Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

/

GERFLINT une présence du mythe érotique

ISSN 1841-8333 dans le cantique roumain
ISSN en ligne 2261-3463

P > J4 J4
= J « Tu m’as emporté, emporteé »,

Mircea Ciprian Mizgan-Danciu
Académie de Musique « Gheorghe Dima » Cluj-Napoca, Roumanie

Résumé

Le terme mythe a été théorisé maintes fois, a partir de ’antiquité grecque. Chez les
Roumains, les mythes trouvés dans les croyances populaires sont toujours présents
dans la culture traditionnelle, en général, et dans les cantiques, en particulier.
Parmi ces derniers on retrouve une variante inédite du mythe érotique, illustré par
la typologie du cantique Tu m’as emporté, emporté, dont le personnage principal
est une jeune fille qui va a la moisson.

Mots-clés : mythe, cantique, moisson funeste, jeune fille, fleur
“l am on my way”, a presence of the erotic myth in the Romanian carol

Abstract

The term myth has been theorised on numerous occasions, since the time of Ancient
Greece. In the case of Romanians, the myths encountered in popular beliefs remain
present in traditional culture, generally speaking, and most notably in carols. Among
the latter one may notice an uncommon version of the erotic myth, portrayed by
the typology of the carol I am on my way, whose main character is a young woman
who goes harvesting.

Keywords: myth, carol, baneful harvest, young woman, flower

Doué d’une série d’acceptions, en fonction de la conjoncture historique, sociolo-
gique, de l"accessibilité et des opinions de ceux qui en ont proposé une définition,
le mythe a représenté, depuis les temps anciens, une alternative au tangible, a
’incontestable, tout en offrant une intégrité a la pensée humaine sur l’existence,
au sens général. En 1963, Mircea Eliade observait la pluralité sémantique de ce
terme, qui, dans U’acception générale, était synonyme de fiction ou illusion,
tandis que pour les ethnologues, sociologues ou historiens des religions, le terme
signifiait « tradition sacrée, révélation primordiale, modéle exemplaire » (Eliade,
1978 : 1). Le Dictionnaire explicatif de la langue roumaine propose la définition
suivante (traduite en francais) :

205

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

« MYTHE, mythes, - Narration fabuleuse au caractéere sacré qui comprend les
croyances d’un peuple sur Uorigine de [’Univers et des phénomeénes naturels, sur
des dieux et des héros légendaires etc.; p. gener. histoire, légende, conte. Loc.
adj. De mythe = fantastique, fabuleux, mythique » (DEX, 1998 : 641).

L’antiquité grecque considérait le terme mythe (mythos) en opposition avec
logos (discours, exposé, au sens de produit de la raison) et ultérieurement avec
hystoria'. Par la juxtaposition des deux premiers termes est engendré le mot mytho-
logie, I’'une des premiéres études sur ce sujet étant considérée celle de Fulgence,
intitulée justement Mythologiae?. Platon parle du mythe comme d’une fiction, en
contraste avec les histoires vraies, et attire l’attention sur le fait que les mythes
doivent étre employés prudemment, en raison de leur susceptibilité de tromper3.

Mircea Vulcanescu soutient que « le mythe est un élaboré de la logicité de la
pensée mythique, perpétuellement active dans la culture », étant « un élément
permanent de la pensée globale » (Vulcanescu, 1985).

Claude Lévi-Strauss le définit comme la matrice des représentations et ’aire
des solutions de certains problémes de la logique primitive, la source du mythe se
retrouvant dans le besoin du primitif de s’expliquer les phénoménes du monde qui
Uentoure.

George Calinescu (1982 : 59) affirmait que « par mythe on comprend une fiction
hermétique, un symbole d’une idée générale ».

Mircea Eliade considére que « la moins imparfaite » définition dit que « le
mythe raconte une histoire sacrée; il relate un événement qui a eu lieu au temps
primordial (...) C’est toujours ’histoire d’une création. » et « cet éclat du sacré
justifie vraiment le monde et le rend tel qu’il est a présent » (Eliade, 1978 : 5-6).
C’est toujours lui qui affirme que « le mythe garantit a ’homme que ce qu’il se
prépare a faire a déja été fait, il aide a chasser les doutes qu’il pourrait avoir en
ce qui concerne le résultat de son entreprise » (Eliade, 1978 : 132).

Une définition plus récente dit que le mythe est « un concept qui, au sens
philosophique et anthropologique, décrit une histoire traditionnelle anonyme,
structurée sur le rapport entre le plan cosmique et ’humain, appartenant a un
corpus de narrations transmises oralement parmi les membres de certains groupes
socio-culturels distincts, appartenant au monde antique et aux ethnies archaiques
(y compris les soi-disant sociétés primitives)> ».

L’association entre les mythes et les sociétés primitives n’est pas aléatoire,

puisque les mythes sont vivants, selon Eliade, au moins tant qu’ils ne sont pas

206

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



« Tu m'as emporté, emporté »

infirmés par l’ascension permanente des logos sur les mythos. Cette relation a
évolué de maniére inversement proportionnelle, étant favorisée et favorisant, a
son tour, la connaissance scientifique, rationnelle, au détriment de la connaissance
irrationnelle, c’est-a-dire des traditions et de la culture populaire, telles qu’elles
sont définies par Konrad Lorenz (1996 : 77).

Dans les manifestations primordiales de I’lhomme, le mythe a eu un role fonda-
mental, représentant le passé et ’avenir a la fois, offrant des explications au passé
et préfigurant ’avenir, afin d’assurer au présent l’équilibre nécessaire sur l’axe
temporel, tout en jetant les bases des croyances et des religions.

Dans un univers dominé par le dionysiaque et "orphisme (Nitu, 1988 : 8), les
Thraces étaient un peuple pour lequel les mythes avaient une importance particu-
liere. Beaucoup d’activités, comme les agraires et les militaires, étaient accom-
pagnées par le chant des aédes, qui avait le role d’améliorer ’état d’ame et la
performance des travailleurs. Dans le cadre des activités agraires, une importance
particuliére revenait a la cultivation de la vigne, qui facilitait la relation avec la
divinité, vu que les Thraces pensaient que pendant les banquets et les festins dédiés
a Dionysos, 'ivresse déclenchée par le vin les rendait plus proches du monde de
ce dieu. Une réminiscence de ces rituels est la coutume de renverser du vin sur le
sol lorsque, durant un festin, on mentionne le nom d’une personne décédée (Nitu,
1988 : 14-15). Le geste exhibe la croyance des Thraces en 'immortalité de I’ame,
tout comme le fait que, par l’intermédiaire du vin, on établissait un lien entre les
vivants et les morts, le geste symbolique ayant le role d’apaiser la soif du décédé
et de le transformer en participant au festin. Les célébrations dédiées a Dionysos
se concluaient par des processions nommées komos, contenant des manifestations
exubérantes, frénétiques, pleines d’humour et de chants satyriques. On recourait a
des cris explicites visant des événements ou personnes, ce qu’on rencontre toujours
dans le folklore roumain. Gheorghe Nitu considére que la hora et la danse des
cdlusari proviennent elles aussi de ces banquets thraciens (Nitu, 1988 : 26, 42).
Par 'ampleur, U'importance et la permissivité de ces festins, ils se ressemblent
en grande mesure aux Saturnales romaines. Un autre c6té commun est l’impor-
tance accordée a la fécondité humaine et agricole, ce qui se manifestait par Les
grandes Dyonisies, dédiées au printemps, a partir du VI siécle av. J-C, une féte qui
accaparait la communauté entiere. Elle comprenait, a part le komos®, des compé-
titions lyriques et dramatiques qui duraient six jours. Entre temps, les femmes
pratiquaient le mémorial des morts, une condition pour 'immortalité de l’ame.
Au cours d’une procession stricte et secrete (nommée par Nitu un voeu secret)
(1988 : 46), des jeunes hommes étaient accueillis dans le groupe de guerriers

207

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

(un procédé initiatique qu’on retrouve a présent dans le groupe de chanteurs de
cantiques). Le leader du groupe de guerriers portait, pendant ce cérémonial, un
baton, souvent orné de fourrure de liévre. On présume qu’ultérieurement, cette
fourrure est devenue la téte de loup qui représentait ’étendard des Daces. Selon
Eliade, I’adoption du loup en tant qu’animal totémique en Dacie peut provenir de
trois sources : soit une conception archaique propre, soit un emprunt d’un groupe
de fugitifs d’autres tribus, percus a ’époque comme une meute de loups, soir la
croyance en lycanthropie, qui conférait a un individu la possibilité de se trans-
former en loup.

Dans son incursion dans le folklore littéraire, George Calinescu (1982 : 58) affirme
que parmi les mythes populaires autochtones « quatre ont été et sont toujours
nourris avec une ferveur amplifiée, constituant des points de départ mythologiques
de tout écrivain national » :

o Traian et Dochia - le mythe de la génése du peuple roumain

e Miorita - le symbole de U’existence pastorale du peuple roumain

o Le mythe du Maitre Manole - le mythe du sacrifice pour la création
o Le mythe de U'Incube (Sburdatorul) - le mythe érotique

Ces mythes se retrouvent également dans les textes des cantiques, a coté
d’autres, plus ou moins représentatifs. Nous en présenterons les plus importants
au niveau de la communauté rurale, tout en nous arrétant, a la fin, sur ceux qui
impliquent la perte ou le changement de la condition humaine, le plus souvent par
le biais de la mort au role symbolique, une thématique qui constitue le noyau de
notre démarche de recherche.

Un type particulier est Tu m’as emporté, emporté, un cantique tres répandu
en Transylvanie, avec une personnalité propre, faisant partie de la catégorie des
cantiques tragiques, dont le fil épique se déroule dans une note en quelque sorte
discordante avec la fonction générale des cantiques, c’est-a-dire de souhaiter.

Certains chercheurs soutiennent que « le cantique Tu m’as emporté, emporté
est une véritable Mioritd des jeunes filles, tout comme le Cantique des bergers est
indiscutablement une Mioritd des jeunes hommes » (Stef, 2007 : 110). La compa-
raison fait une analogie entre le destin tragique des actants principaux, c’est-a-dire
la faucheuse et le berger, tous les deux étant représentatifs pour leur genre, par
leur occupation, leurs traits physiques, leur diligence etc.

Dans le folklore roumain, le cantique est placé soit dans le cadre des cantiques

funébres (Dejeu, 1983 : 28) (Brailoiu, Birlea, Dejeu), ainsi attesté a Nasaud (Birlea,

208

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



« Tu m'as emporté, emporté »

1967 : 342-344), soit dans celui des cantiques des réunions de soir (sezatoare)
(Mirza, 1978 : 36 et Szenik). Les deux variantes sont plausibles et nous n’excluons
pas la possibilité qu’elles aient convécu.

Dans certaines zones, Tu m’as emporté, emporté est chanté a la maison ou il y
a eu récemment un déceés, souvent d’une jeune personne, ou bien si dans la famille
on retrouve quelqu’un qui est gravement malade (a Nasaud, Tinutul Padurenilor,
Tara Hategului, aux environs de Sebes et Fagaras). On retrouve le méme type de
cantique sous le nom de « moisson funeste » (Bratulescu, 1981 : 186-187 et Cires,
1987 : 132), « une dénomination interprétative qui s’est imposée immuablement »
(Marian, 1988 : 156). D’autre part, on rencontre le cantique interprété par des
jeunes filles; puisque les cantiques sont destinés par excellence aux groupes de
jeunes hommes, nous pouvons présumer leur assimilation dans les réunions de
soir, une activité destinée exclusivement aux femmes, ou elles chantent pendant
le travail. Ileana Szenik (1980 : 146) affirme : « le cadre de manifestation de la
fonction bivalente de la version cantique est soit le rituel-cérémonial du chant des
cantiques, soir une forme organisée (le plus souvent la réunion de soir) ou non-or-
ganisée de rassemblement social, avec la participation, notamment, des femmes ».

Au début de son étude dédiée a ce type de cantique, Marin Marian affirmait :
« ce cantique, dénommé au sens générique Tu m’as emporté, emporté - selon le
premier vers par lequel il commence toujours - est [’'une des élaborations poéti-
co-musicale les plus répandues et spécifiques sur le territoire de la Transylvanie
(la zone centrale de la plaine) et, ainsi, "'une des piéces les plus représentatives
pour le répertoire du cantique transylvain » (Marian, 1988 : 155-175). En outre,
’auteur combat les deux opinions ci-dessus, exprimant la possibilité que Tu m’as
emporté, emporté « joue des roles contraires aux apparences dénominatives et,
en méme temps, ait son origine non pas en genres et occasions funéraires, mais
en d’autres, complétement différents, dans lesquels l’aspect funeste et funébre
ne soit qu’auxiliaire, allégorique » et qu’il s’agisse, en fait, « d’une mort rituelle,
dont les significations transcendent radicalement les sens communs du funeste,
aboutissant a agir comme des initiatiques et des propitiatoires » (Marian, 1988 :
156). Cette opinion place, en quelque sorte, les fonctions du texte dans le cadre
des fonctions secondaires des cantiques (Bocsa, 2003 : 11-12).

Une opinion similaire a ’antérieure, que nous partageons, appartient a Dumitru
Pop, qui affirme que Tu m’as emporté, emporté a été a 'origine un cantique
d’amour et que cette typologie littéraire est, en effet, « une poésie du mythe de
Ulncube, la plus réussie (...) au niveau de notre poésie populaire » (Pop, 1987 : 18).

209

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

Ainsi, la fonction du cantique peut étre moralisatrice, se proposant de prévenir et
de protéger les jeunes filles d’une éventuelle relation prémaritale, consentie ou
non, accompagnée quelquefois par une grossesse indésirable (voir le symbole de la
fleur cueillie et mise au sein). La mort peut paraitre un chatiment qui sanctionne
la violation de certaines régles communautaires - si nous nous référons aux temps
anciens, ou a des normes ecclésiastiques - par rapport a l’ere chrétienne. Dans les
rites anciens d’initiation masculine, les jeunes hommes initiés avaient le droit de
ravir ou d’agresser les jeunes filles qu’ils attrapaient, une action acceptée par la
communauté sans qu’il y ait une punition (Coman, 2009 : 19). C’est pour cela que
les jeunes filles étaient gardées et prévenues de faire attention pendant la période
ou les jeunes initiés quittaient temporairement la communauté afin d’effectuer les
rituels et les tests nécessaires avant d’acquérir le statut de membre plénier de la
communauté.

Le fil épique parle d’une jeune fille qui allait a la moisson, chaque fois un jeudi
matin et qui était aimée par un jeune berger, un fait qui méne a la mort de celle-ci.

Un trait narratif de ce cantique est U’emploi de la premiére personne du
singulier pour les actions (Tu m’as emporté, emporté... Pour me couper une petite
touffe, ...), tandis que la plupart des cantiques ont la narration a la troisieme
personne (Danse-t-il, le jeune homme, ce bon cheval-la; Quand le jeune homme
alla a la chasse; Ordonna-t-elle, ordonna-t-elle, / Chére jeune fille a son jeune
homme; voila le gentilhomme. / Vieux boyard; Jean, le bonhomme, / Se vanta-t-il;
Partit-il, partit-il / Le groupe de jeunes hommes etc.), a la deuxiéme personne
- représentant le récepteur du cantique (T’attends quoi, jeune homme, pour te
marier? ; Sois, maire, heureux, / Que les chanteurs de cantiques soient arrivés;
Levez-vous, levez-vous, grands boyards, / Levez-vous, Roumains laboureurs;
Laissez-nous, hote, dedans etc.), ou bien a la premiere personne du pluriel, repré-
sentant le groupe de chanteurs de cantiques (La ot nous nous sommes promenés, /
Nous n’avons cessé de demander; Nous sommes allés chanter des cantiques, / A des
cours, chez des boyards etc.).

Pour ce qui est du contenu, Marin Marian divise le fil narratif du cantique en
six épisodes : | - le temps, les accessoires, le sens et le but du déplacement, Il - le
conflit, le déclanchement de U’action, Il - apparition du personnage masculin, la
victimisation de la jeune fille, IV - le dialogue, réel ou imaginaire, avec la meére,
V - le départ pour trouver des remedes, VI - ’admission de la situation dramatique
et 'appréciation de la fin tragique (Marian, 1988 : 156-157).

Nous avons trouvé l"une des variantes les plus complétes du point de vue du
discours épique dans le département de Salaj (Bocsa, 2009 : 263):

210

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



« Tu m'as emporté, emporté »

Tu m’as emporté, emporté,
Tu m’as emporté, emporté,
La-bas, pres de la riviere
Faucilles a la ceinture,

Je me penchai

Pour couper une petite touffe.

J'y bien trouvai

Une fleur du paradis.
Je la ramassai,

Je soufflai la poussiére
Eu au sein je la posai
Mais la petite fleur
Commenga a trompeter.
Qui I'entendit,

Jean de la montagne
Qui a tant de moutons,
Mais peu de jours,

Il me poursuivit,

Me prit dans ses bras.

- Laisse-moi, chien,

Car, voila, ma meére arrive.
Ma mere me demanda:

- Finis-tu le sillon?

- Eh bien non,

Une douleur aigué me prit,
Douleur sans mal,

Mort avant son temps.
Maman s’en alla

La sur les collines

Avec neuf pots,

Trouver des remédes.

- Non, maman, n’y va pas,
Car sais-je un remeéde,

Le linceul et le coton

Et le pauvre sapin,

Trois planches de sapin,

Et une croix en téte.

Le cantique débute par I’image de la jeune fille qui va a la moisson le matin. Le
fait que ’action se passe jeudi matin n’est pas aléatoire, puisque c’est un jour avec
une importance particuliére dans le folklore roumain, ol quelque chose d’important
se passe, d’habitude une action irrémédiable ou au caractere funébre, bien que ce
soit un jour dans lequel « il est interdit - surtout pour les femmes - toute activité
productive » (Bocsa, 2009 : 157). Dans beaucoup de cantiques ayant pour theme le
rituel d’initiation masculin, le jeune homme trouve ou abat le gibier un jeudi vers
le soir, quoiqu’il ne le tue pas a la fin’. Dans les cantiques de parade nuptiale, le
jeune marié doit venir chez la jeune femme un jeudi?, et parfois c’est le jour ou
elle meurt®. En plus, le grand jeu, ou des choses particulieres peuvent se passer,
a lieu un jeudi™. Nous avons trouvé des cantiques dans lesquels la naissance de
Jésus-Christ arrive un jeudi'. Dans la balade Constantin Brdncovanul, on dit qu’il
s’est réveillé pour la premiére fois un jeudi matin, une journée qui raccourcit sa
vie (Alecsandri, 2007 : 310) - Selon le calendrier perpétuel, le 15 aolt 1714 a été un
mercredi. Dans la Géneése, Dieu crée le soleil et la lune, aussi bien que « des signes
pour marquer les saisons »'? (des signes qui constituent des symboles de passage,
pouvant signifier, au niveau métaphorique, le passage de la faucheuse dans une
autre étape ou forme existentielle) le quatriéeme jour, jeudi.

Un argument lié au fait que quelque chose d’important doit se passer est le choix
des vétements, la faucheuse endossant une robe aux franges, c’est-a-dire des habits
de féte. L’intention de la jeune fille est claire, bien déterminée : elle va au sillon
de blé, la faucille a la ceinture. Une fois y arrivée, elle se penche pour couper une
touffe et trouve une fleur (fleur du paradis, rose du paradis, moins souvent plume

211

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

du paradis ou fleur d’or). En tant que symbole, la fleur peut signifier la beauté de
la jeune fille (la comparaison belle comme une fleur est souvent rencontrée dans
le folklore), ou la virginité féminine, dont la perte est aussi appelée défloration
(dans ce sens, sa rupture sur le champ peut représenter la perte de la pureté). Un
autre argument serait "unicité de la fleur, car il y en a toujours une, différente des
autres (fleur du paradis), capable d’attirer le sexe opposé, puisqu’une fois qu’elle
est ramassée, nettoyée et mise au sein, elle commence a trompeter, a barrir, ou
les montagnes commencent a trembler suite a ce geste, et donc la jeune fille est
remarquée par le jeune berger™. Il peut y avoir deux raisons pourquoi la fleur est
cachée au sein : d’une part, le désir de couvrir quelque chose, peut-étre un amour
interdit, et d’autre part, la volonté de protéger quelque chose, méme la virginité
dont on faisait mention ci-dessus. Les deux variantes sont liées a U'existence du
coeur - symbolisant ’ame, avec ses souffrances, mais aussi avec la chaleur protec-
trice autour du lieu caché. Dans certaines variantes, le berger voit la jeune fille
cacher la fleur au sein et c’est la raison de son apparition. Une fois avoir recu le
signal, le berger vient chez la jeune fille (Et il vint devant / Pour m’embrasser)
et ’agresse (Il me poursuivit / Dans ses bras me prit). L’attitude de la jeune fille
est toujours de répulsion (Toi, chien au visage, / Ne m’embrasse pas!). La raison
de cette répulsion est souvent le fait que si la jeune fille consentait a ’action
du berger, elle ne pourrait plus finir son travail a temps (Car ma mére viendra /
Et me demandera : / As-tu fini ton sillon?). Une conséquence immédiate de ces
actions sont les douleurs de la jeune fille, présageant déja une fin dramatique (Des
douleurs me prirent / Douleurs sans mal, / Mort avant son temps). Dorénavant, le
personnage masculin disparait de la narration, ce qui prouve que ce n’était qu’un
élément auxiliaire, nécessaire au déclanchement des événements qui menent
définitivement et irrémédiablement le fil épique vers une fin tragique. Il y a des
variantes ou le fil de événements n’inclut pas ’épisode de !’apparition du jeune
berger, et ils se déclenchent lorsque la fleur est mise au sein par la jeune fille™.
On peut spéculer que ces variantes sont incompléetes, mais il existe des variantes
ou la narration est compléte et il n’y a que cet épisode qui manque. On retrouve
une variante dans laquelle la maladie de la jeune fille est le fait qu’elle se coupe
a la main en fauchant™. Suite a cela, la mére de la faucheuse va chercher des
remedes. Dans quelques variantes, ’action se produit spontanément, tandis que
dans d’autres, la mére apprend de la jeune fille qu’elle souffre de douleurs quand
elle lui demande si elle a fini de faucher son sillon. Quelle que soit la maniére
de déclencher le départ pour des remédes, la jeune fille arréte sa mére, en lui
disant qu’elle connait son traitement, en effet inexistent, ce qui met en évidence
[’immuabilité du destin (O, maman, n’y va pas / Chercher des remeédes, / Car
sais-je un reméde : / Le voile et le coton). Dans les vers finaux on ne fait plus
mention du terme mort, mais il résulte de la description du rituel d’enterrement

212

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



« Tu m'as emporté, emporté »

(Sais-je mon reméde, / Trois planches de sapin / Et une croix en téte). Comme on
’a vu ci-dessus, il y a beaucoup de similitudes entre Tu m’as emporté, emporté
et Miorita, a partir méme du fil narratif (un jeune personnage, travailleur, qui par
Uaction d’un ou de plusieurs individus est poussé vers un destin tragique, qu’il
accepte). A la fin du cantique Tu m’as emporté, emporté, il apparait pourtant
un élément qui détermine une dissemblance notable, c’est-a-dire le rite funéraire
chrétien, différent du cérémonial d’enterrement ancien, préchrétien, de Miorita,
ou ’homme s’identifie et revient a la nature et non pas a Dieu (un élément qui
permet ’expression de la morale chrétienne, qui peut constituer ainsi une part du
role d’initiation exprimé par ce type de cantique).

En dépit des arguments et des suppositions énumérés ci-dessus, dans ’étude du
folklore roumain « on a souvent déclaré le fonctionnalisme et le sémantisme de la
piece comme indéchiffrables » (Marian, 1988 : 156).

Bibliographie

***_ Biblia sau Sfdnta Scripturd, Ed. institutului biblic si de misiune al Bisericii ortodoxe
romane, Bucarest, 1991.

Alecsandri, V. 2007. Poezii populare ale romanilor, Ed. Minerva, Bucarest.
*** Dictionarul explicativ al limbii romdne (DEX), Ed. Univers Enciclopedic, Bucarest, 1998.

Birlea, 0. 1967. Miorita colindd, in Revista de Etnografie si Folclor XIl, no. 5, Bucarest : Ed.
Academiei Republicii Socialiste Romania.

Bocsa, I. 2003. Colinde romadnesti. Cluj-Napoca : Ed. MediaMusica,
Bocsa, |. 2009 Muzicd vocald traditionald din Sdlaj. Cluj-Napoca : Ed. MediaMusica,
Bratulescu, M. 1981. Colinda romdneascd, Bucarest : Ed. Minerva,

Calinescu, G. 1982. Istoria literaturii romdne de la origini si pdnd in prezent, 2¢ édition,
Bucarest : Ed. Minerva.

Cires, L. 1987. Functia funebrd a colindatului, in Anuar de lingvisticd si istorie literard, Tome
XXX-XXXI - 1985 -1987, Académie roumaine, filiale de lasi.

Coman, M. 2009. Studii de mitologie, Bucarest : Ed. Nemira,

Dejeu, Z. 1983. Folclor din zona Hdsdate - Turda, C.C.E.S. Cluj-Napoca.

Eliade, M. 1978. Aspecte ale mitului. Bucarest : Ed. Univers,

Lorenz, K. 1996. Cele opt pdcate capitale ale lumii civilizate. Bucarest : Ed. Humanitas,

Marian, M. 1988. Colinda Md lua{, luai - un univers de reprezentdri simbolice, in Bucarest.
Revista de Etnografie si Folclor, Ed. Academiei Republicii Socialiste Romania,

Mirza, T. 1978. Folclor muzical din zona Huedin, C.C.E.S. Cluj-Napoca.

Nitu, Gh. 1988. Elemente mitologice in creatia populard romadneascd, Ed. Albatros,

Pop, D. 1987. Mitul “Zburdatorului” in poezia noastrd populard. Revue Bucarest : Steaua, no.
2, Cluj-Napoca.

Szenik, 1. 1980. Specificatia etnomuzicologicd a Mioritei, thése de doctorat, numérisée,
Cluj-Napoca.

Stef, D. 2007. Antologie de folclor din Maramures, Baia Mare. Ed. Ethnologica,
Vulcanescu, M. 1985. Mitologie romdnd, Bucares : .Ed. Academiei,

213

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

Notes

1. Jusqu’a l’époque classique, les mots grecs mythos et logos n’étaient pas contraires: les
deux évoquaient des narrations sacrées visant des dieux ou des héros.

2. Mitologiarum libri Ill, un recueil comprenant trois volumes, au total 50 chapitres, ou [’on
explique des mythes considérés « classiques » a [’époque (Ve-VI¢ siecles).

3. Platon, Republica, 378 d-e.

4. Selon le Projet de recherche exploratoire: Dictionar de Criticd si Teorie Literard, financé
par le programme IDEI, 2007, coordonné par le prof. univ. dr. lulian Boldea, Université ,,Petru
Maior” Targu Mures.

5. Ibidem.

6. Procession rituelle qui impliquait [’état d’ébriété des participants, pratiquée aussi dans la
Grece antique.

7. loan Bocsa, Colinde romdnesti, vol. I, ed. cit., cantiques 424, 425, 426, 428, 451, 997,
1002, 1007, 1010, 1011, 1012, 1013, 1014, 1015, 1016, 1017, 1018, 1019, 1020.

8. Ibidem, cantiques 652, 655.

9. Ibidem, cantique 1509.

10. Ibidem, cantiques 737, 744, 760, 773, 776, 780.
11. Ibidem, cantique 1176.

12. Biblia sau Sfanta Scripturd, Ed. institutului biblic si de misiune al Bisericii ortodoxe
romane, Bucarest, 1991, p. 11.

13. Le personnage masculin est, en général, le berger robuste de la montagne, avec beaucoup
de moutons, le pasteur.

14. loan Bocsa, Muzicd vocald traditionald din Sdlaj, Ed. MediaMusica, Cluj-Napoca, 2009,
no. 416, 473, 476, 481 etc.

15. Ibidem, p. 314, no. 502.

© Revue du Gerflint (France) - Eléments sous droits dauteur -
Modalités de lecture consultables sur le site de 1'éditeur www.gerflint.fr
214

BDD-A28140 © 2017 Gerflint
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)


http://www.tcpdf.org

