
« Tu m’as emporté, emporté »,  
une présence du mythe érotique 

 dans le cantique roumain

Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

205

Résumé

Le terme mythe a été théorisé maintes fois, à partir de l’antiquité grecque. Chez les 
Roumains, les mythes trouvés dans les croyances populaires sont toujours présents 
dans la culture traditionnelle, en général, et dans les cantiques, en particulier. 
Parmi ces derniers on retrouve une variante inédite du mythe érotique, illustré par 
la typologie du cantique Tu m’as emporté, emporté, dont le personnage principal 
est une jeune fille qui va à la moisson.

Mots-clés : mythe, cantique, moisson funeste, jeune fille, fleur

“I am on my way”, a presence of the erotic myth in the Romanian carol

Abstract

The term myth has been theorised on numerous occasions, since the time of Ancient 
Greece. In the case of Romanians, the myths encountered in popular beliefs remain 
present in traditional culture, generally speaking, and most notably in carols. Among 
the latter one may notice an uncommon version of the erotic myth, portrayed by 
the typology of the carol I am on my way, whose main character is a young woman 
who goes harvesting. 

Keywords: myth, carol, baneful harvest, young woman, flower

Doué d’une série d’acceptions, en fonction de la conjoncture historique, sociolo-

gique, de l’accessibilité et des opinions de ceux qui en ont proposé une définition, 

le mythe a représenté, depuis les temps anciens, une alternative au tangible, à 

l’incontestable, tout en offrant une intégrité à la pensée humaine sur l’existence, 

au sens général. En 1963, Mircea Eliade observait la pluralité sémantique de ce 

terme, qui, dans l’acception générale, était synonyme de fiction ou illusion, 

tandis que pour les ethnologues, sociologues ou historiens des religions, le terme 

signifiait « tradition sacrée, révélation primordiale, modèle exemplaire » (Eliade, 

1978 : 1). Le Dictionnaire explicatif de la langue roumaine propose la définition 

suivante (traduite en français) :

Mircea Ciprian Mizgan-Danciu
Académie de Musique « Gheorghe Dima » Cluj-Napoca, Roumanie

GERFLINT

ISSN 1841-8333
ISSN en ligne 2261-3463

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

« MYTHE, mythes,  - Narration fabuleuse au caractère sacré qui comprend les 

croyances d’un peuple sur l’origine de l’Univers et des phénomènes naturels, sur 

des dieux et des héros légendaires etc.; p. gener. histoire, légende, conte. Loc. 

adj. De mythe = fantastique, fabuleux, mythique » (DEX, 1998 : 641).

L’antiquité grecque considérait le terme mythe (mythos) en opposition avec 

logos (discours, exposé, au sens de produit de la raison) et ultérieurement avec 

hystoria1. Par la juxtaposition des deux premiers termes est engendré le mot mytho-

logie, l’une des premières études sur ce sujet étant considérée celle de Fulgence, 

intitulée justement Mythologiae2. Platon parle du mythe comme d’une fiction, en 

contraste avec les histoires vraies, et attire l’attention sur le fait que les mythes 

doivent être employés prudemment, en raison de leur susceptibilité de tromper3.

Mircea Vulcănescu soutient que «  le mythe est un élaboré de la logicité de la 

pensée mythique, perpétuellement active dans la culture », étant « un élément 

permanent de la pensée globale » (Vulcănescu, 1985).

Claude Lévi-Strauss le définit comme la matrice des représentations et l’aire 

des solutions de certains problèmes de la logique primitive, la source du mythe se 

retrouvant dans le besoin du primitif de s’expliquer les phénomènes du monde qui 

l’entoure4.

George Călinescu (1982 : 59) affirmait que « par mythe on comprend une fiction 

hermétique, un symbole d’une idée générale ».

Mircea Eliade considère que «  la moins imparfaite  » définition dit que «  le 

mythe raconte une histoire sacrée; il relate un événement qui a eu lieu au temps 

primordial (…) C’est toujours l’histoire d’une création. » et « cet éclat du sacré 

justifie vraiment le monde et le rend tel qu’il est à présent » (Eliade, 1978 : 5-6). 

C’est toujours lui qui affirme que « le mythe garantit à l’homme que ce qu’il se 

prépare à faire a déjà été fait, il l’aide à chasser les doutes qu’il pourrait avoir en 

ce qui concerne le résultat de son entreprise » (Eliade, 1978 : 132).

Une définition plus récente dit que le mythe est «  un concept qui, au sens 

philosophique et anthropologique, décrit une histoire traditionnelle anonyme, 

structurée sur le rapport entre le plan cosmique et l’humain, appartenant à un 

corpus de narrations transmises oralement parmi les membres de certains groupes 

socio-culturels distincts, appartenant au monde antique et aux ethnies archaïques 

(y compris les soi-disant sociétés primitives) 5 ».

L’association entre les mythes et les sociétés primitives n’est pas aléatoire, 

puisque les mythes sont vivants, selon Eliade, au moins tant qu’ils ne sont pas 

206

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



« Tu m’as emporté, emporté »

infirmés par l’ascension permanente des logos sur les mythos. Cette relation a 

évolué de manière inversement proportionnelle, étant favorisée et favorisant, à 

son tour, la connaissance scientifique, rationnelle, au détriment de la connaissance 

irrationnelle, c’est-à-dire des traditions et de la culture populaire, telles qu’elles 

sont définies par Konrad Lorenz (1996 : 77).

Dans les manifestations primordiales de l’homme, le mythe a eu un rôle fonda-

mental, représentant le passé et l’avenir à la fois, offrant des explications au passé 

et préfigurant l’avenir, afin d’assurer au présent l’équilibre nécessaire sur l’axe 

temporel, tout en jetant les bases des croyances et des religions.

Dans un univers dominé par le dionysiaque et l’orphisme (Nițu, 1988  : 8), les 

Thraces étaient un peuple pour lequel les mythes avaient une importance particu-

lière. Beaucoup d’activités, comme les agraires et les militaires, étaient accom-

pagnées par le chant des aèdes, qui avait le rôle d’améliorer l’état d’âme et la 

performance des travailleurs. Dans le cadre des activités agraires, une importance 

particulière revenait à la cultivation de la vigne, qui facilitait la relation avec la 

divinité, vu que les Thraces pensaient que pendant les banquets et les festins dédiés 

à Dionysos, l’ivresse déclenchée par le vin les rendait plus proches du monde de 

ce dieu. Une réminiscence de ces rituels est la coutume de renverser du vin sur le 

sol lorsque, durant un festin, on mentionne le nom d’une personne décédée (Nițu, 

1988 : 14-15). Le geste exhibe la croyance des Thraces en l’immortalité de l’âme, 

tout comme le fait que, par l’intermédiaire du vin, on établissait un lien entre les 

vivants et les morts, le geste symbolique ayant le rôle d’apaiser la soif du décédé 

et de le transformer en participant au festin. Les célébrations dédiées à Dionysos 

se concluaient par des processions nommées komos, contenant des manifestations 

exubérantes, frénétiques, pleines d’humour et de chants satyriques. On recourait à 

des cris explicites visant des événements ou personnes, ce qu’on rencontre toujours 

dans le folklore roumain. Gheorghe Nițu considère que la hora et la danse des 

călușari proviennent elles aussi de ces banquets thraciens (Nițu, 1988  : 26, 42). 

Par l’ampleur, l’importance et la permissivité de ces festins, ils se ressemblent 

en grande mesure aux Saturnales romaines. Un autre côté commun est l’impor-

tance accordée à la fécondité humaine et agricole, ce qui se manifestait par Les 

grandes Dyonisies, dédiées au printemps, à partir du VI siècle av. J-C, une fête qui 

accaparait la communauté entière. Elle comprenait, à part le komos6, des compé-

titions lyriques et dramatiques qui duraient six jours. Entre temps, les femmes 

pratiquaient le mémorial des morts, une condition pour l’immortalité de l’âme. 

Au cours d’une procession stricte et secrète (nommée par Nițu un vœu secret) 

(1988  : 46), des jeunes hommes étaient accueillis dans le groupe de guerriers 

207

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

(un procédé initiatique qu’on retrouve à présent dans le groupe de chanteurs de 

cantiques). Le leader du groupe de guerriers portait, pendant ce cérémonial, un 

bâton, souvent orné de fourrure de lièvre. On présume qu’ultérieurement, cette 

fourrure est devenue la tête de loup qui représentait l’étendard des Daces. Selon 

Eliade, l’adoption du loup en tant qu’animal totémique en Dacie peut provenir de 

trois sources : soit une conception archaïque propre, soit un emprunt d’un groupe 

de fugitifs d’autres tribus, perçus à l’époque comme une meute de loups, soir la 

croyance en lycanthropie, qui conférait à un individu la possibilité de se trans-

former en loup.

Dans son incursion dans le folklore littéraire, George Călinescu (1982 : 58) affirme 

que parmi les mythes populaires autochtones «  quatre ont été et sont toujours 

nourris avec une ferveur amplifiée, constituant des points de départ mythologiques 

de tout écrivain national » :

•	 Traian et Dochia – le mythe de la génèse du peuple roumain

•	 Miorița – le symbole de l’existence pastorale du peuple roumain

•	 Le mythe du Maître Manole – le mythe du sacrifice pour la création

•	 Le mythe de l’Incube (Sburătorul) – le mythe érotique

Ces mythes se retrouvent également dans les textes des cantiques, à côté 

d’autres, plus ou moins représentatifs. Nous en présenterons les plus importants 

au niveau de la communauté rurale, tout en nous arrêtant, à la fin, sur ceux qui 

impliquent la perte ou le changement de la condition humaine, le plus souvent par 

le biais de la mort au rôle symbolique, une thématique qui constitue le noyau de 

notre démarche de recherche.

Un type particulier est Tu m’as emporté, emporté, un cantique très répandu 

en Transylvanie, avec une personnalité propre, faisant partie de la catégorie des 

cantiques tragiques, dont le fil épique se déroule dans une note en quelque sorte 

discordante avec la fonction générale des cantiques, c’est-à-dire de souhaiter.

Certains chercheurs soutiennent que « le cantique Tu m’as emporté, emporté 

est une véritable Mioriță des jeunes filles, tout comme le Cantique des bergers est 

indiscutablement une Mioriță des jeunes hommes » (Ștef, 2007 : 110). La compa-

raison fait une analogie entre le destin tragique des actants principaux, c’est-à-dire 

la faucheuse et le berger, tous les deux étant représentatifs pour leur genre, par 

leur occupation, leurs traits physiques, leur diligence etc.

Dans le folklore roumain, le cantique est placé soit dans le cadre des cantiques 

funèbres (Dejeu, 1983 : 28) (Brăiloiu, Bîrlea, Dejeu), ainsi attesté à Năsăud (Bîrlea, 

208

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



« Tu m’as emporté, emporté »

1967  : 342-344), soit dans celui des cantiques des réunions de soir (șezătoare) 

(Mîrza, 1978 : 36 et Szenik). Les deux variantes sont plausibles et nous n’excluons 

pas la possibilité qu’elles aient convécu.

Dans certaines zones, Tu m’as emporté, emporté est chanté à la maison où il y 

a eu récemment un décès, souvent d’une jeune personne, ou bien si dans la famille 

on retrouve quelqu’un qui est gravement malade (à Năsăud, Ținutul Pădurenilor, 

Țara Hațegului, aux environs de Sebeș et Făgăraș). On retrouve le même type de 

cantique sous le nom de « moisson funeste » (Brătulescu, 1981 : 186-187 et Cireș, 

1987 : 132), « une dénomination interprétative qui s’est imposée immuablement » 

(Marian, 1988  : 156). D’autre part, on rencontre le cantique interprété par des 

jeunes filles; puisque les cantiques sont destinés par excellence aux groupes de 

jeunes hommes, nous pouvons présumer leur assimilation dans les réunions de 

soir, une activité destinée exclusivement aux femmes, où elles chantent pendant 

le travail. Ileana Szenik (1980 : 146) affirme : «  le cadre de manifestation de la 

fonction bivalente de la version cantique est soit le rituel-cérémonial du chant des 

cantiques, soir une forme organisée (le plus souvent la réunion de soir) ou non-or-

ganisée de rassemblement social, avec la participation, notamment, des femmes ».

Au début de son étude dédiée à ce type de cantique, Marin Marian affirmait : 

« ce cantique, dénommé au sens générique Tu m’as emporté, emporté – selon le 

premier vers par lequel il commence toujours – est l’une des élaborations poéti-

co-musicale les plus répandues et spécifiques sur le territoire de la Transylvanie 

(la zone centrale de la plaine) et, ainsi, l’une des pièces les plus représentatives 

pour le répertoire du cantique transylvain » (Marian, 1988  : 155-175). En outre, 

l’auteur combat les deux opinions ci-dessus, exprimant la possibilité que Tu m’as 

emporté, emporté «  joue des rôles contraires aux apparences dénominatives et, 

en même temps, ait son origine non pas en genres et occasions funéraires, mais 

en d’autres, complètement différents, dans lesquels l’aspect funeste et funèbre 

ne soit qu’auxiliaire, allégorique » et qu’il s’agisse, en fait, « d’une mort rituelle, 

dont les significations transcendent radicalement les sens communs du funeste, 

aboutissant à agir comme des initiatiques et des propitiatoires » (Marian, 1988 : 

156). Cette opinion place, en quelque sorte, les fonctions du texte dans le cadre 

des fonctions secondaires des cantiques (Bocșa, 2003 : 11-12).

Une opinion similaire à l’antérieure, que nous partageons, appartient à Dumitru 

Pop, qui affirme que Tu m’as emporté, emporté a été à l’origine un cantique 

d’amour et que cette typologie littéraire est, en effet, « une poésie du mythe de 

l’Incube, la plus réussie (…) au niveau de notre poésie populaire » (Pop, 1987 : 18). 

209

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

Ainsi, la fonction du cantique peut être moralisatrice, se proposant de prévenir et 

de protéger les jeunes filles d’une éventuelle relation prémaritale, consentie ou 

non, accompagnée quelquefois par une grossesse indésirable (voir le symbole de la 

fleur cueillie et mise au sein). La mort peut paraître un châtiment qui sanctionne 

la violation de certaines règles communautaires – si nous nous référons aux temps 

anciens, ou à des normes ecclésiastiques – par rapport à l’ère chrétienne. Dans les 

rites anciens d’initiation masculine, les jeunes hommes initiés avaient le droit de 

ravir ou d’agresser les jeunes filles qu’ils attrapaient, une action acceptée par la 

communauté sans qu’il y ait une punition (Coman, 2009 : 19). C’est pour cela que 

les jeunes filles étaient gardées et prévenues de faire attention pendant la période 

où les jeunes initiés quittaient temporairement la communauté afin d’effectuer les 

rituels et les tests nécessaires avant d’acquérir le statut de membre plénier de la 

communauté.

Le fil épique parle d’une jeune fille qui allait à la moisson, chaque fois un jeudi 

matin et qui était aimée par un jeune berger, un fait qui mène à la mort de celle-ci.

Un trait narratif de ce cantique est l’emploi de la première personne du 

singulier pour les actions (Tu m’as emporté, emporté… Pour me couper une petite 

touffe,  …), tandis que la plupart des cantiques ont la narration à la troisième 

personne (Danse-t-il, le jeune homme, ce bon cheval-là; Quand le jeune homme 

alla à la chasse; Ordonna-t-elle, ordonna-t-elle, / Chère jeune fille à son jeune 

homme; voilà le gentilhomme. / Vieux boyard; Jean, le bonhomme, / Se vanta-t-il; 

Partit-il, partit-il / Le groupe de jeunes hommes etc.), à la deuxième personne 

– représentant le récepteur du cantique (T’attends quoi, jeune homme, pour te 

marier? ; Sois, maire, heureux, / Que les chanteurs de cantiques soient arrivés; 

Levez-vous, levez-vous, grands boyards, / Levez-vous, Roumains laboureurs; 

Laissez-nous, hôte, dedans etc.), ou bien à la première personne du pluriel, repré-

sentant le groupe de chanteurs de cantiques (Là où nous nous sommes promenés, / 

Nous n’avons cessé de demander; Nous sommes allés chanter des cantiques, / À des 

cours, chez des boyards etc.).

Pour ce qui est du contenu, Marin Marian divise le fil narratif du cantique en 

six épisodes : I – le temps, les accessoires, le sens et le but du déplacement, II – le 

conflit, le déclanchement de l’action, III – l’apparition du personnage masculin, la 

victimisation de la jeune fille, IV – le dialogue, réel ou imaginaire, avec la mère, 

V – le départ pour trouver des remèdes, VI – l’admission de la situation dramatique 

et l’appréciation de la fin tragique (Marian, 1988 : 156-157).

Nous avons trouvé l’une des variantes les plus complètes du point de vue du 

discours épique dans le département de Sălaj (Bocșa, 2009 : 263):

210

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



« Tu m’as emporté, emporté »

Tu m’as emporté, emporté,
Tu m’as emporté, emporté,
Là-bas, près de la rivière
Faucilles à la ceinture,

Je me penchai 
Pour couper une petite touffe.
J’y bien trouvai
Une fleur du paradis.
Je la ramassai,
Je soufflai la poussière
Eu au sein je la posai
Mais la petite fleur
Commença à trompeter.
Qui l’entendit,
Jean de la montagne
Qui a tant de moutons,
Mais peu de jours,
Il me poursuivit,

Me prit dans ses bras.
-  Laisse-moi, chien,
Car, voilà, ma mère arrive.
Ma mère me demanda:
- Finis-tu le sillon?
- Eh bien non,
Une douleur aiguë me prit,
Douleur sans mal,
Mort avant son temps.
Maman s’en alla
Là sur les collines
Avec neuf pots,
Trouver des remèdes.
-  Non, maman, n’y va pas,
Car sais-je un remède,
Le linceul et le coton
Et le pauvre sapin,
Trois planches de sapin,
Et une croix en tête.

Le cantique débute par l’image de la jeune fille qui va à la moisson le matin. Le 
fait que l’action se passe jeudi matin n’est pas aléatoire, puisque c’est un jour avec 
une importance particulière dans le folklore roumain, où quelque chose d’important 
se passe, d’habitude une action irrémédiable ou au caractère funèbre, bien que ce 
soit un jour dans lequel « il est interdit – surtout pour les femmes – toute activité 
productive » (Bocșa, 2009 : 157). Dans beaucoup de cantiques ayant pour thème le 
rituel d’initiation masculin, le jeune homme trouve ou abat le gibier un jeudi vers 
le soir, quoiqu’il ne le tue pas à la fin7. Dans les cantiques de parade nuptiale, le 
jeune marié doit venir chez la jeune femme un jeudi8, et parfois c’est le jour où 
elle meurt9. En plus, le grand jeu, où des choses particulières peuvent se passer, 
a lieu un jeudi10. Nous avons trouvé des cantiques dans lesquels la naissance de 
Jésus-Christ arrive un jeudi11. Dans la balade Constantin Brâncovanul, on dit qu’il 
s’est réveillé pour la première fois un jeudi matin, une journée qui raccourcit sa 
vie (Alecsandri, 2007 : 310) - Selon le calendrier perpétuel, le 15 août 1714 a été un 
mercredi. Dans la Génèse, Dieu crée le soleil et la lune, aussi bien que « des signes 
pour marquer les saisons »12 (des signes qui constituent des symboles de passage, 
pouvant signifier, au niveau métaphorique, le passage de la faucheuse dans une 
autre étape ou forme existentielle) le quatrième jour, jeudi.

Un argument lié au fait que quelque chose d’important doit se passer est le choix 
des vêtements, la faucheuse endossant une robe aux franges, c’est-à-dire des habits 
de fête. L’intention de la jeune fille est claire, bien déterminée : elle va au sillon 
de blé, la faucille à la ceinture. Une fois y arrivée, elle se penche pour couper une 
touffe et trouve une fleur (fleur du paradis, rose du paradis, moins souvent plume 

211

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

du paradis ou fleur d’or). En tant que symbole, la fleur peut signifier la beauté de 
la jeune fille (la comparaison belle comme une fleur est souvent rencontrée dans 
le folklore), ou la virginité féminine, dont la perte est aussi appelée défloration 
(dans ce sens, sa rupture sur le champ peut représenter la perte de la pureté). Un 
autre argument serait l’unicité de la fleur, car il y en a toujours une, différente des 
autres (fleur du paradis), capable d’attirer le sexe opposé, puisqu’une fois qu’elle 
est ramassée, nettoyée et mise au sein, elle commence à trompeter, à barrir, ou 
les montagnes commencent à trembler suite à ce geste, et donc la jeune fille est 
remarquée par le jeune berger13. Il peut y avoir deux raisons pourquoi la fleur est 
cachée au sein : d’une part, le désir de couvrir quelque chose, peut-être un amour 
interdit, et d’autre part, la volonté de protéger quelque chose, même la virginité 
dont on faisait mention ci-dessus. Les deux variantes sont liées à l’existence du 
cœur – symbolisant l’âme, avec ses souffrances, mais aussi avec la chaleur protec-
trice autour du lieu caché. Dans certaines variantes, le berger voit la jeune fille 
cacher la fleur au sein et c’est la raison de son apparition. Une fois avoir reçu le 
signal, le berger vient chez la jeune fille (Et il vint devant / Pour m’embrasser) 
et l’agresse (Il me poursuivit / Dans ses bras me prit). L’attitude de la jeune fille 
est toujours de répulsion (Toi, chien au visage, / Ne m’embrasse pas!). La raison 
de cette répulsion est souvent le fait que si la jeune fille consentait à l’action 
du berger, elle ne pourrait plus finir son travail à temps (Car ma mère viendra / 
Et me demandera : / As-tu fini ton sillon?). Une conséquence immédiate de ces 
actions sont les douleurs de la jeune fille, présageant déjà une fin dramatique (Des 
douleurs me prirent / Douleurs sans mal, / Mort avant son temps). Dorénavant, le 
personnage masculin disparaît de la narration, ce qui prouve que ce n’était qu’un 
élément auxiliaire, nécessaire au déclanchement des événements qui mènent 
définitivement et irrémédiablement le fil épique vers une fin tragique. Il y a des 
variantes où le fil de événements n’inclut pas l’épisode de l’apparition du jeune 
berger, et ils se déclenchent lorsque la fleur est mise au sein par la jeune fille14. 
On peut spéculer que ces variantes sont incomplètes, mais il existe des variantes 
où la narration est complète et il n’y a que cet épisode qui manque. On retrouve 
une variante dans laquelle la maladie de la jeune fille est le fait qu’elle se coupe 
à la main en fauchant15. Suite à cela, la mère de la faucheuse va chercher des 
remèdes. Dans quelques variantes, l’action se produit spontanément, tandis que 
dans d’autres, la mère apprend de la jeune fille qu’elle souffre de douleurs quand 
elle lui demande si elle a fini de faucher son sillon. Quelle que soit la manière 
de déclencher le départ pour des remèdes, la jeune fille arrête sa mère, en lui 
disant qu’elle connaît son traitement, en effet inexistent, ce qui met en évidence 
l’immuabilité du destin (Ô, maman, n’y va pas / Chercher des remèdes, / Car 
sais-je un remède  : / Le voile et le coton). Dans les vers finaux on ne fait plus 
mention du terme mort, mais il résulte de la description du rituel d’enterrement 

212

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



« Tu m’as emporté, emporté »

(Sais-je mon remède, / Trois planches de sapin / Et une croix en tête). Comme on 
l’a vu ci-dessus, il y a beaucoup de similitudes entre Tu m’as emporté, emporté 
et Miorița, à partir même du fil narratif (un jeune personnage, travailleur, qui par 

l’action d’un ou de plusieurs individus est poussé vers un destin tragique, qu’il 

accepte). À la fin du cantique Tu m’as emporté, emporté, il apparaît pourtant 

un élément qui détermine une dissemblance notable, c’est-à-dire le rite funéraire 

chrétien, différent du cérémonial d’enterrement ancien, préchrétien, de Miorița, 

où l’homme s’identifie et revient à la nature et non pas à Dieu (un élément qui 

permet l’expression de la morale chrétienne, qui peut constituer ainsi une part du 

rôle d’initiation exprimé par ce type de cantique).

En dépit des arguments et des suppositions énumérés ci-dessus, dans l’étude du 

folklore roumain « on a souvent déclaré le fonctionnalisme et le sémantisme de la 

pièce comme indéchiffrables » (Marian, 1988 : 156).

Bibliographie 

***, Biblia sau Sfânta Scriptură, Éd. institutului biblic și de misiune al Bisericii ortodoxe 
române, Bucarest, 1991.

Alecsandri, V. 2007. Poezii populare ale românilor, Éd. Minerva, Bucarest.

*** Dicționarul explicativ al limbii române (DEX), Éd. Univers Enciclopedic, Bucarest, 1998.

Bîrlea, O. 1967. Miorița colindă, în Revista de Etnografie și Folclor XII, no. 5, Bucarest : Éd. 
Academiei Republicii Socialiste România.

Bocșa, I. 2003. Colinde românești. Cluj-Napoca : Éd. MediaMusica, 

Bocșa, I. 2009 Muzică vocală tradițională din Sălaj. Cluj-Napoca : Éd. MediaMusica, 

Brătulescu, M. 1981. Colinda românească, Bucarest : Éd. Minerva, 

Călinescu, G. 1982. Istoria literaturii române de la origini şi până în prezent, 2e édition, 
Bucarest : Éd. Minerva. 

Cireș, L. 1987. Funcția funebră a colindatului, în Anuar de lingvistică și istorie literară, Tome 
XXX-XXXI · 1985 -1987, Académie roumaine, filiale de Iași.

Coman, M. 2009. Studii de mitologie, Bucarest : Éd. Nemira, 

Dejeu, Z. 1983. Folclor din zona Hășdate – Turda, C.C.E.S. Cluj-Napoca.

Eliade, M. 1978. Aspecte ale mitului. Bucarest : Éd. Univers, 

Lorenz, K. 1996. Cele opt păcate capitale ale lumii civilizate. Bucarest : Éd. Humanitas, 

Marian, M. 1988. Colinda Mă luai, luai – un univers de reprezentări simbolice, in Bucarest.
Revista de Etnografie și Folclor, Éd. Academiei Republicii Socialiste România, 

Mîrza, T. 1978. Folclor muzical din zona Huedin, C.C.E.S. Cluj-Napoca.

Nițu, Gh. 1988. Elemente mitologice în creația populară românească, Éd. Albatros, 

Pop, D. 1987. Mitul “Zburătorului” în poezia noastră populară. Revue Bucarest : Steaua, no. 
2, Cluj-Napoca.

Szenik, I. 1980. Specificația etnomuzicologică a Mioriței, thèse de doctorat, numérisée, 
Cluj-Napoca.

Ștef, D. 2007. Antologie de folclor din Maramureș, Baia Mare. Éd. Ethnologica, 

Vulcănescu, M. 1985. Mitologie română, Bucares : .Éd. Academiei, 

213

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint



Synergies Roumanie n° 12 - 2017 p. 205-214

214

Notes
1. Jusqu’à l’époque classique, les mots grecs mythos et logos n’étaient pas contraires: les 
deux évoquaient des narrations sacrées visant des dieux ou des héros.
2. Mitologiarum libri III, un recueil comprenant trois volumes, au total 50 chapitres, où l’on 
explique des mythes considérés « classiques » à l’époque (Ve-VIe siècles).
3. Platon, Republica, 378 d-e.
4. Selon le Projet de recherche exploratoire: Dicţionar de Critică și Teorie Literară, financé 
par le programme IDEI, 2007, coordonné par le prof. univ. dr. Iulian Boldea, Université „Petru 
Maior” Târgu Mureș.
5. Ibidem.
6. Procession rituelle qui impliquait l’état d’ébriété des participants, pratiquée aussi dans la 
Grèce antique.
7. Ioan Bocșa, Colinde românești, vol. II, ed. cit., cantiques 424, 425, 426, 428, 451, 997, 
1002, 1007, 1010, 1011, 1012, 1013, 1014, 1015, 1016, 1017, 1018, 1019, 1020.
8. Ibidem, cantiques 652, 655.
9. Ibidem, cantique 1509.
10. Ibidem, cantiques 737, 744, 760, 773, 776, 780.
11. Ibidem, cantique 1176.
12. Biblia sau Sfânta Scriptură, Éd. institutului biblic și de misiune al Bisericii ortodoxe 
române, Bucarest, 1991, p. 11.
13. Le personnage masculin est, en général, le berger robuste de la montagne, avec beaucoup 
de moutons, le pasteur.
14. Ioan Bocșa, Muzică vocală tradițională din Sălaj, Éd. MediaMusica, Cluj-Napoca, 2009, 
no. 416, 473, 476, 481 etc.
15. Ibidem, p. 314, no. 502.

© Revue du Gerflint (France) - Éléments sous droits d’auteur -
Modalités de lecture consultables sur le site de l'éditeur www.gerflint.fr

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:49 UTC)
BDD-A28140 © 2017 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

