
NORMĂ ȘI EXCEPȚIE ÎN DIVINA COMEDIE A LUI DANTE 

 

Daniela CRĂCIUN 

”Ovidius” University of Constanța 

Abstract: Without really having a cultural education in the field of civil and canonical law, Dante, as 

a civil servant and then as a convict, was interested in the legal culture of his time: the text of the Divine 

Comedy is crossed by rituals and legal elements that govern daily life. These legal forms express the 

poet’s perspective on law more obviously than merely citing legal texts. In the Dantesque perspective 

on divine justice, critical cases play a central role. The Italian poet defines a normative space whose 

exceptions he explores: the pagans are saved, the convicts are bemoaned, the vows are trampled and 

the punishments are resized. This article aims to study the exemption systems foregrounded by the 

disharmonious elements regarding the medieval legal perspective, which Dante purposefully introduces 

into his system of reward and punishment. We propose discussing two exceptional situations of Dante’s 

poem that do not seem to obey the divine and providential laws: one is the exceptional nature of the 

journey in the after-world and the other is the ancients’ spiritual redemption. 

Keywords: exception, norm, authority, Dante, Divine Comedy.  

 

Ȋn Monarchia, ȋn cartea a II-a, Dante sugerează o definiție a dreptului: «ius est reali et personali 

hominis ad hominem proportio, quae servata hominum servat societatem, et corrupta 

corrumpit» (II, V) («dreptul este o proporție justă referitoare la lucruri și la persoane, 

manifestată ȋn raporturile dintre oameni; respectarea acestei proporții înseamnă conservarea 

societății omenești, distrugerea ei – distrugerea societății» (Dante 1971: 640). Urmȃndu-și 

raționamentul, Dante tratatul filosofic și politic Monarchia consideră că «după cum arta se 

manifestă în trei aspecte: în mintea artistului, în unealtă și în materia care capătă formă artistică, 

tot astfel și natura poate fi privită în trei ipostaze. Ea se găsește, mai întâi, în gândul primului 

motor, care este Dumnezeu; apoi în cer, instrument prin mijlocirea căruia imaginea bunătății 

veșnice capătă expresie în materia amorfă» (Dante 1971: 632) și se reîntoarce astfel la gândirea 

lui Aristotel, «după cum, dacă existȃnd un artist desăvârșit, înzestrat cu un instrument perfect, 

apare totuși o imperfecțiune în forma artistică, de vină este numai materia» (Dante 1971: 632). 

Urmând paradigma aristotelică, orice imperfecțiune aparține lucrului creat, care este făcut din 

materie, în timp orice bun provine de la Dumnezeu. Din această perspectivă, Divina Comedie, 

care prezintă modul în care este făcută lumea și cerurile, este o expresie a unei sancțiuni, 

datorată accepției că scopul prim al omului este acela de a glorifica pe Dumnezeu și că în aceasta 

constă fericirea sa, aceasta având astfel finalitate secundară. Printre instrumentele potrivite ca 

să asigure coerența, armonia și continuitatea ce există intre divinitate și creaturile sale, își află 

locul și știința dreptului care trebuie să mențină echilibrul și să garanteze justiția. 

În concepția politico-teologică a lui Dante sunt numeroase conexiunile între literatură, 

jurisprudență, escatologie și hermeneutică datorate motivelor răspândite în Europa medievală, 

reelaborate și reformulate de perspectiva dantescă. La întrebarea ce privește natura raportului 

ce se stabilește între literatură și drept în epoca lui Dante, un posibil răspuns ȋl dă volumul 

Claudiei Di Fonza, Dante tra diritto, teologia ed esegesi antica [Dante între drept, teologie și 

exegeză antică]: «Glosatorii medievali, precum și specialiștii în drept penal recurg la textele 

literare acolo unde lipsește autoritatea de referință. Literatura devine sursă de autorizare a 

dreptului iar dreptul, uneori, îmbracă haina literară. Juristul medieval citește un text literar, de 

exemplu Convivio [Ospățul] a lui Dante și ȋl utilizează ca fundament ce poate autoriza un 

comentariu juridic: ȋn speță Dante devine autoritatea pe care se fundamentează dreptul și 

interpretarea sa» (Di Fonzo 2012: 4). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



Raportul dintre literatură și drept este inextricabil iar, în relație cu operele unor scriitori 

medievali ca Dante, Cino da Pistoia sau Bartolo di Sassoferrato, paradigmatic: literatura este 

sursă de autorizare a dreptului, dreptul se face literatură, comentatorii sau autorii de poezie sunt 

adesea juriști. Jurisprudența a fost în epoca medieval un factor de unificare european (cf. Di 

Fonzo 2012: 8).  

Comedia este cea mai elaborată ficțiune juridică din istoria literaturii ce conține actele 

unui mare proces celebrat «în afara lumii» (Di Fonzo 2012: 10). Atât opera cât și gândirea lui 

Dante se revendică de la un model de matrice legală. Importanța normei se manifestă mai ales 

în Divina Comedie: Dante construiește lumea de dincolo ca pe o «structură administrativă 

riguros reglată, dotată cu o rețea complexă de legi locale, jurisdicții ierarhice, pedepse și 

recompense bine calculate» (Steinberg 2016: 7). Referirile la texte juridice specifice sunt 

aproape nesemnificative în Divina Comedie, însă apar cu mai mare frecvență ȋn tratatele 

doctrinare precum Monarchia și Convivio. Sistemul juridic medieval nu-i era străin lui Dante 

care a avut însărcinări de funcționar public, pe de o parte, iar pe de alta îi era cunoscut de pe 

poziția sa de condamnat. Așa cum arată criticul american Justin Steinberg ȋntr-un volum recent, 

dedicat scriitorului italian Dante e i confini del diritto, ȋn concepția lui Dante asupra justiției 

divine, cazurile limită au un rol central. Dante cartografiază o geografie normativă foarte 

elaborată deoarece intenționează să-i exploreze excepțiile. Ne aflăm în fața unei variate game 

de excepții și reguli încălcate: păgânii sunt salvați, condamnații sunt plânși și compătimiți, 

condamnările sunt redimensionate și redefinite.  

Intenționăm să discutăm două situații excepționale din poemul dantesc care par a nu se 

supune legilor divine și providențiale. Una se referă la excepționalitatea călătoriei în spațiul 

ultra mundan, iar a doua la salvarea din perspectivă creștină a figurilor din lumea antică.  

Excepția cea mai răsunătoare din Divina Comedie este reprezentată chiar de călătoria 

întreprinsă, lui Dante – personaj fiindu-i îngăduit să străbată lumea de dincolo: «Însăși relatarea 

călătoriei poate fi considerată o excepție, privilegiu personal acordat lui Dante, de a traversa 

lumea de dincolo rămânând în același timp imun la legile pe care el însuși le-a ideat» (Steinberg 

2016: 8). Interpretarea poemului dantesc de la Charles Singleton la Gianfranco Contini 

focalizează înalta valoare a misiunii personajului care garantează salvarea sieși și, împreună cu 

el, întregii umanități. Dar acest fapt este o dovadă care încalcă legile lumii de dincolo, dat fiind 

că Dante și Vergiliu au reușit să iasă din Infern în pofida interdicțiilor divine. Numeroși gardieni 

ai orașului infernal, Cetatea lui Dis, au ridicat obiecții cu privire la scutirea personajului Dante 

de jurisdicția locală și la autoritatea permisiunii pe care a primit-o. Adoptând o perspectivă 

juridică asupra excepționalității călătoriei dantești, Steinberg o citește ca pe «un soi de 

privilegiu legal, absolut similar unui înscris imperial sau unei dispense papale. În diferite pasaje 

cheie ale relatării, mandatul său special ridică chestiuni foarte discutate de juriștii vremii. În 

particular, pune două probleme fundamentale: aceea a raportului dintre un guvernant și legile 

sale, și aceea a potențialelor inegalități produse de legile ad personam» (Steinberg 2016: 107). 

Această călătorie excepțională este de două ori definită de interlocutorii lui Dante ca 

«privilegio»: în Infern, cântul XXIII, printre ipocriți, Catalano dei Malavolti îi întreabă pe cei 

doi călători «cu care privilegiu» [Inf. XXIII, 89] (Dante 2012: 233) nu îmbracă mantiile de 

plumb ca și ceilalți damnați, în timp ce în cântul XXVI din Purgatoriu, poetul Guido 

Guinizzelli, numit de Dante padre meo, consideră «un ampio privilegio» posibilitatea acordată 

călătorului de a-l vizita pe Dumnezeu câtă vreme este încă în viață. Cu scopul de a garanta că 

astfel de prevederi speciale nu depășesc anumite limite și nu compromit sistemul juridic, juriștii 

medievali pretind ca privilegiile să fie justificate de norme superioare: «validitatea lor era 

garantată numai dacă presupuneau o communis utilitas sau dacă erau motivate de o ’cauză justă’ 

explicită sau implicită, coerentă cu principiile fundamentale ale sistemului» (Steinberg 2016: 

111). Dante își construiește călătoria ca pe un parcurs îndreptat către cunoașterea și investigarea 

originilor acestor chestiuni. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



În cântul II al Infernului Dante se oprește asupra motivelor și rațiunii călătoriei sale. 

Atunci când, la începutul întreprinderii sale, era încă șovăitor declarând «Eu cum să vin? de 

unde-ngăduința? / Eu nu-s Enea, Paul iar nu sȋnt» [Inf. II, 31-32] (Dante 2012: 55), personajul 

Dante nu știe că este destinat să devină al treilea «între-asemeni genii» [Inf. IV, 100] (Dante 

2000: 89). După ce un războinic precum îndepărtatul fondator al Romei și al Imperiului și un 

sfânt, «mândrie / a Spiritului Sfânt» [Par. XXI, 127-128] (Dante 2000: 649), fondator împreună 

cu Petru a Bisericii creștine, nu au reușit să facă să renască omenirea, Dante are convingerea că 

Dumnezeu a vrut să-i încredințeze această misiune lui, un poet, după ce a dat-o unui erou și 

unui apostol. 

Enea este invocat pentru prima oară de Dante în Infern I, 73-74, când Vergiliu se 

prezintă ca poet ce a cântat «de-acel prea just, / fiu lui Anchise, cel venit din Troia, / când Ilionul 

trufaș fu răpus» [Inf. I, 73-75] (Dante 2012: 51). Dante îl numește încă o dată tot în Infern II, 

13 «tatăl lui Silvio» (Dante 2012: 55), referindu-se la faptul că Enea a fost, ca și sfântul Pavel, 

protagonistul unei călătorii în lumea de dincolo povestite de însuși Vergiliu în cartea a VI-a a 

Eneidei. Dante nu se simte la înălțimea acestor doi eroi și se îndoiește de capacitățile sale de a 

întreprinde o asemenea călătorie, citând exemplul lui Enea, ales de Divinitate ca fondator «al 

mumei Roma cu al său imper» («de l’alma Roma e del suo impero»). Tot Eneas este mai apoi 

descris ca fiind acel care a purtat vulturul imperial de la Est la Vest (de la Troia în Lazio), în 

timp ce Constantin o va duce, mai târziu, înapoi din Occident la Răsărit (de la Roma în Bizanț). 

Enea este citat și în tratatul Monarchia, precum și în tratatul al IV-lea din Convivio, unde se 

afirmă că fuga sa din Troia este dovadă a voinței divine ca va avea ca rezultat fondarea Romei 

și a Imperiului Roman destinat să domine întreaga lume. Tocmai de aceea Enea devine un 

personaj fundamental ȋn modelul politic al lui Dante ce considera Imperiul roman modelul 

monarhiei universale, dorite de Divinitate pentru a aduce toate popoarele sub o unică lege și 

pentru a permite apoi venirea lui Cristos. Idea monarhiei universale a fost apoi moștenită de 

Sfântul Imperiu Roman și reprezintă rațiunea ȋn numele căreia Dante a aderat în anii exilului la 

poziții apropiate de cele ghibelline, în ciuda apartenenței sale și a familiei sale la facțiunea 

guelfă și și-a dorit o restaurate a puterii imperiale asupra Italiei de Nord. 

În ceea ce privește prezența și importanța în acest context a sfântului Pavel, Dante le 

explică prin faptul că sfântul a fost răpit în Ceruri, în Paradis, cu scopul ca la întoarcerea sa pe 

pământ, în lumea muritorilor, «s-aducă mângâiere în credința / ce-i început de drum spre 

mântuire» [Inf. II, 29-30] (Dante 2012: 55). Evenimentul la care se face referire privește ceea 

ce Apostolul Pavel povestește în Epistola a doua către Corinteni, ascunzând-și identitatea prin 

folosirea persoanei a III-a: «Cunosc un om in Hristos, care […] –fie în trup, nu știu; fie în afară 

de trup, nu știu, Dumnezeu știe-, a fost răpit unul ca acesta până la al treilea cer» [II Corinteni 

12, 2]. 

Prin fondarea Romei și a Imperiului, Enea face posibilă pentru omenire obținerea 

fericirii pământene; grație scrierii Epistolelor sale, Pavel face să devină mai puternică, mai 

întemeiată și mai sigură credința creștină și mai clar drumul înspre salvarea spirituală și fericirea 

eternă. Este vorba deci, despre precedente înălțătoare, de două motive providențiale, hotărâtoare 

pentru destinul umanității. Misiunile ultra mundane ale lui Enea și ale sfântului Pavel sunt 

motivate de finalități publice, deoarece au contribuit la fondarea Imperiului și a Bisericii, cele 

două autorități majore în Evul Mediu european. 

Călătoria lui Enea este motivată de cauza justă, în timp ce aceea a lui Pavel de utilitas 

communis. «Eu cum să vin? De unde-ngăduința? / Eu nu-s Enea, Paul iar nu sȋnt: / nici eu, nici 

alții nu-mi prea văd putința» [Inf. II, 31-32] (Dante 2012: 55) se întreabă Dante asupra motivului 

misiunii sale și asupra criteriilor în numele cărora a fost ales. În acest moment inițial al poemului 

Dante descoperă cine a autorizat călătoria sa, dar nu și motivul: «E-n cer o doamnă nobilă ce 

plânge / pentr-ntȃmplarea unde te trimit, / încât o aspră hotărȃre-nfrȃnge. / Lucia, dușmană 

pentru dușman, / porni, venind cu pas grăbit îndată / unde-mpreună cu Rachel stăteam» [Inf. II, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



94-102] (Dante 2012: 59). Cuvintele adresate de Beatrice lui Vergiliu afirmă că cererea este 

făcută din voința sfintei Lucia și a Fecioarei Maria. În acest moment al poemului Dante 

descoperă numai cine a autorizat călătoria sa nu și motivul misiunii sale (cf. Steinberg 2016: 

113). Acesta îi va fi dezvăluit in Paradis, în urma discuției cu strămoșul său Cacciaguida. 

În cântul XV al Paradisului, Cacciaguida ȋi relatează lui Dante despre originea nobilă a 

familiei sale. Originea misiunii poetice a lui Dante și originea nobilă a familiei sale sunt conexe, 

întrucât amândouă conferă privilegii speciale. Cacciaguida este impresionat de harul divin 

acordat descendentului său în virtutea căruia a putut să treacă dincolo de porțile cerului și oferă 

justificarea călătoriei dantești. Precum din călătoria lui Enea, tot astfel și din cea a lui Dante va 

deriva o utilitate publică. Dacă la început justificarea călătoriei vizează doar salvarea personală, 

strămoșul lui Dante deschide cauza justă a misiunii înspre salvarea colectivă ce va fi accesibilă 

prin relatarea celor văzute și înțelese în lumea de dincolo, deci prin scrierea poemului. Tema 

centrală a episodului din Paradis ȋn care apare Cacciaguida este, alături de cea a sacrificiului 

militar, revelarea chemării divine a lui Dante. Așa cum cruciații reprezentați de strămoșul 

poetului erau pregătiți să-și dea viața pentru Cristos luptȃnd ȋn numele Crucii, cetățenii vechii 

Florențe erau gata să se sacrifice pentru binele comun. Și noua personalitate sublimată a lui 

Dante apare cu aparențele unui războinic ȋnarmat cu prudență ȋmpotriva loviturilor sorții. Și el 

este investit cu o misiune: să servească omenirea relatȃnd adevărul la care a fost martor. Scriind 

Comedia, Dante se supune la rȃndul său unu martiriu, care, ȋn cazul său, va lua forma exilului. 

A doua situație de excepționalitate este reprezentată de salvarea spirituală îngăduită 

sufletelor celor care au trăit în secolele istorice ce au precedat sosirea Mântuitorului. Această 

temă devine subiectul teologic și poetic al cântului IV din Infern, când în Limb Dante-personaj 

întâlnește pe marii înțelepți al lumii antice și al cânturilor XIX și XX din Paradis in care sunt 

glorificate spiritele drepte din cerul lui Jupiter. Dante așază în regatul preafericiților sufletelor 

unor personaje care s-au născut și au trăit în spații și timpuri îndepărtate în raport cu istoria 

salvării creștine.  

În ciuda opiniilor critice care neagă natura infernală a limbului, sugerând că aici ar 

domni o atmosferă  străină durerii provocate de absența divinității, cuvintele lui Vergiliu vin să 

confirme definitiva sa recluziune în regatul infernal: «Chinul celor de-o seamă / cu mine, pe 

chip milă-mi zugrăvește» [Inf. IV, 20-21] (Dante 2012: 71). Limbul nu este lipsit de trăsăturile 

care contra disting domeniul păcătoșilor: absența absolută a oricărei formă de lumină, suferința 

eternă (în această situație numai spirituală, lipsind pedeapsa fizică), privarea de vederea lui 

Dumnezeu. Pentru sufletele din Limbul primului cerc al infernului nu există o pedeapsă legată 

de o vină, ci numai pedeapsa comună tuturor sufletelor pierdute, absența lui Dumnezeu. 

Urmând normele teologiei creștine, Dante consideră că în Limb și-au avut locul marile figuri 

ale Vechiului Testament, profeți și patriarhi, până în momentul în care Isus, coborând în Infern 

după moartea sa lumească, i-a eliberat luându-i cu sine în Paradis; tot în Limb se află și sufletele 

copiilor morți fără să fi primit botezul.  

În mod diferit față de teologi, Dante așază în Limb și marile spirite ale lumii păgâne, 

care nu l-au putut cunoaște pe Isus, și, de asemenea, figuri importante ale epocii creștine, care 

însă au urmat altă credință religioasă. Opțiunea lui Dante este una curajoasă și originală, întrucât 

neconformă tradiției teologice. Prin calitățile lor de noblețe și demnitate, spiritele din Limbul 

dantesc sunt egale acelor „oameni cu grandoare sufletească” din Etica Nicomahică a lui 

Aristotel ce reprezintă, punctul suprem al măreției umane care poate fi atins în limitele naturii: 

«omul cu grandoare sufletească se află deci pe culmea cea mai înaltă ȋn ce privește măreția, dar 

ȋn raport cu ceea ce se cuvine el reprezintă conduita justă» [Etica Nicomahică III, 1123 b] 

(Aristotel 1988: 88). Acestea au dobândit în cel mai înalt grad virtuțile cardinale și intelectuale, 

dar au fost privați de virtuțile teologale, absolut necesare pentru obținerea salvării; sunt, de 

aceea, condamnabili numai pentru persistența păcatului originar pe care nu l-au putut șterge 

prin intermediul botezului. Fiind supuse legilor externe care reglează lumea infernală în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



totalitatea ei, aceste spirite mărețe sunt iremediabil pierdute. Dante, admirator al înaltelor lor 

calităților morale, le face concesia unei forme de pedeapsă surprinzătoare față de cele rezervate 

altor păcătoși. Aici, în Limb, spiritele nu sunt supuse niciunei forme de pedeapsă corporală și 

suferă numai din cauza dorinței de divinitate, dorință ce va rămâne neîmplinită pentru eternitate 

și au ca spațiu privilegiat un nobil castel, demn de măreția lor omenească. Această condamnare 

neobișnuită sugerează judecata lui Dante asupra lumii antice: o lume pe care poetul și 

intelectualul a admirat-o profund și al cărei continuator s-a considerat a fi, însă pe care a reușit 

să o depășească în virtutea credinței creștine care a lipsit civilizației clasice (integrată totuși, de 

Dante, în viziunea providențială asupra istoriei, deoarece o considera o epocă preparatorie 

pentru adevărul superior al Revelației). Prizonieri ai limitelor rațiunii omenești, anticii au 

întrevăzut numai, fără a o putea ajunge, o scânteie din adevărul transcendent. Semnificația 

profundă a cântului IV trebuie căutată tocmai în această excludere dureroasă și producătoare de 

suferință de la starea de beatitudine eternă.  

În primul cerc al Infernului, printre aceste spirite, se află autorii și filozofii Antichității 

păgâne, marile modele literare, filozofice și culturale ale lui Dante care-i recunoaște și identifică 

pe rând: «Homer este, poetul suveran, / cel’lalt, Horațiu cel satiric vine; / Ovidiu, apoi; și ultimul 

Lucan.» [Inf. IV, 88-90] (Dante 2012: 75). Acestei categorii a spiritelor mărețe îi aparține și 

Vergiliu, călăuza lui Dante, întrucât a fost «răzvrătit» [Inf. I, 126] (Dante 2012: 53) față de 

credința creștină. Cu tulburarea sa evidentă și exprimată deschis, Vergiliu incarnează 

semnificația de «tânjire»1 melancolică a cântului și conștiința privării de speranță, ce constituie 

tocmai limita imposibil de depășit a acelor spirite care au fost în timpul vieții lor pământești 

figuri excepționale:  

«Voi dar să știi, ’nainte când le-apari, 

că n-au păcătuit; dar n-au botez; 

n-ajunge merit făr’ de strâmbătate, 

fără-acea taină, parte din ce crezi. 

De-au fost ’nainte de creștinătate,  

pe Domn nu l-au cinstit cum se cuvine, 

și printre ei pe mine mă socoate. 

Pentru-astă lipsă, nu alt rău, vezi bine, 

suntem  pierduți, și-n asta judecați, 

fără speranță, viața-n dor ne ține.» [Inf. IV, 35-42] (Dante 2012: 72-73) 

Maria Segato consideră că «Dante inovează, prin intermediul reprezentărilor sale poetice, 

patrimoniul teologic pe care îl atinge: nimeni nu a formulat ipoteza unui spațiu infernal capabil 

să accepte damnarea precreștinilor; plasarea acestora împreună cu copiii nebotezați nu are 

antecedente în panorama speculativă medievală. Este, de aceea, soluție a geniului poetic al 

autorului judecarea marilor suflete ca meritând o damnare spirituală rezervată, până în acel 

moment, celor pătați numai de păcatul originar» (Segato 2012: 4).  

Un alt caz de aceeași factură este cel al troianului Rifeu, rămas în memoria colectivă 

numai prin cȃteva versuri din Eneida vergiliană2. Nu există nici un fel de informații asupra vieții 

acestui personaj, nici surse literare care să-i fi păstrat în vreun fel amintirea. Vergiliu în cartea 

a II-a a Eneidei amintește că era un personaj just, motiv pentru care autorul Divinei Comedii îl 

situează în cerul lui Jupiter unde sunt răsplătite spiritele drepte. Dante asistă uimit la glorificarea 

                                                           
1 v. Marian Papahagi ȋn Dante 2012, p.359: «Starea celor din Limb este, așadar, una de veșnică tânjire, 

de proiectat pe fundalul tonului măsurat, adesea calm sau solemn, utilizat de poet […] pentru descrierea 

înfățișării și reacțiilor lor, în contrast cu expresivitatea adesea paroxistică a reacțiilor altor personaje la 

condiția lor de damnați» (s.n.). 
2 Se prăbușe și Rifeus; el la teucri / fusese cel mai drept și nepereche / întru păstrarea bunelor tocmele. 

[Eneida, Cȃntul II, 426-428] (Vergiliu 1994: 104)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



lui Rifeu ce face parte din vulturul compus din suflete ca regele David și Ezechiel, amândoi 

aparținând epocii precreștine și făcând parte din poporul ales: 

«Și cine-ar crede în lumea cea stricată 

c-ar fi a cincea facl-aici-n rotundul 

acestei sfere, de Rifeu purtată? 

El știe-acum atâtea ce-n afundul 

Eternei legi nu vede lumea vie 

Deși privirea-i tot n-ajunge fundul.» [Par. XX, 67-72] (Dante 2000: 640) 

Celelalte cinci suflete alese pentru a compune hexaedrul spiritelor juste sunt doi creștini 

(Constantin și Guglielmo II d’Altavilla), doi evrei (David și Ezechiel) și încă un păgân alături 

de Rifeu (Traian). Alegerea personajelor nu este întâmplătoare: trei aparțin epocii creștine și 

trei perioadei precreștine –doi creștini, doi evrei și doi păgâni-, pentru a fi reprezentată întreaga 

istorie umană în diferitele sale perioade și in diversele sale credințe. 

Dintre cele șase suflete care alcătuiesc imaginea acvilei, «un hexaedru perfect» 

(Battistini 2016: 248), numai două, David și Guglielmo, erau în mod previzibil salvate și din 

perspectiva vulgatei, celelalte două –Constantin și Ezechiel- s-au salvat în ciuda păcatelor lor, 

sugerate de Dante, în timp ce Traian și Rifeu reprezintă o surpriză. Fiecare istorie personală, în 

cazul acestor personaje, este ilustrativă și este construită urmând schema exemplum-ului 

medieval (Battistini 2016: 249).  

Salvarea unor spirite precreștine, recuperate ca parte a credinței în Mântuitor, nu se 

configurează, însă, ca excepție predestinată, ci ca o posibilitate deschisă tuturor. Versurile citate 

mai sus, ce marchează aventura existențială a lui Rifeu, demonstrează măsura în care cultura 

teologică medievală a meditat asupra posibilităților de salvare spirituală a precreștinilor. 

Urmând speculația augustiniană relativ la salvarea celor ce nu au cunoscut creștinismul, 

opțiunea lui Dante de a așeza printre preafericiți sufletele lui Traian și Rifeu «se înscrie în 

orizontul de gândire ce prevede posibilitatea ca un precreștin să fie judecat ca fiind demn de a 

fi înălțat la poziția de a participa la viziunea divină» (Segato 2012: 66). 

Dacă drumul prin Infern, Purgatoriu și Paradis comportă o suspendare miraculoasă a 

normei în favoarea unui individ privilegiat, situația de excepționalitate a salvării păgânilor se 

revendică de la modelul cultural și teologic medieval care admite ca plauzibilă istoric salvarea 

sufletelor precreștine sau păgâne și care nu au aparținut poporului ales. 

 

 

Works Cited: 

 

Alighieri, Dante, Opere minore. Viaţa nouă. Rime. Ospăţul. Despre arta cuvîntului în limba  

vulgară. Monarhia. Scrisori. Ecloge. Întrebare despre apă şi pămînt, Ediţie îngrijită, 

introducere, tabel cronologic şi note introductive de Virgil Cândea ; Traduceri de 

Francisca Băltăceanu, Titus Bărbulescu, Oana Busuioceanu, Virgil Cȃndea, Petru 

Creția, București: Univers, 1971 

 

Alighieri, Dante, Divina Comedie. Infernul, traducere și comentarii de Marian Papahagi, cu o  

prefață de Irina Papahagi, București: Humanitas, 2012 

 

Aristotel, Etica Nicomahică, traducere, studiu introductiv, comentarii și index Stella Petecel,  

București: Editura Științifică și Enciclopedică, 1988 

 

Battistini, Andrea, La retorica della salvezza. Studi danteschi, Bologna: Mulino, 2016. 

 

Di Fonzo, Claudia, Dante tra diritto, teologia ed esegesi antica, Napoli: EdiSES, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press



 

Segato, Maria, Dante e la salvezza degli antichi, Rivista di Filosofia Neo-Scolastica, I (2012). 

 

Steinberg, Justin, Dante e i confini del diritto, Roma: Viella, 2016.  

 

Vergilius Maro, Publius, Eneida, prefață și traducere din limba latină de G. I. Tohăneanu,  

note și comentarii, glosar de Ioan Leric, ediția a II-a, Timișoara: Editura Antib, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:41 UTC)
BDD-A28092 © 2018 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

