Bulletin of the Transilvania University of Brasov
Series 1V: Philology and Cultural Studies « Vol. 10 (59) No. 2 - 2017

Le mythe — les formes de I’anamnesis a travers des
Images et des symboles

Lacramioara BERECHET!

The study discusses the fundamental functions of the myth, including the concept of
anamnesis and its capacity to recollect - by means of symbolic language - the experiences
of the sacred, eternally repeatable. The interdisciplinary connections of the mythical thought
with both the instaurative hermeneutics are also made, in the context of the French School of
History of Religions, and the reductive hermeneutics, of sociological or psychoanalytic type.

Keywaords: myth, symbol, symbolic thought, archetype, poetic cogito

A “I'école des maitres”?, les auteurs expérimentent le discours créatif d'une
herméneutique spéciale, appelée a décrypter et a faire revivre le langage du sacré,
camouflé par des images et des symboles méconnaissables. L'herméneutique
«instauratrice» qui décrypte les phénomenes et les expériences du sacré dans des
modeéles éternellement répétables, appelés hiérophanies, reconnait la magie du temps
mythique et son pouvoir de régénération, affirme la fonction sacrificielle des rites et
rappelle le mystere sacerdotal, tous abordés dans le contenu complexe et indélébile
de I'expérience religieuse, avec de I’empathie, sans la distance froide du chercheur
scientifique, de telle maniére que I'expertise se transforme dans un exercice d’une
ample spiritualité. L'exercice exégétique est multidisciplinaire, et le surobjectif de
cet exercice herméneutique est la désignation d'une métaphysique préhistorique,
comme l'appelait Mircea Eliade, un systeme de pensée qui puisse dessiner
I'ontologie d'un peuple.

Les idéologies des systémes religieux ou du discours mythique semblent
rester la responsabilité du symbole et de la pensée symbolique. Dans ce systéme
cognitif et cosmogonique, il y a deux coordonnées du symbolisme ordonnateur dans

11" Université "Ovidius” de Constanta, lacramioara.berechet@yahoo.com

2 L’école francaise, nommée par Philippe Borgeaud (Exercices d’histoire des religions, Comparaison,
rites, mythes et émotions, Textes réunis et édités par Daniel Barbu et Philippe Matthey, Leiden,
Boston, 2016.),”I’école des maitres”. Dans la lignée de F. Max Miiller, Lévi- Strauss, Mircea Eliade,
Frazer, Durkheim, Mauss, Caillois, Georges Dumézil, Jean-Pierre Vernant, Roger Caillois, I'exercice
herméneutique est toujours accompli dans le sens d’une forme universelle de pensée, trans-historique,
de la méme maniére que le mythe enregistre les événements d'un temps originel.

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



120 Lacramioara BERECHET

I'ordre phénoménologique et anthropologique: le centre et la cyclicité du devenir
spatio-temporel.

D'une part, le symbolisme du centre recrée le cosmos, I'espace sacre, tandis
que la temporalité cyclique régénere d’une maniere sacrificielle chaque nouveau
commencement des expériences humaines. Le concept de centre, I’un des concepts
les plus forts de la pensée mythique, désigne un locum métaphysique qui sculpte
dans le corps de I’espece cet axis mundi, qui relie les cieux a I’enfer, la lumiéere aux
ténébres, l'esprit & la matiére en complémentarité, en dévoilant I'unité des contraires.
Pour Mircea Eliade, le sacré et le profane sont des catégories substantielles qui ne
changent pas de valeur selon le contexte. Mircea Eliade considere le profane comme
une limitation du sacré dans la manifestation. Le sacré existe en soi, il précéde, il
transcende I'existence et il est au centre de celle-ci, en édifiant le cosmos (Borgeaud
2016, 274). Le mythe rappelle, selon Mircea Eliade, a travers toute expérience
répétable, les traces du sacré, en découvrant derriére soi un modéle exemplaire, vrai
et sacré.

Il 'y a dans la pensée éliadique la certitude qu'une herméneutique créatrice
peut déchiffrer les signes du sacré perdu parmi les formes déchues du profane, elle
le récupére de toute expérience, si insignifiante soit-elle. Le mythe n'est pas
seulement une possibilit¢ de réflexion philosophique sur des événements
fondamentaux, mais une rencontre «face a face» avec les pouvoirs dispersés du sacré
dans I'humilité de l'incarnation profane. Le sacré est une expérience permise a I'étre
humain dans I'ordre sophrosyne.

Aux questions qui expriment le doute, le scepticisme par rapport aux
fonctions initiales du mythe, dans le contexte d'une histoire décadente, la méfiance
exprimée en ce qui concerne la pensée mythique et son rdle sotériologique, la
méfiance envers la capacité du mythe a transférer des archives de la mémoire
collective les structures anthropologiques de l'imaginaire, Mircea Eliade et les
théoriciens de I'Ecole francaise, apportent des arguments qui suppriment les signes
de toute herméneutique négative. Il y a aussi des opinions opposees: Raymond
Trousson (1981), Jean Pierre Vernant (1973), Georges Dumézil (1968) démontrent
gue le mythe perd sa fonction originelle puisque le récit, élément non essentiel du
mythe, est devenu pour le roman une fin en soi. Claude Lévi Strauss (1968) soutient
que le mythe s'estompe sous l'intérét explicite d'affiner les formes littéraires. Marcel
Detienne (1981) nie l'existence d'une pensée mythique originaire, en arguant qu'il
n'y a que des mythologies culturelles soumises aux changements imposés par
I'histoiree. En conclusion, le mythe ne crée que l'illusion d'une ontologie. Au fil du
temps, le mythe sectionne le discours littéraire par des citations, des allusions, de
technique connues de inter, hypo- et hypertextualité. Le mythe disparait sous
I'intérét explicite d'affiner les formes littéraires. George Lukacs a démontré la
transition de I'age de I'néroique épique et de la certitude du mythe a l'incertitude et a
la problématisation de I'épique romanesque (Lukacs, 1963). Dans le méme
paradigme, (Veyne 1996) conclut que les Grecs ne croyaient pas a l'existence d’une

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



Le mythe — les formes de I’anamnesis a travers des images et des symboles 121

pensée mythique a I’état pur, mais seulement dans un dialogue opératoire avec
I'nistoire: “La littérature mythologique, orale ou écrite, avec sa multitude d'auteurs,
connus ou inconnus, avec ses innombrables variantes, devra, a partir de ce moment,
rivaliser avec I'état civil: elle se verra forcée de présenter la cohérence
chronologique, prosopographique et biographique de I'histoire” (Veyne 1996, 96).
Ainsi, le temps mythique est-il dépourvu de profondeur et les «chronologies des
générations mythiques» (Veyne 1996, 97) sont tout au plus prises en discussion. Les
Grecs essaient d'extraire la vérité des allégories mythiques et d'éviter les mensonges
que «les professionnels de l'invention menteuse» (Veyne 1996, 83), les poetes,
généralement Homere et Hésiode, ont mis dans le discours mythique. Le mythe
n'existe donc que par le sens crédité par I'histoire.

Mé&me si pour Platon, la pensée mythique devient une construction rationnelle
des discours métaphysiques, présentés allégoriqguement et ontologiquement
représentatifs, c'est tout de méme le philosophe grec qui donne de la dignité au
mythe en lui conférant sa fonction originelle, celle d'anamnesis, le rappel de la
verité. Le mythe semble étre exclu du sacré, mais intégré dans le registre de la raison
et de la veérité. Au fil du temps, la pensée religieuse chrétienne I'exclura du registre
de la vérité, mais elle en empruntera la connaissance indirecte, de type allégorique et
elle reconnaitra sa valeur hyponoétique. Platon conserve de la structure originaire du
mythe sa capacité d'exprimer la veérité a travers des images et des symboles
archétypaux. Devenu une forme de réflexion philosophique alternative, exprimée
d’une maniere allégorique, le mythe préserve chez Platon le caractére mystérieux et
I'nermétisme comme instrument d'initiation. D'autre part, le mythe platonicien
rappelle que le monde écrasant de la vérité ne peut &tre contemplé par l'intellect que
s'il est formé a la connaissance des eidé, des formes idéales, semblables aux
archétypes de Jung ou au sacré sans nom. Comme dans tout mythe, I'ame est censée
franchir le seuil et recréer son étre, en expérimentant, a la rencontre avec l'esprit, une
joie surnaturelle. Les &mes qui ont réussi a regarder I’étre s'incarnent dans des étres
amoureux d'Eros, et donc de la poésie, de la sagesse, de la Vvérité, de la beauté. Dans
une hiérarchie de I'élévation spirituelle, elles sont suivies par les rois, les hommes de
loi, les guerriers, les chefs d'état, appelés a servir le bien, la vérité, la beauté, puis par
les marchands, les amoureux de la beauté corporelle, les guérisseurs, les prophétes,
les amoureux des mystéres, les artisans et travailleurs de la terre.

Socrate lui-méme avouait qu'il y avait un «daimon» en lui qui parlait, une
voix divine qui I'empéchait de faire le mal. La connaissance est hyponoétique,
diminuée, c’est une connaissance par le souvenir, médiée par des images et des
symboles, ce n'est pas une connaissance directe. Cependant, la mémoire du poeéte
inspiré est précieuse car elle fait partie de la sagesse de la muse Mnémosyne
(mneme), et elle peut expliquer le mystére de I'existence a travers le mot efficace,
investi de pouvoirs mantiques. Le monde peut retrouver sa signification perdue a
l'aide des mythes cosmogoniques, qui recréent le lien avec la mémoire sacrée, une
forme d'anamnesis. La Vérité s'oppose a l'oubli (amnesis), mais elle est

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



122 Lacramioara BERECHET

complémentaire de Léthé, de méme que le sacré inclut le profane, tout comme anima
recoit son sens de animus. L'étre vit la majorité de la vie en lethe, l'oubli fait partie
de la vie, il justifie la répétition du mal dans I'histoire, alors que seuls les dieux
vivent dans l'inoubliable, ne connaissant pas I’évolution.

La philosophie donne a la pensée mythique le droit fondement du sens, mais
si le mythe devient littérature, il y a le danger que la lettre morte, inventée par Teuth,
s'éloigne de la Vvérité, les gens apprenant seulement des expériences imparfaitement
transcrites par les autres. La Vérité ne vient plus de la mémoire sacrée, mais d'une
mémoire imparfaite, et l'art interprétatif du discutable Hermes pourrait entraver la
connaissance.® (Badilita 1996, 91).

Le premier niveau de la connaissance, les eide, n'est connu que par la
contemplation, et n'est accordé qu’a peu de gens, tandis que le monde des illusions
poétiques et mythiques, auquel fait allusion le Mythe de Theuth, considéré comme
un reflet des modeles noétiques, permet une connaissance du type hyponoétique, une
connaissance affaiblie. Platon sauve la connaissance mythico-philosophique en
empruntant aux sciences ésotériques le langage allégorique qui révéle la gnose au
niveau anagogique de I'histoire. Le mythe montre comment la frontiére entre les eidé
et le monde sensible peut étre surmontée, comment le sacré peut étre récupéré sous
le camouflage du profane. Si les philosophes sont autorisés a utiliser le mythe dans
la cité idéale, parce que le mythe est un reméde pour ceux qui connaissent et un
poison pour ceux qui ne connaissent pas, le mythe peut aussi indiquer a ceux qui ne
savent pas encore, par des images et des symboles, leur propre devenir, I’aventure de
la montée de I'ame ailée, la sortie de la caverne des ombres, la différence entre I'eros
pas détaché des passions et I'amour idéal, du mythe de Diotima. Puisque le mythe est
souvenir. Pour avoir accés a la référentialité du mythe, un exercice contre la mimésis
est nécessaire et peut-étre était-ce une des raisons pour lesquelles Aristote ne prétait
pas de valeur ontologique ou épistémologique au mythe.

Une approche collaborative entre le mythe, I’histoire et la raison est
également également décrite par Gilbert Durand qui extrait du corpus commun des
mythologies et de la littérature les structures émergentes de I'imaginaire. Aux actes
fondateurs des héros mythigques, aux modéles de la genése, on reconnait une
dimension ontologique. Le mythe a un rble pédagogique, son efficacité étant
prouvée par la magie des images qui rappellent I'unité perdue; le mythe lie les
parties brisées de I'histoire, il ravive les mécanismes de lI'analogie entre le bas et le

3 Le mythe de Theuth (De I’Oubli, Phaidros, 274b-275b), concernant I'enlévement de la vérité par la
connaissance médiée: «Car I'écriture apportera I'oubli dans les ames de ceux qui I'apprendront, en
affaiblisant leur mémoire; en mettant leur foi dans I'écriture, les gens se souviendront de I'extérieur
avec l'aide d'icones étrangeéres, et non de l'intérieur, par leur propre effort. Le remede que tu as trouvé
n'est pas fait pour soutenir la mémoire, mais juste pour se souvenir. Quant a la sagesse, tu ne donnes
a tes étudiants qu'une sagesse douteuse, et non la vraie, ils penseront qu'ils sont trés sages, alors que
la plupart d'entre eux n'ont méme pas une pensée qui soit a eux. En plus c’est difficile de les
supporter, parce qu’ils se croient sages et en fait ils ne le sont pas."

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



Le mythe — les formes de I’anamnesis a travers des images et des symboles 123

haut, le fermé et I’ouvert, il recouvre le sens. Et pour cette raison, quelque lointain
que soit le moment de début, un illud tempus imaginaire, le mythe se diffuse dans
les structures de l'imaginaire collectif, d'une maniére salvatrice pour lui et pour
I'imagination. Cet aspect est exprimé par Gilbert Durand a travers I'image de I'arbre
mythique, une unitas multiplex, qui reconstruit les structures anthropologiques de
I'imaginaire: l'ascension, la cyclicité et le cryptage. Selon Gilbert Durand, Mircea
Eliade fut le premier a I'observer, affirmant que «nos histoires culturelles, et en
particulier le roman moderne, sont des réévaluations mythologiques plus ou moins
avouées» (Durand, 1998, 11).

Le méme type guérisseur de rappel des invariants universels présents dans
l'imaginaire collectif avait été démontré par C. G. Jung, qui reliait les images
archétypales a l'universalité des comportements humains. De plus, le réve d'un poete
était considéré comme un dép6t inestimable d’informations sur les comportements
mythiques, dans le Cercle étroit des savants d'Eranos, Gaston Bachelard, Henri Corbin,
Jung, Gilbert Durand, Mircea Eliade, qui soutenaient «la croyance platonicienne dans
un réalisme primordial de l'image» et proposaient dans ce sens la réconciliation des
«figures mythiques» dans «les visages de I'ceuvre» (Durand 1998, 12).

La connaissance indirecte, spécifique a l'imagination symbolique, opére avec
des symboles lorsque le signe ne peut se référer qu'a un sens et non a une chose
sensible: «le symbole est, comme l'allégorie, reconduction au sensible, du figuré au
signifié, mais en plus, par la nature méme du signifié inaccessible, il est épiphanie,
c'est-a-dire apparition, par et dans le signifiant, de I'indicible» (Durand 1999, 16-17).
La connaissance indirecte a laquelle la pensée mythique fait appel a une prédilection
pour les domaines de l'inconscient, du métaphysique, du surnaturel et du surréel:
«Ces choses absentes ou impossibles a percevoir, par définition, seront d’une
maniere privilégiée les sujets mémes de la métaphysique, de l'art, de la religion, de
la magie ...» (Durand 1999, 16-17).

Gréace a l'impérialisme sémantique de I'image symboligue, a son pouvoir infini
de suggestion, le mythe peut surprendre « I’infigurable transcendance», «l'épiphanie
d'un mystere». Le symbole en tant que signe noétique renvoie a «un indicible et
invisible signifié», en créant une référence qui ne correspond pas au langage. La
pensée symbolique est spécifique & la conscience humaine qui, n'étant pas capable
d’avoir I’intuition objective de la chose, la représente symboliquement, qualité
appelée «prégnance symbolique» , un attribut de la pensée qui produit du sens.

Gilbert Durand démontre que les significations de I'image symboligue ne sont
pas décryptées par I'effort d’une connaissance directe correctement indiquée par
I'étymologie: «...les principales assemblées symboliques, les mythes, possédent cette
étrange propriété d'échapper a la contingence linguistique; le mythe est I'opposé d'un
engagement linguistique comme celui de la poésie, ancré dans la matiére méme de la
langue» et la preuve en est la possibilité d’une traduction presque parfaite du mythe
dans une autre langue (Lévi-Strauss, 1978.)

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



124 Lacramioara BERECHET

En revanche, I'nerméneutique réductrice ampute l'aura de I'imagination symbolique,
le sens étant recherché dans la collaboration entre psychanalyse, sociologie et
philologie comme dans le cas de Georges Dumezil, de Claude Lévi-Strauss ou de
Freud. L'herméneutique sociologique, comme dans la psychanalyse freudienne,
réduit le symbole a sa valeur de signe. Il étudie le réseau symphoniquement organisé
des mythémes qui cache une infrastructure inconsciente. En décodant cette
infrastructure, on peut découvrir quelles sont les contradictions ontologiques qui
résolvent le mythe dans une société a un moment donné.

Carl G. Jung met en relation le concept d'archétype et celui d'inconscient
collectif, un systeme psychique héréditaire, constitué de formes préexistantes qui
contrélent les processus de la pensée et le rappel de I'étre dyadique, une forme idéale
du type platonicien. En démontrant cliniqguement la réalité spirituelle des archétypes
et, par conséquent, les traces matérielles de I'ame humaine parmi ces
«représentations collectives», contenus mitémiques, présents dans la mythologie
universelle, il affirme leur fonction essentielle, I'efficacité magique de fournir «l'aide
magique contre la vie dangereuse des abimes de I'ame» (Jung, 1994), parce que la
relation entre l'intellect et I'esprit est inversement proportionnelle dans la pratique de
la vie: ,,notre intellect a accompli des choses extraordinaires, tandis que notre foyer
spirituel est submergé” (Jung, 1994) et, "quand l'esprit devient plus lourd, il se
transforme en eau et l'intellect, victime de la vanité luciférienne se précipite sur le
lieu ou Il'esprit regnait” (Jung, 1994).

Certaines des images qui traduisent la symbolique archétypale se retrouveront
dans des réveries poétiques, dans des mythes, dans des mysteres ou des réves. Quel
est le rble des rituels religieux, des mythes, des représentations imaginaires dans le
contrdle de ce trongon chaotique? C'est précisément celui de protéger I'étre contre
les affects incontrélés, impulsions et dangers qui, dans l'absence d'une conscience
rayonnante acquise par I'nomme, prennent le dessus. L'homme ne peut pas vivre
dans le chaos, il a besoin d'un centre régulateur de I'étre, a partir duquel il puisse se
réinstaller sur la terre ferme de la conscience et "pécher"” le trésor des profondeurs
des eaux, il a besoin de redevenir "I’nomme pécheur" et d’abandonner le réle de
chercheur égaré. C'est aussi l'explication de Jung en ce qui concerne l'inconcevable
besoin de I'homme de se souvenir du role bénéfique et moral de I'imagination
créatrice, de la force éthique de la pensée mythique qui s’exprime, selon Mircea
Eliade, a travers des images et des symboles; sinon I'étre tombe dans le chaos.

Les archétypes ont la fonction de «facteurs psychiques», de forces colossales
de l'inconscient qui agissent comme les dieux des mythes grecs qui controlaient et
décidaient le destin, ils ont la force de Moire ou de Karma. Jung découvre que le
destin peut é&tre amélioré si la raison peut construire sereinement le sens de
I'existence et si elle fait face au labyrinthe mandalique de l'existence qui ouvre
l'aventure spirituelle de la recherche de soi, en rappelant I'archétype de I'étre
dyadique, en accord rationnel avec le «test de la réalité».

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



Le mythe — les formes de I’anamnesis a travers des images et des symboles 125

Le mythe a pour role de défendre celui qui a rompu avec la Loi, en mettant fin a
I'errance dans le temps réduit, historique. Sa force magique rappelle que tout ce qui
existe maintenant a existé aussi au début, par l'intervention des étres surnaturels, et
que, depuis lors, jusqu'a aujourd'hui, les mémes formes idéales sont répétées, comme
un argument du sacré survivant parmi les formes et les noms. L'anamnesis raméne le
fils errant dans I'esprit vivant. Le mythe retrouve I'efficacité des symboles perdus par
les herméneutiques réductrices. L'ombre, I'ame, le sage, le vent, l'eau, le ciel, la
montagne, la forét, I'enfant, etc., sont des actants aux multiples fonctions, ils peuvent
symboliser des situations, des lieux ou des moyens pour rétablir I'équilibre
psychique. Les images des réveries cognitives de la poésie, les symboles
prédominants dans les mythes et les mystéres rappellent d’une maniére ésotérique le
sens de la recherche spirituelle, en assumant le réle moral de la guérison. Selon
Mircea Eliade, un cogito est nécessaire pour interpréter et rendre efficace le langage
spécial du discours mythique, pour le transformer en connaissance effective, en
exercice d'initiation.

Le sacré est récupéré du corps animé du profane, extrait des camouflages
délabrés de l'oubli de soi. La conscience, dit Jung, nait chaque jour, comme un
enfant, des abimes du sommeil, elle est la création et elle médiatise le sens a travers
les images, les symboles ou la vie directe. Les douleurs de croissance de I'ame qui
tentent d'échapper aux peurs invisibles guérissent a travers les expériences directes
dans lesquelles, avec beaucoup de courage, I'étre prend conscience du fait que le
plus grand obstacle a la compréhension est soi-méme. La responsabilité de la
croissance personnelle, pour la forte recrudescence de l'auto-recherche, revient
uniquement au chercheur. Comme Mircea Eliade, Jung tente de répondre a l'une des
grandes questions de I'humanité: «La question décisive de I'nomme est celle-ci: est-il
connecté a quelque chose d'infini ou pas?» (Stevens 1996, 181). L'expérience du
sacré est rappelée par des mythes, par les repentations des croyances et des idées
religieuses, par les réveries de la cogitation poétique, chaque fois comme expression
de I'esprit créateur; le refus de I'anamnesis méne a la noyade intérieure.

La fonction principale de l'imagination symbolique, I'euphémisme, améliore
la situation de I'hnomme dans le monde. De la méme maniére que Mircea Eliade,
Gaston Bachelard croit que I'imagination symbolique peut étre le point de départ
d'un nouvel humanisme ouvert & une conscience qui restituerait le mythe. Pour
Bachelard, la cogitation de la réverie poétique est androgyne (Bachelard 2005),
anima et animus, celles-ci dialoguent dans la solitude de I'étre pour s'harmoniser, ils
ne se disputent pas pour la primauté, mais pour vivre le silence de I'étre unifié, la
joie calme d'un psychisme sans accidents; c'est aussi la lecon du mythe. Dans le
méme paradigme, Jean Jacques Wunenburger estime que la phénoménologie
contribue a une plus grande représentation de [I'étre imaginaire, interrogé
principalement dans le domaine des religions ou dans la mythologie (Wunenburger
2004, 113-123). L'auteur discute d'une phénomeénologie du sur-sensible, dans le cas
des représentations religieuses et mythologiques; les images des réalités

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



126 Lacramioara BERECHET

suprasensibles ont provoqué la recherche avec les instruments d'une herméneutique
créative, qui vise a capturer le plus précisément possible une «vision intentionnelle
de la conscience» (Wunenburger 2004,123). La méthode de la phénoménologie de
Mircea Eliade rejoint cette perspective théorique, en décodant les représentations
religieuses comme des pre-événements de la conscience.

A quel monde appartient le sacré? La question a une réponse paradoxale: aux
deux mondes, au monde d’en haut, auquel renvoie la fonction épiphanisante du
symbole, mais aussi au monde d’ici, ou le symbole opére comme un objet
significatif. La réalité du sacré, ce «tout autre chose» indéfinissable est auto-
limitative et elle se manifeste dans I'espace profane qu'elle charge de son pouvoir
éblouissant: «C'est le grand mystére, mysterium tremendum: le sacré accepte d'étre
limité» (Eliade 1998, 168). L'infini est moins que tout ce qui est imaginable et il
recompose la liturgie cosmique, comme I'écrivait Teilhard de Chardin (Eliade 1997,
12-15). Les images et les symboles religieux deviennent efficaces grace a une
interprétation créative et renvoient directement aux vies du sacré. Dans le monde
phénoménal, il peut méme se manifester dans une moisissure, comme le dit un des
personnages de Mircea Eliade, parce que le sacré se manifeste comme une force et
un pouvoir qui signifie réalité, pérennité et efficacité. L'expérience de cette
phénoménologie rappelle deux principes: la répétabilité et la participation, qui
décrivent la relation entre le sacré et le profane.

Le sacré et le profane se constituent comme une matrice spirituelle qui se
reflete & travers la formule mystique «coincidentia oppositorums», deux maniéres
complémentaires d'étre dans le monde assumées par I'hnomme a travers I'histoire. Le
sacré se manifeste dans un mode contradictoire: comme un état de fascination et
d'extase, et aussi, comme un mystere effrayant, un mysterium tremendum. Le tremor
(la peur) est irrationnel et potentialise la force absolue (majestas) de la divinité,
conduisant & I'annihilation du soi et & I'affirmation de la transcendance. Le mystére
révélé étonne, éblouit, montre la complémentarité des contraires, I'unité, I'harmonie
des contrastes. Coincidentia oppositorum affirme le sentiment du colossal (Dein6s),
dont les attributs inhabituels sont [I'étonnement, l'admiration, l'inimitié, la
fascination, le divin, le démoniaque, I'énergie. Le sur-rationnel du sacré décrit une
terra incognita pour la raison. Le cosmos dans son unité, les cycles végétaux, les
quatre éléments de la cosmogonie, I'Eau, I'Air, la Terre, le Feu sont des
manifestations du sacré. Bien sir, I'imagination symbolique confére du mystére a
ces aspects de l'existence, en faisant directement référence au sacré. Les
hiérophanies sont structurées sur la base de deux principes de I’ordre: le principe de
I'analogie selon lequel la ressemblance appelle la ressemblance, le sacré étant
compris dans un réseau de correspondances. Le deuxiéme principe, celui de la
participation, se réfere au fait que toute morphologie du sacré manifesté dans le
profane «devient le lieu d'un véritable mouvement de la puissance cosmique qui
rend possible la participation de I'homme au divin» (Wunenburger 2000, 52).

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



Le mythe — les formes de I’anamnesis a travers des images et des symboles 127

Le principe a été également mentionné par E. Durkheim, selon lequel chaque partie
du cosmos, les arbres, les pierres, la végétation, I'aquatique valent le cosmos entier,
parce que la puissance de la divinité, multipliée dans la manifestation, reste
constante, suivant la régle de pars pro toto (E. Durkheim,1995). L'accés a ces formes
de compréhension du cosmos est une initiation a une société archaique; dans les
sociétés sécularisées, la ritualisation de l'initiation prend des formes camouflées:
I'anamnesis est récupérée par la lecture, le spectacle, en acceptant l'art, en
consommant des bandes dessinées, etc. La redécouverte du sacré est étroitement liée
a la reconstruction de cette «densité ontologique originelle» du corps de tout
phénoméne manifesté. Mircea Eliade prouve que I'nomme moderne n'est pas
totalement désacralisé et ne peut jamais étre complétement désacralisé, car une
«mythologie cachée», toujours solennelle, est camouflée dans ses actions les plus
insignifiantes (Eliade 1994, 1995). Les implications ontologiques de la répétition
sont observées par Mircea Eliade dans le Traité d'histoire des réligions; la cyclicité
de la nature, une forme magique de récréation périodique du cosmos, appelle a
I'accomplissement correct des rites; la participation a la vie cosmique est essentielle,
et les mythes rappellent l'efficacité de toute action de lindividu pour I’Etre
cosmique. Le mythe est également efficace parce qu'il «répond a toute question
avant qu'elle ne soit formulée. Il empéche la formulation de la question» (Gusdorf
1996, 33). Claude Riviére (2000, 23) observe l'ontologie profonde du sacré dans les
théories éliadiennes, sa capacité a transformer n'importe quel objet en une
hiérophonie, des phénoménes insignifiants aux mythes cosmogoniques.

La théorie du symbole lie a nouveau les hommes aux dieux. D'un autre c6té,
c'est I'nistoire qui sépare I'nomme d'abord de son centre et ensuite du centre du
monde. Errant parmi les objets du monde sans importance, I'homme apprend de
nouveau a trouver le centre du labyrinthe a travers une lecture herméneutique des
signes. Mais au centre du labyrinthe de Eliade se trouve le sens, jamais le minotaure
et l'existence est considérée comme une somme de labyrinthes qui construisent
I'aventure infinie de l'initiation. Une telle herméneutique rappelle la confiance dans
le caractére sacré du monde. Tout comme Paul Ricoeur qui affirme que dans ce
processus d'interprétation, un credo est toujours nécessaire, ce qui permet ensuite la
connaissance, Mircea Eliade est un tel herméneute, possesseur d'un credo.

Bibliographie

Bachelard, Gaston. 1995. Apa si visele, traducere de Angela Martin. Bucuresti:
Editura Univers.

Borgeaud, Philippe. 2016. Exercices d’histoire des religions, Comparaison, rites,
mythes et émotions, Textes réunis et édités par Daniel Barbu et Philippe
Matthey. Boston: Leiden.

Detienne, Marcel. 1981. L ’invention de la mythologie. Paris: Gallimard.

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)



128 Lacramioara BERECHET

Dumezil, Georges. 1993. Mit si epopee, traducere de Francisca Bataceanu, Gabriela
Cretia, Dan Slusanschi. Bucuresti: Editura Stiintifica.

Durand, Gilbert. 1998. Figuri mitice §i chipuri ale operei — de la mitocriticd la
mitanaliza, traducere de Irina Badescu. Bucuresti: Nemira.

Durand, Gilbert. 2000. Mithes, themes et variations. Paris: Desclée de Brouwer.

Durkheim, Emile. 1995. Formele elementare ale vietii religioase. lasi: Polirom.

Eliade, Mircea. 1976. Histoire des croyances et des idées religieuses, | De I’age de
la pierre aux mysterés d’Eleusis. Paris: Payot.

Eliade, Mircea. 1992. Tratat de istorie a religiilor, traducere in romaneste de
Mariana Noica. Bucuresti: Humanitas.

Eliade, Mircea. 1996. Imagini si simboluri, traducere in romaneste de Alexandra
Beldescu. Bucuresti: Humanitas.

Eliade, Mircea. 1998. Mituri, vise si mistere, traducere in roméaneste de Maria
Ivanescu si Cezar Ivanescu. Bucuresti: Editura Univers Enciclopedic.

Eliade, Mircea. 1999. Mitul eternei reintoarceri, traducere in romaneste de Maria
Ivanescu si Cezar Ivanescu. Bucuresti: Editura Univers Enciclopedic.

Eliade, Mircea. 2000. Istoria credintelor si ideilor religioase, traducere in romaneste
de Cezar Baltag. Bucuresti: Editura Univers Enciclopedic.

Girard, Mathilde et Jean-Luc Nancy. 2015. Proprement dit. Entretien sur le mythe.
Paris: Lignes..

Gusdorf, Georges. 1988. Les origines de I’hermeneutique. Paris: Editions Payot.

Gusdorf, Georges. 1996. Mit si metafizica, traducere de Lizuca Popescu Ciobanu si
Adina Tihu. Timisoara: Editura Amarcord.

Jung, Carl Gustav. 1994. Tn lumea arhetipurilor, traducere de Vasile Dem.
Zamfirescu. Bucuresti: Editura Jurnalul literar.

Jung, Carl Gustav. 1998. Personalitate si transfer, traducere de Gabriel Kohn.
Bucuresti: Teora.

Jung, Carl Gustav. 1998. Psihologie si alchimie, traducere de Carmen Oniti, Maria
Mgdalena Anghelescu. Bucuresti: Universitas.

Lukacs, George. 1963. La theorie du roman. Paris: Editions Gonthier.

Riviere, Claude. 2000. Socio-antropologia religiilor, traducere de Mihaela Zoicas.
Tagi: Polirom.

Stevens, Anthony. 1996. Jung, traducere de Oana Vlad. Bucuresti: Humanitas.

Strausse, Claude Levi. 1968. L’origine de matiere de table. Paris: Plon.

Trousson, Raymond. 1981. Mythes, images, representations. Editions de
I 'Université de Bruxelles.

Vernant, Jean-Pierre.1995. Mit si gindire in Grecia Anticd, traducere de Zoe Petre si
Andrei Niculescu. Bucuresti: Meridiane.

Veyne, Paul. 1996. Au crezut grecii Tn miturile lor?, traducere de Bogdan Ghiu.
Bucuresti: Editura Univers.

Wunenburger, Jean Jacques. 2000. Sacrul. Cluj-Napoca: Editura Dacia.

Wunenburger, Jean Jacques. 2004. Filozofia imaginilor, traducere de Muguras
Constantinescu. Iasi: Polirom.

BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

