
Bulletin of the Transilvania University of Braşov  
Series IV: Philology and Cultural Studies • Vol. 10 (59) No. 2 - 2017 

  
 

Le mythe – les formes de l’anamnesis à travers des 
images et des symboles 

 
Lăcrămioara BERECHET1 

 
 

The study discusses the fundamental functions of the myth, including the concept of  
anamnesis and its capacity  to recollect - by means of symbolic language  - the experiences 
of the sacred, eternally repeatable. The interdisciplinary connections of the mythical thought 
with both the instaurative hermeneutics are also made, in the context of the French School of 
History of Religions, and the reductive hermeneutics, of sociological or psychoanalytic type. 

 
Keywords: myth, symbol, symbolic thought, archetype, poetic cogito 

 
 
A “l'école des maîtres”2, les auteurs expérimentent le discours créatif d'une 
herméneutique spéciale, appelée à décrypter et à faire revivre le langage du sacré, 
camouflé par des images et des symboles méconnaissables. L'herméneutique 
«instauratrice» qui décrypte les phénomènes et les expériences du sacré dans des 
modèles éternellement répétables, appelés hiérophanies, reconnaît la magie du temps 
mythique et son pouvoir de régénération, affirme la fonction sacrificielle des rites et 
rappelle le mystère sacerdotal, tous abordés dans le contenu complexe et indélébile 
de l'expérience religieuse, avec de l’empathie, sans la distance froide du chercheur 
scientifique, de telle manière que l'expertise se transforme dans un exercice d’une 
ample spiritualité. L'exercice exégétique est multidisciplinaire, et le surobjectif de 
cet exercice herméneutique est la désignation d'une métaphysique préhistorique, 
comme l'appelait Mircea Eliade, un système de pensée qui puisse dessiner 
l'ontologie d'un peuple. 

Les idéologies des systèmes religieux ou du discours mythique semblent 
rester la responsabilité du symbole et de la pensée symbolique. Dans ce système 
cognitif et cosmogonique, il y a deux coordonnées du symbolisme ordonnateur dans 
                                                
1 l ̓ Université ”Ovidius” de Constanta, lacramioara.berechet@yahoo.com 
2 L’école française, nommée par Philippe Borgeaud (Exercices d’histoire des religions, Comparaison, 

rites, mythes et émotions, Textes réunis et édités par Daniel Barbu et Philippe Matthey, Leiden, 
Boston, 2016.),”l’école des maîtres”. Dans la lignée de F. Max Müller, Lévi- Strauss, Mircea Eliade, 
Frazer, Durkheim, Mauss, Caillois, Georges Dumézil, Jean-Pierre Vernant, Roger Caillois, l'exercice 
herméneutique est toujours accompli dans le sens d’une forme universelle de pensée, trans-historique, 
de la même manière que le mythe enregistre les événements d'un temps originel. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Lăcrămioara BERECHET 
 

120 

l'ordre phénoménologique et anthropologique: le centre et la cyclicité du devenir 
spatio-temporel. 

D'une part, le symbolisme du centre recrée le cosmos, l'espace sacré, tandis 
que la temporalité cyclique régénère d’une manière sacrificielle chaque nouveau 
commencement des expériences humaines. Le concept de centre, l’un des concepts 
les plus forts de la pensée mythique, désigne un locum métaphysique qui sculpte 
dans le corps de l’espèce cet axis mundi, qui relie les cieux à l’enfer, la lumière aux 
ténèbres, l'esprit à la matière en complémentarité, en dévoilant l'unité des contraires. 
Pour Mircea Eliade, le sacré et le profane sont des catégories substantielles qui ne 
changent pas de valeur selon le contexte. Mircea Eliade considère le profane comme 
une limitation du sacré dans la manifestation. Le sacré existe en soi, il précède, il 
transcende l'existence et il est au centre de celle-ci, en édifiant le cosmos (Borgeaud 
2016, 274). Le mythe rappelle, selon Mircea Eliade, à travers toute expérience 
répétable, les traces du sacré, en découvrant derrière soi un modèle exemplaire, vrai 
et sacré. 

Il y a dans la pensée éliadique la certitude qu'une herméneutique créatrice 
peut déchiffrer les signes du sacré perdu parmi les formes déchues du profane, elle 
le récupère de toute expérience, si insignifiante soit-elle. Le mythe n'est pas 
seulement une possibilité de réflexion philosophique sur des événements 
fondamentaux, mais une rencontre «face à face» avec les pouvoirs dispersés du sacré 
dans l'humilité de l'incarnation profane. Le sacré est une expérience permise à l'être 
humain dans l'ordre sophrosyne. 

Aux questions qui expriment le doute, le scepticisme par rapport aux 
fonctions initiales du mythe, dans le contexte d'une histoire décadente, la méfiance 
exprimée en ce qui concerne la pensée mythique et son rôle sotériologique, la 
méfiance envers la capacité du mythe à transférer des archives de la mémoire 
collective les structures anthropologiques de l'imaginaire, Mircea Eliade et les 
théoriciens de l'École française, apportent des arguments qui suppriment les signes 
de toute herméneutique négative. Il y a aussi des opinions opposées: Raymond 
Trousson (1981), Jean Pierre Vernant (1973), Georges Dumézil (1968)  démontrent 
que le mythe perd sa fonction originelle puisque le récit, élément non essentiel du 
mythe, est devenu pour le roman une fin en soi. Claude Lévi Strauss (1968) soutient 
que le mythe s'estompe sous l'intérêt explicite d'affiner les formes littéraires. Marcel 
Detienne (1981) nie l'existence d'une pensée mythique originaire, en arguant qu'il 
n'y a que des mythologies culturelles soumises aux changements imposés par 
l'histoiree. En conclusion, le mythe ne crée que l'illusion d'une ontologie. Au fil du 
temps, le mythe sectionne le discours littéraire par des citations, des allusions, de 
technique connues de inter, hypo- et hypertextualité. Le mythe disparaît sous 
l'intérêt explicite d'affiner les formes littéraires. George Lukacs a démontré la 
transition de l'âge de l'héroïque épique et de la certitude du mythe à l'incertitude et à 
la problématisation de l'épique romanesque (Lukacs, 1963). Dans le même 
paradigme, (Veyne 1996) conclut que les Grecs ne croyaient pas à l'existence d’une 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Le mythe – les formes de l’anamnesis à travers des images et des symboles 
 

121 

pensée mythique à l’état pur, mais seulement dans un dialogue opératoire avec 
l'histoire: “La littérature mythologique, orale ou écrite, avec sa multitude d'auteurs, 
connus ou inconnus, avec ses innombrables variantes, devra, à partir de ce moment, 
rivaliser avec l'état civil: elle se verra forcée de présenter la cohérence 
chronologique, prosopographique et biographique de l'histoire” (Veyne 1996, 96). 
Ainsi, le temps mythique est-il dépourvu de profondeur et les «chronologies des 
générations mythiques» (Veyne 1996, 97) sont tout au plus prises en discussion. Les 
Grecs essaient d'extraire la vérité des allégories mythiques et d'éviter les mensonges 
que «les professionnels de l'invention menteuse» (Veyne 1996, 83), les poètes, 
généralement Homère et Hésïode, ont mis dans le discours mythique. Le mythe 
n'existe donc que par le sens crédité par l'histoire. 

Même si pour Platon, la pensée mythique devient une construction rationnelle 
des discours métaphysiques, présentés allégoriquement et ontologiquement 
représentatifs, c'est tout de même le philosophe grec qui donne de la dignité au 
mythe en lui conférant sa fonction originelle, celle d'anamnesis, le rappel de la 
vérité. Le mythe semble être exclu du sacré, mais intégré dans le registre de la raison 
et de la vérité. Au fil du temps, la pensée religieuse chrétienne l'exclura du registre 
de la vérité, mais elle en empruntera la connaissance indirecte, de type allégorique et 
elle reconnaîtra sa valeur hyponoétique. Platon conserve de la structure originaire du 
mythe sa capacité d'exprimer la vérité à travers des images et des symboles 
archétypaux. Devenu une forme de réflexion philosophique alternative, exprimée 
d’une manière allégorique, le mythe préserve chez Platon le caractère mystérieux et 
l'hermétisme comme instrument d'initiation. D'autre part, le mythe platonicien 
rappelle que le monde écrasant de la vérité ne peut être contemplé par l'intellect que 
s'il est formé à la connaissance des eidè, des formes idéales, semblables aux 
archétypes de Jung ou au sacré sans nom. Comme dans tout mythe, l'âme est censée 
franchir le seuil et recréer son être, en expérimentant, à la rencontre avec l'esprit, une 
joie surnaturelle. Les âmes qui ont réussi à regarder l’être s'incarnent dans des êtres 
amoureux d'Eros, et donc de la poésie, de la sagesse, de la vérité, de la beauté. Dans 
une hiérarchie de l'élévation spirituelle, elles sont suivies par les rois, les hommes de 
loi, les guerriers, les chefs d'état, appelés à servir le bien, la vérité, la beauté, puis par 
les marchands, les amoureux de la beauté corporelle, les guérisseurs, les prophètes, 
les amoureux des mystères, les artisans et travailleurs de la terre. 

Socrate lui-même avouait qu'il y avait un «daimon»  en lui qui parlait, une 
voix divine qui l'empêchait de faire le mal. La connaissance est hyponoétique, 
diminuée, c’est une connaissance par le souvenir, médiée par des images et des 
symboles, ce n'est pas une connaissance directe. Cependant, la mémoire du poète 
inspiré est précieuse car elle fait partie de la sagesse de la muse Mnémosyne 
(mneme), et elle peut expliquer le mystère de l'existence à travers le mot efficace, 
investi de pouvoirs mantiques. Le monde peut retrouver sa signification perdue à 
l'aide des mythes cosmogoniques, qui recréent le lien avec la mémoire sacrée, une 
forme d'anamnesis. La vérité s'oppose à l'oubli (amnesis), mais elle est 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Lăcrămioara BERECHET 
 

122 

complémentaire de Léthé, de même que le sacré inclut le profane, tout comme anima 
reçoit son sens de animus. L'être vit la majorité de la vie en lethe, l'oubli fait partie 
de la vie, il justifie la répétition du mal dans l'histoire, alors que seuls les dieux 
vivent dans l'inoubliable, ne connaissant pas l’évolution. 

La philosophie donne à la pensée mythique le droit fondement du sens, mais 
si le mythe devient littérature, il y a le danger que la lettre morte, inventée par Teuth, 
s'éloigne de la vérité, les gens apprenant seulement des expériences imparfaitement 
transcrites par les autres. La vérité ne vient plus de la mémoire sacrée, mais d'une 
mémoire imparfaite, et l'art interprétatif du discutable Hermès pourrait entraver la 
connaissance.3 (Bădiliţă 1996, 91). 

Le premier niveau de la connaissance, les eidè, n'est connu que par la 
contemplation, et n'est accordé qu’à peu de gens, tandis que le monde des illusions 
poétiques et mythiques, auquel fait allusion le Mythe de Theuth, considéré comme 
un reflet des modèles noétiques, permet une connaissance du type hyponoétique, une 
connaissance affaiblie. Platon sauve la connaissance mythico-philosophique en 
empruntant aux sciences ésotériques le langage allégorique qui révèle la gnose au 
niveau anagogique de l'histoire. Le mythe montre comment la frontière entre les eidè 
et le monde sensible peut être surmontée, comment le sacré peut être récupéré sous 
le camouflage du profane. Si les philosophes sont autorisés à utiliser le mythe dans 
la cité idéale, parce que le mythe est un remède pour ceux qui connaissent et un 
poison pour ceux qui ne connaissent pas, le mythe peut aussi indiquer à ceux qui ne 
savent pas encore, par des images et des symboles, leur propre devenir, l’aventure de 
la montée de l'âme ailée, la sortie de la caverne des ombres, la différence entre l'eros 
pas détaché des passions et l'amour idéal, du mythe de Diotima. Puisque le mythe est 
souvenir. Pour avoir accès à la référentialité du mythe, un exercice contre la mimésis 
est nécessaire et peut-être était-ce une des raisons pour lesquelles Aristote ne prêtait 
pas de valeur ontologique ou épistémologique au mythe. 

Une approche collaborative entre le mythe, l’histoire et la raison est  
également également décrite par Gilbert Durand qui extrait du corpus commun des 
mythologies et de la littérature les structures émergentes de l'imaginaire. Aux actes 
fondateurs des héros mythiques, aux modèles de la genèse, on reconnaît une 
dimension ontologique. Le mythe a un rôle pédagogique, son efficacité étant 
prouvée par la magie des images qui rappellent l'unité perdue; le mythe lie les 
parties brisées de l'histoire, il ravive les mécanismes de l'analogie entre le bas et le 

                                                
3 Le mythe de Theuth (De l’Oubli, Phaidros, 274b-275b), concernant l'enlèvement de la vérité par la 

connaissance médiée: «Car l'écriture apportera l'oubli dans les âmes de ceux qui l'apprendront, en 
affaiblisant leur mémoire; en mettant leur foi dans l'écriture, les gens se souviendront de l'extérieur 
avec l'aide d'icônes étrangères, et non de l'intérieur, par leur propre effort. Le remède que tu as trouvé 
n'est pas fait pour soutenir la mémoire, mais juste pour se souvenir. Quant à la sagesse, tu ne donnes 
à tes étudiants qu'une sagesse douteuse, et non la vraie, ils penseront qu'ils sont très sages, alors que 
la plupart d'entre eux n'ont même pas une pensée qui soit à eux. En plus c’est difficile de les 
supporter, parce qu’ils se croient sages et en fait ils ne le sont pas." 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Le mythe – les formes de l’anamnesis à travers des images et des symboles 
 

123 

haut, le fermé et l’ouvert, il recouvre le sens. Et pour cette raison, quelque lointain 
que soit le moment de début, un illud tempus imaginaire, le mythe se diffuse dans 
les structures de l'imaginaire collectif, d'une manière salvatrice pour lui et pour 
l'imagination. Cet aspect est exprimé par Gilbert Durand à travers l'image de l'arbre 
mythique, une unitas multiplex, qui reconstruit les structures anthropologiques de 
l'imaginaire: l'ascension, la cyclicité et le cryptage. Selon Gilbert Durand, Mircea 
Eliade fut le premier à l'observer, affirmant que «nos histoires culturelles, et en 
particulier le roman moderne, sont des réévaluations mythologiques plus ou moins 
avouées» (Durand, 1998,  11). 

Le même type guérisseur de rappel des invariants universels présents dans 
l'imaginaire collectif avait été démontré par C. G. Jung, qui reliait les images 
archétypales à l'universalité des comportements humains. De plus, le rêve d'un poète 
était considéré comme un dépôt inestimable d’informations sur les comportements 
mythiques, dans le Cercle étroit des savants d'Eranos, Gaston Bachelard, Henri Corbin, 
Jung, Gilbert Durand, Mircea Eliade, qui soutenaient «la croyance platonicienne dans 
un réalisme primordial de l'image»  et proposaient dans ce sens la réconciliation des 
«figures mythiques»  dans «les visages de l'œuvre» (Durand 1998, 12). 

La connaissance indirecte, spécifique à l'imagination symbolique, opère avec 
des symboles lorsque le signe ne peut se référer qu'à un sens et non à une chose 
sensible: «le symbole est, comme l'allégorie, reconduction au sensible, du figuré au 
signifié, mais en plus, par la nature même du signifié inaccessible, il est épiphanie, 
c'est-à-dire apparition, par et dans le signifiant, de l'indicible» (Durand 1999, 16-17). 
La connaissance indirecte à laquelle la pensée mythique fait appel à une prédilection 
pour les domaines de l'inconscient, du métaphysique, du surnaturel et du surréel: 
«Ces choses absentes ou impossibles à percevoir, par définition, seront d’une 
manière privilégiée les sujets mêmes de la métaphysique, de l'art, de la religion, de 
la magie ...» (Durand 1999, 16-17). 

Grâce à l'impérialisme sémantique de l'image symbolique, à son pouvoir infini 
de suggestion, le mythe peut surprendre « l’infigurable transcendance», «l'épiphanie 
d'un mystère». Le symbole en tant que signe noétique renvoie à «un indicible et 
invisible signifié», en créant une référence qui ne correspond pas au langage. La 
pensée symbolique est spécifique à la conscience humaine qui, n'étant pas capable 
d’avoir l’intuition objective de la chose, la représente symboliquement, qualité 
appelée «prégnance symbolique» , un attribut de la pensée qui produit du sens. 

Gilbert Durand démontre que les significations de l'image symbolique ne sont 
pas décryptées par l'effort d’une connaissance directe correctement indiquée par 
l'étymologie: «...les principales assemblées symboliques, les mythes, possèdent cette 
étrange propriété d'échapper à la contingence linguistique; le mythe est l'opposé d'un 
engagement linguistique comme celui de la poésie, ancré dans la matière même de la 
langue» et la preuve en est la possibilité d’une traduction presque parfaite du mythe 
dans une autre langue (Lévi-Strauss, 1978.) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Lăcrămioara BERECHET 
 

124 

En revanche, l'herméneutique réductrice ampute l'aura de l'imagination symbolique, 
le sens étant recherché dans la collaboration entre psychanalyse, sociologie et 
philologie comme dans le cas de Georges Dumezil, de Claude Lévi-Strauss ou de 
Freud. L'herméneutique sociologique, comme dans la psychanalyse freudienne, 
réduit le symbole à sa valeur de signe. Il étudie le réseau symphoniquement organisé 
des mythèmes qui cache une infrastructure inconsciente. En décodant cette 
infrastructure, on peut découvrir quelles sont les contradictions ontologiques qui 
résolvent le mythe dans une société à un moment donné. 

Carl G. Jung met en relation le concept d'archétype et celui d'inconscient 
collectif, un système psychique héréditaire, constitué de formes préexistantes qui 
contrôlent les processus de la pensée et le rappel de l'être dyadique, une forme idéale 
du type platonicien. En démontrant cliniquement la réalité spirituelle des archétypes 
et, par conséquent, les traces matérielles de l'âme humaine parmi ces 
«représentations collectives», contenus mitémiques, présents dans la mythologie 
universelle, il affirme leur fonction essentielle, l'efficacité magique de fournir «l'aide 
magique contre la vie dangereuse des abîmes de l'âme» (Jung, 1994), parce que la 
relation entre l'intellect et l'esprit est inversement proportionnelle dans la pratique de 
la vie: „notre intellect a accompli des choses extraordinaires, tandis que notre foyer 
spirituel est submergé” (Jung, 1994) et, "quand l'esprit devient plus lourd, il se 
transforme en eau et l'intellect, victime de la vanité luciférienne se précipite sur le 
lieu où l'esprit regnait” (Jung, 1994). 

Certaines des images qui traduisent la symbolique archétypale se retrouveront 
dans des rêveries poétiques, dans des mythes, dans des mystères ou des rêves. Quel 
est le rôle des rituels religieux, des mythes, des représentations imaginaires dans le 
contrôle de ce tronçon chaotique? C'est précisément celui de protéger l'être contre 
les affects incontrôlés, impulsions et dangers qui, dans l'absence d'une conscience 
rayonnante acquise par l'homme, prennent le dessus. L'homme ne peut pas vivre 
dans le chaos, il a besoin d'un centre régulateur de l'être, à partir duquel il puisse se 
réinstaller sur la terre ferme de la conscience et "pêcher" le trésor des profondeurs 
des eaux, il a besoin de redevenir "l’homme pêcheur" et d’abandonner le rôle de 
chercheur égaré. C'est aussi l'explication de Jung en ce qui concerne l'inconcevable 
besoin de l'homme de se souvenir du rôle bénéfique et moral de l'imagination 
créatrice, de la force éthique de la pensée mythique qui s’exprime, selon Mircea 
Eliade, à travers des images et des symboles; sinon l'être tombe dans le chaos. 

Les archétypes ont la fonction de «facteurs psychiques», de forces colossales 
de l'inconscient qui agissent comme les dieux des mythes grecs qui contrôlaient et 
décidaient le destin, ils ont la force de Moire ou de Karma. Jung découvre que le 
destin peut être amélioré si la raison peut construire sereinement le sens de 
l'existence et si elle fait face au labyrinthe mandalique de l'existence qui ouvre 
l'aventure spirituelle de la recherche de soi, en rappelant l'archétype de l'être 
dyadique, en accord rationnel avec le «test de la réalité». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Le mythe – les formes de l’anamnesis à travers des images et des symboles 
 

125 

Le mythe a pour rôle de défendre celui qui a rompu avec la Loi, en mettant fin à 
l'errance dans le temps réduit, historique. Sa force magique rappelle que tout ce qui 
existe maintenant a existé aussi au début, par l'intervention des êtres surnaturels, et 
que, depuis lors, jusqu'à aujourd'hui, les mêmes formes idéales sont répétées, comme 
un argument du sacré survivant parmi les formes et les noms. L'anamnesis ramène le 
fils errant dans l'esprit vivant. Le mythe retrouve l'efficacité des symboles perdus par 
les herméneutiques réductrices. L'ombre, l'âme, le sage, le vent, l'eau, le ciel, la 
montagne, la forêt, l'enfant, etc., sont des actants aux multiples fonctions, ils peuvent 
symboliser des situations, des lieux ou des moyens pour rétablir l'équilibre 
psychique. Les images des rêveries cognitives de la poésie, les symboles 
prédominants dans les mythes et les mystères rappellent d’une manière ésotérique le 
sens de la recherche spirituelle, en assumant le rôle moral de la guérison. Selon 
Mircea Eliade, un cogito est nécessaire pour interpréter et rendre efficace le langage 
spécial du discours mythique, pour le transformer en connaissance effective, en 
exercice d'initiation. 

Le sacré est récupéré du corps animé du profane, extrait des camouflages 
délabrés de l'oubli de soi. La conscience, dit Jung, naît chaque jour, comme un 
enfant, des abîmes du sommeil, elle est la création et elle médiatise le sens à travers 
les images, les symboles ou la vie directe. Les douleurs de croissance de l'âme qui 
tentent d'échapper aux peurs invisibles guérissent à travers les expériences directes 
dans lesquelles, avec beaucoup de courage, l'être prend conscience du fait que le 
plus grand obstacle à la compréhension est soi-même. La responsabilité de la 
croissance personnelle, pour la forte recrudescence de l'auto-recherche, revient 
uniquement au chercheur. Comme Mircea Eliade, Jung tente de répondre à l'une des 
grandes questions de l'humanité: «La question décisive de l'homme est celle-ci: est-il 
connecté à quelque chose d'infini ou pas?» (Stevens 1996, 181). L'expérience du 
sacré est rappelée par des mythes, par les repentations des croyances et des idées 
religieuses, par les rêveries de la cogitation poétique, chaque fois comme expression 
de l'esprit créateur; le refus de l'anamnesis mène à la noyade intérieure. 

La fonction principale de l'imagination symbolique, l'euphémisme, améliore 
la situation de l'homme dans le monde. De la même manière que Mircea Eliade, 
Gaston Bachelard croit que l'imagination symbolique peut être le point de départ 
d'un nouvel humanisme ouvert à une conscience qui restituerait le mythe. Pour 
Bachelard, la cogitation de la rêverie poétique est androgyne (Bachelard 2005),  
anima et animus, celles-ci dialoguent dans la solitude de l'être pour s'harmoniser, ils 
ne se disputent pas pour la primauté, mais pour vivre le silence de l'être unifié, la 
joie calme d'un psychisme sans accidents; c'est aussi la leçon du mythe. Dans le 
même paradigme, Jean Jacques Wunenburger estime que la phénoménologie 
contribue à une plus grande représentation de l'être imaginaire, interrogé 
principalement dans le domaine des religions ou dans la mythologie (Wunenburger  
2004, 113-123). L'auteur discute d'une phénoménologie du sur-sensible, dans le cas 
des représentations religieuses et mythologiques; les images des réalités 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Lăcrămioara BERECHET 
 

126 

suprasensibles ont provoqué la recherche avec les instruments d'une herméneutique 
créative, qui vise à capturer le plus précisément possible une «vision intentionnelle 
de la conscience» (Wunenburger 2004,123). La méthode de la phénoménologie de 
Mircea Eliade rejoint cette perspective théorique, en décodant les représentations 
religieuses comme des pre-événements de la conscience. 

À quel monde appartient le sacré? La question a une réponse paradoxale: aux 
deux mondes, au monde d’en haut, auquel renvoie la fonction épiphanisante du 
symbole, mais aussi au monde d’ici, où le symbole opère comme un objet 
significatif. La réalité du sacré, ce «tout autre chose» indéfinissable est auto-
limitative et elle se manifeste dans l'espace profane qu'elle charge de son pouvoir 
éblouissant: «C'est le grand mystère, mysterium tremendum: le sacré accepte d'être 
limité» (Eliade 1998, 168).  L'infini est moins que tout ce qui est imaginable et il 
recompose la liturgie cosmique, comme l'écrivait Teilhard de Chardin (Eliade 1997, 
12-15). Les images et les symboles religieux deviennent efficaces grâce à une 
interprétation créative et renvoient directement aux vies du sacré. Dans le monde 
phénoménal, il peut même se manifester dans une moisissure, comme le dit un des 
personnages de Mircea Eliade, parce que le sacré se manifeste comme une force et 
un pouvoir qui signifie réalité, pérennité et efficacité. L'expérience de cette 
phénoménologie rappelle deux principes: la répétabilité et la participation, qui 
décrivent la relation entre le sacré et le profane. 

Le sacré et le profane se constituent comme une matrice spirituelle qui se 
reflète à travers la formule mystique «coincidentia oppositorum», deux manières 
complémentaires d'être dans le monde assumées par l'homme à travers l'histoire. Le 
sacré se manifeste dans un mode contradictoire: comme un état de fascination et 
d'extase, et aussi, comme un mystère effrayant, un mysterium tremendum. Le tremor 
(la peur) est irrationnel et potentialise la force absolue (majestas) de la divinité, 
conduisant à l'annihilation du soi et à l'affirmation de la transcendance. Le mystère 
révélé étonne, éblouit, montre la complémentarité des contraires, l'unité, l'harmonie 
des contrastes. Coincidentia oppositorum affirme le sentiment du colossal (Deinós), 
dont les attributs inhabituels sont l'étonnement, l'admiration, l'inimitié, la 
fascination, le divin, le démoniaque, l'énergie. Le sur-rationnel du sacré décrit une 
terra incognita pour la raison. Le cosmos dans son unité, les cycles végétaux, les 
quatre éléments de la cosmogonie, l'Eau, l'Air, la Terre, le Feu sont des 
manifestations du sacré. Bien sûr, l'imagination symbolique confère du mystère à 
ces aspects de l'existence, en faisant directement référence au sacré. Les 
hiérophanies sont structurées sur la base de deux principes de l’ordre: le principe de 
l'analogie selon lequel la ressemblance appelle la ressemblance, le sacré étant 
compris dans un réseau de correspondances. Le deuxième principe, celui de la 
participation, se réfère au fait que toute morphologie du sacré manifesté dans le 
profane «devient le lieu d'un véritable mouvement de la puissance cosmique qui 
rend possible la participation de l'homme au divin» (Wunenburger 2000, 52). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Le mythe – les formes de l’anamnesis à travers des images et des symboles 
 

127 

Le principe a été également mentionné par E. Durkheim, selon lequel chaque partie 
du cosmos, les arbres, les pierres, la végétation, l'aquatique valent le cosmos entier, 
parce que la puissance de la divinité, multipliée dans la manifestation, reste 
constante, suivant la règle de pars pro toto (E. Durkheim,1995). L'accès à ces formes 
de compréhension du cosmos est une initiation à une société archaïque; dans les 
sociétés sécularisées, la ritualisation de l'initiation prend des formes camouflées: 
l'anamnesis est récupérée par la lecture, le spectacle,  en acceptant l'art, en 
consommant des bandes dessinées, etc. La redécouverte du sacré est étroitement liée 
à la reconstruction de cette «densité ontologique originelle» du corps de tout 
phénomène manifesté. Mircea Eliade prouve que l'homme moderne n'est pas 
totalement désacralisé et ne peut jamais être complètement désacralisé, car une 
«mythologie cachée», toujours solennelle, est camouflée dans ses actions les plus 
insignifiantes (Eliade 1994, 1995). Les implications ontologiques de la répétition 
sont observées par Mircea Eliade dans le Traité d'histoire des réligions; la cyclicité 
de la nature, une forme magique de récréation périodique du cosmos, appelle à 
l'accomplissement correct des rites; la participation à la vie cosmique est essentielle, 
et les mythes rappellent l'efficacité de toute action de l'individu pour l’Être 
cosmique. Le mythe est également efficace parce qu'il «répond à toute question 
avant qu'elle ne soit formulée. Il empêche la formulation de la question» (Gusdorf 
1996, 33).  Claude Rivière (2000, 23) observe l'ontologie profonde du sacré dans les 
théories éliadiennes, sa capacité à transformer n'importe quel objet en une 
hiérophonie, des phénomènes insignifiants aux mythes cosmogoniques. 

La théorie du symbole lie à nouveau les hommes aux dieux. D'un autre côté, 
c'est l'histoire qui sépare l'homme d'abord de son centre et ensuite du centre du 
monde. Errant parmi les objets du monde sans importance, l'homme apprend de 
nouveau à trouver le centre du labyrinthe à travers une lecture herméneutique des 
signes. Mais au centre du labyrinthe de Eliade se trouve le sens, jamais le minotaure 
et l'existence est considérée comme une somme de labyrinthes qui construisent 
l'aventure infinie de l'initiation. Une telle herméneutique rappelle la confiance dans 
le caractère sacré du monde. Tout comme Paul Ricoeur qui affirme que dans ce 
processus d'interprétation, un credo est toujours nécessaire, ce qui permet ensuite la 
connaissance, Mircea Eliade est un tel herméneute, possesseur d'un credo. 
 
 
Bibliographie 
 
Bachelard, Gaston. 1995. Apa şi visele, traducere de Angela Martin. Bucureşti: 

Editura Univers.  
Borgeaud, Philippe. 2016. Exercices d’histoire des religions, Comparaison, rites, 

mythes et émotions, Textes réunis et édités par Daniel Barbu et Philippe 
Matthey. Boston: Leiden. 

Detienne, Marcel. 1981. L ̓ invention de la mythologie. Paris: Gallimard. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press



Lăcrămioara BERECHET 
 

128 

Dumezil, Georges. 1993. Mit şi epopee, traducere de Francisca Bătăceanu, Gabriela 
Creția, Dan Slușanschi. București: Editura Științifică.  

Durand, Gilbert. 1998. Figuri mitice şi chipuri ale operei – de la mitocritică la 
mitanaliză, traducere de Irina Bădescu. Bucureşti: Nemira. 

Durand, Gilbert. 2000. Mithes, thèmes et variations. Paris: Desclée de Brouwer. 
Durkheim, Emile. 1995. Formele elementare ale viețíi religioase. Iași: Polirom. 
Eliade, Mircea. 1976. Histoire des croyances et des idées religieuses, I De l’âge de 

la pierre aux mysterès d’Eleusis. Paris: Payot.  
Eliade, Mircea. 1992. Tratat de istorie a religiilor, traducere în româneşte de 

Mariana Noica. Bucureşti: Humanitas. 
Eliade, Mircea. 1996. Imagini şi simboluri, traducere în româneşte de Alexandra 

Beldescu. Bucureşti: Humanitas. 
Eliade, Mircea. 1998. Mituri, vise şi mistere, traducere în româneşte de Maria 

Ivănescu şi Cezar Ivănescu. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic. 
Eliade, Mircea. 1999. Mitul eternei reîntoarceri, traducere în româneşte de Maria 

Ivănescu și Cezar Ivănescu. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic. 
Eliade, Mircea. 2000. Istoria credinţelor şi ideilor religioase, traducere în româneşte 

de Cezar Baltag. Bucureşti: Editura Univers Enciclopedic. 
Girard, Mathilde et Jean-Luc Nancy. 2015. Proprement dit. Entretien sur le mythe. 

Paris: Lignes.. 
Gusdorf, Georges. 1988. Les origines de l’hermeneutique. Paris: Éditions Payot.  
Gusdorf, Georges. 1996. Mit şi metafizică, traducere de Lizuca Popescu Ciobanu și 

Adina Tihu. Timişoara: Editura Amarcord.  
Jung, Carl Gustav. 1994. În lumea arhetipurilor, traducere de Vasile Dem. 

Zamfirescu. Bucureşti: Editura Jurnalul literar.  
Jung, Carl Gustav. 1998. Personalitate şi transfer, traducere de Gabriel Kohn. 

Bucureşti: Teora.  
Jung, Carl Gustav. 1998. Psihologie şi alchimie, traducere de Carmen Oniți, Maria 

Mgdalena Anghelescu. Bucureşti: Universitas.  
Lukacs, George. 1963. La theorie du roman. Paris: Editions Gonthier. 
Riviere, Claude. 2000. Socio-antropologia religiilor, traducere de Mihaela Zoicaș. 

Iași: Polirom.  
Stevens, Anthony. 1996. Jung,  traducere de Oana Vlad. București: Humanitas. 
Strausse, Claude Levi. 1968. L’origine de matiere de table. Paris: Plon. 
Trousson, Raymond. 1981. Mythes, images, representations. Editions de 

l ̓Université de Bruxelles. 
Vernant, Jean-Pierre.1995. Mit şi gîndire în Grecia Antică, traducere de Zoe Petre și 

Andrei Niculescu. Bucureşti: Meridiane. 
Veyne, Paul. 1996. Au crezut grecii în miturile lor?,  traducere de Bogdan Ghiu. 

Bucureşti: Editura Univers.  
Wunenburger, Jean Jacques. 2000. Sacrul. Cluj-Napoca:  Editura Dacia. 
Wunenburger, Jean Jacques. 2004. Filozofia imaginilor, traducere de Muguraș 

Constantinescu. Iași: Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 11:58:36 UTC)
BDD-A28080 © 2017 Transilvania University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

