
69 

 

MIMESISUL  ŞI EDUCAŢIA PRIN ŞI PENTRU LITERATURĂ 

 

Eva Monica SZEKELY1 

 
 

Abstract 
 

Starting from comparative modern vs. postmodern philosophical traditions, this paper will 
explore issues surrounding educational mimesis as relationships between personal mimesis vs. significant 
mimesis,   between texts – books and images in visual literacy in regard to theory and praxis. Perspectives 
are sought from those engaged in the fields of education, visual arts and   literature, on issues related to 
the interconnections generated from intertextuality upon Jacques Derrida’s philosophy of deconstruction, 
between visual literacy and cultural identity.  
 
Keywords: comparative modern, postmodern philosophical traditions, educational mimesis, 
personal mimesis, significant mimesis, theory and praxis 

 
 

Modalitatea în care mimesis-ul  
este privit ca un comportament corelativ  

în care un subiect se angajează în  mod activ 
 în «a face pe cineva similar cu un Altul» 

disociază mimesis-ul de definiţia sa ca simplă imitaţie.”  
(Spariosu, 1984, p. 34) 

 
 

1. Dimensiuni etice/ morale/ religioase ale mimesis-ului educaţional/ 
personal/ semnificativ 

Socializarea şi raţiunea reprimă comportamentul „natural” al omului, în vreme ce  
arta asigură un „refugiu pentru comportamentul mimetic”. Mimesis-ul estetic asimilează 
realitatea socială fără a subordona natura astfel ca subiectul să dispară în lucrarea de artă, 
iar lucrarea de artă permite o reconciliere cu natura. 

J. Derrida foloseşte conceptul de mimesis în relaţie cu textele, care nu sunt dubluri 
disponibile aflate mereu în relaţie cu ceea ce le-a purces. Textele sunt considerate 
„indisponibile” şi  „copii” întrucât ele se referă mereu la ceva care le-a precedat şi sunt, 
aşadar, „niciodată originea, niciodată interiorul, niciodată exteriorul, dar mereu dublura”. 
Textului mimetic (care începe mereu în calitate de dublură) îi lipseşte un model original, 
iar intertextualitatea sa inerentă cere deconstrucţia”.  

Diferenţa este principiul mimesis-ului, o libertate productivă, nu eliminarea 
ambiguităţii; mimesisul contribuie la abundenţa de imagini, cuvinte, gânduri, teorii şi 
acţiune, fără a deveni el însuşi tangibil”. Prin urmare, mimesis- ul se împotriveşte teoriei şi 
construieşte o lume a iluziei, a aparenţelor, a esteticii şi a imaginilor, în care lumile 

                                         
1
 Conf.univ.dr., Universitatea „Petru Maior”, Târgu-Mureş 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



70 

 

existente sunt adecvate, schimbate şi re-interpretate. Imaginile sunt parte din existenţa 
noastră materială, dar şi ne şi leagă în mod mimetic experienţa realităţii de subiectivitate şi 
sugerează „o experienţă senzorială, care există dincolo de referinţa la realitate”.    

Naraţiunea Sinelui şi/ sau mai mult sau mai puţin filmul ambiguu al identităţii 
cuiva construiesc dihotomiile menite să conducă către auto-cunoaştere prin transpunerea 
textelor în texte, a contextelor în contexte, a textelor în contexte şi a contextelor în texte; 
biografiile, poveştile, naţiunile, culturile, tiparele de comportament, identităţi, etc. devin 
interşanjabile şi asigură soluţii pentru criza de identitate şi re-construcţia de sine. Mergând 
pe linia ideilor lui Erich Fromm şi a lui H.S. Sullivan, lucrarea noastră presupune că un 
astfel de fenomen educaţional dezvăluie „acele secrete ale sufletului” care induc 
seninătatea în procesul de construire a identităţii şi în adaptarea interculturală sau de-a 
lungul unei culturi, prin relaţii interpersonale, şi asigură o soluţie pentru anxietatea 
individului postmodern, tulburarea nevrotică împrumutată de la modernişti.   

La nivelul strategiilor didactice abordate, sincretismul limbajelor / artelor 
considerăm că va crea cadrul pluralismului comunicativ pentru dezbaterea problemelor de 
etică/ morală şi  a modului în care se insinuează misticul/ religiosul în aceste creaţii 
artistice; în acest sens, analiza va porni de la concepţiile: 

• conceptul de moralitate după  Z. Bauman (2000, p. 93): „Moralitatea 
înseamnă mai mult decât a ne pune alături  “umăr lângă umăr”, unul cu altul, dizolvaţi 
într-un “noi” colectiv; moralitatea  înseamnă a fi “pentru” Celălalt, pe care îl am în faţă, 
fără să mă preocupe reciprocitatea, adică mişcarea lui către mine; moralitatea nu subzistă 
dincolo de proximitatea relaţiei, adică de acea stare de percepere a Celuilalt ca diferit şi 
totodată ca semen aflat aproape fizic şi psihic.” 

• noul umanism propus de Emmanuel Levinas (Între noi. Încercarea de a-l gândi 
pe celălalt, 2003): pune  în valoare dimensiunea etică a Legii scrise, prin care teama de 
Dumnezeu se manifestă ca teamă pentru celălalt om: „Umanitatea poate cu adevărat 
genera sau opri violenţa; ea nu se manifestă cu adevărat decât ca grijă pentru aproapele şi 
conştiinţă a proximităţii reale a Alterităţii Absolute, Dumnezeu, în fragilitatea chipului 
fiecărui om.” 

Inspirat de spiritul mesajului biblic, noul umanism nu se mai susţine deci pe 
raţiunea concepută ca un limbaj abstract, universal şi anonim, ci pe devotament, 
deschidere şi responsabilitate, consacrând morala dragostei, a sincerităţii, înţelepciunea şi 
responsabilitatea omului. Altfel spus, umanul îşi face apariţia atunci când un subiect, în 
mod paradoxal, este responsabil pentru celălalt înainte de a se preocupa de propria 
persoană.  

Problema alterităţii este una din marile provocări ale erei postmoderne, este un 
paradox postmodern care afirmă capacitatea umană de relaţie şi de definiţie a sinelui, şi 
aceasta într-o vreme în care se manifestă individualismul, diferenţa, specificitatea. Este un 
domeniu în care sunt absorbite extremele, captând energia lor şi creând un laborator de 
experienţe care încântă sensibilitatea umană. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



71 

 

 
2. Mimesis personal vs. mimesis educaţional 
Conceptul de mimesis personal  a fost lansat în 1988 de teoreticianul american 

Jerry Varsava în lucrarea sa intitulată Contingent Meanings (Înţelesuri contingente), lucrare ce 
investighează ficţiunea postmodernă în relaţia sa cu cititorul şi diversele moduri de 
receptare ale acesteia (Ileana Botescu-Sireţeanu, în Repertoar de termeni postmoderni, 2008, pp. 
143-145). Varsava porneşte în demersul său de la analiza profundă a conceptului de 
mimesis consacrat de Aristotel, în care identifică cele două dimensiuni fundamentale ale 
acestuia, imitaţia şi creaţia. Pornind de la modelul aristotelian, Varsava investighează în 
lucrarea sa modul în care ficţiunea modernă se raportează la realitate, indiferent de natura 
acesteia din urmă. Inovaţia sa constă în redefinirea conceptului de realitate şi adaptarea sa 
în contextul fenomenului cutural numit postmodernism. Astfel, realitatea încetează a 
denumi un flux continuu, inteligibil şi coerent de evenimente înşiruite logic şi devine acea 
experienţă fragmentată şi fragmentară, disruptivă şi incoerentă a omului în lumea 
contemporană.  

Contextualizând astfel conceptul de realitate, vom susţine că educaţia postmodernă 
pe care o considerăm, mai degrabă, un vector de problematizare,   exersează în privinţa 
modurilor de receptare a ficţiunii (post)moderne ceea ce Varsava denumeşte mimesis 
personal: acea  instanţă în care majoritatea cititorilor/ privitorilor nu reuşesc iniţial să 
recunoască un anumit tip de realitate prezentată de o operă de ficţiune din pricina 
multiplelor neconcordanţe şi fracturi apărute între viziunea autorului (străinul / celălalt) şi 
competenţa de decodare a subiectului cititor/ privitor. Aşadar, vom extinde 
comprehensiunea mimesisului asupra fenomenului educaţional, înţelegând prin mimesis 
educaţional, dincolo de imitaţie şi reprezentare, o strategie educaţională care are în 
centru  atitudinea postmodernă, fie de creator, fie de receptor de literatură, film ori alte 
arte, care implică modelarea, adaptarea  şi re-creaţia. Or, aceste metode  presupun  
mimesisul semnificativ: se realizează atunci când viziunea autorului, pe de o parte şi 
aspiraţiile şi experienţa cititorului de  cealaltă parte, îşi găsesc un loc comun şi când 
cititorul e capabil să recunoască în viziunea ficţională a autorului fragmente din propria sa 
experienţă (trecută/ prezentă/ viitoare). 

Prin urmare, vom considera mimesisul educaţional drept o strategie complexă de 
exersare  a receptării literaturii de ficţiune şi  a filmului pe baza principiului diferenţei (J. 
Derrida), propunând un model de mimesis nonierarhic, centrat pe cititor/ privitor/ 
receptor, cel care stabileşte de fapt legătura textului cu lumea. Cu deosebire, insistăm 
asupra posibilităţii ca aceeaşi operă de ficţiune să reprezinte atât un exemplu de  mimesis 
personal pentru unii cititori / privitori, cât şi unul de mimesis semnificativ  pentru alţii, 
în funcţie de experienţele diferite ale acestora şi de gradul lor de congruenţă cu viziunea 
auctorială. În amble cazuri, competenţa de comprehensiune şi interpretare este cea care 
permite recunoaşterea anumitor coduri culturale. În cazul textelor/ filmelor cu grad înalt 
de inovaţie, cititorul este forţat să îşi rafineze competenţa. Totuşi, în cazul multor texte/ 
filme postmoderne, chiar şi cel mai competent cititor/ privitor este confruntat cu ceea ce 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



72 

 

Varsava numeşte mimesis personal. De multe ori, ficţiunea îi confruntă pe cititori/ 
privitori cu viziuni atât de excentrice încât acestea riscă să rămână „monumente solitare”.  

 
3. Strategii ce vizează abordarea integrată a verbalului  şi a nonverbalului   
Strategiile ce vizează abordarea integrată a verbalului (cuvânt/ simbol) şi a 

nonverbalului  (imagine, gest, ton, intonaţie, ritm, prozodie afectivă etc.) în strategiile 
didactice comunicative sunt mai eficiente în mimesisul educaţional. Rezultate ale 
cercetării aspectului emoţional şi social în utilizarea limbii (discursul în conversaţie şi 
naraţiune, rolul povestirii, al glumelor şi al umorului), al sensurilor figurate - inclusiv 
metafora, ironia, sarcasmul, idiomul, înjurătura), dezvoltarea limbii (la nivelurile fonologic, 
lexical şi gramatical), au condus la concluzia că, în procesul comunicării, important este, 
deopotrivă, atât ceea ce spunem, cât şi modul în care spunem. Emisfera cerebrală stângă 
este responsabilă de prima componentă (persoanele cu o dominanţă stângă fiind auditive), 
în vreme ce emisfera dreaptă răspunde de a doua componentă (persoanele fiind dominant 
vizuale). Cele două emisfere, pe de o parte se opun, pe de altă parte se completează. 
Faptul că emisfera stângă este dominant cognitivă (analizează şi foloseşte dominant 
raţiunea), pe când emisfera dreaptă este non-cognitivă (se bazează pe imaginaţie şi intuiţie, 
sintetizează) a determinat pe mulţi autori să inventarieze dualitatea/ complementaritatea 
celor două emisfere.  Vom prezenta un tabel de sinteză (cf. Roco: 2001: pp. 52-55) prin 
alegerea unor elemente adaptate  disciplinei noastre, Limba şi literatura română: 

 
 Prezentăm şi un tabel de sinteză care face transparent mesajul acesta: 

Stânga/ cognitiv Dreapta/ non-cognitiv/ 

• cuvânt / logic     

• raţional  

• simbolic  

• limbajul verbal,  scris  
• dicţionare, vocabular, cuvinte 
• arta de a structura fraze 
• arta de a face planuri 
• gândire convergentă 
• relaţii pe verticală  
 

Funcţia principală: de a traduce orice 
percepţie în reprezentări logice, 
semantice şi fonice ale realităţii şi de a 
comunica cu exteriorul pe baza acestui 
codaj logico-analitic al lumii.” 
(Watzlawick. P.,  1983) 

• imagine / intuitiv 
• nonraţional 

• iconic  

• limbajul non-verbal / tonul, inflexiuni 
• recunoaşterea formelor, percepţie 

spaţială  
• locul ritmului, al muzicii, al culorii  
• arta de a imagina, a re-crea;  

• gândire divergentă  
• relaţii complexe, pe orizontală. 

Funcţia principală: de a prezentifica/ 
concretiza asociaţii de idei, trăiri, senzaţii şi de 
a comunica cu interiorul pe baza acestui codaj 
imagistico-sintetic al lumii. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



73 

 

Ca urmare a acestor premise, prin propunerea unor puncte de vedere şi/ sau 
experienţe didactice vom combina cele două modalităţi de comunicare, aşa încât vor fi 
puse  în oglindă  incipitul şi finalul romanului Cel mai iubit dintre pământeni de Marin Preda 
vs. al filmului cu acelaşi titlu în regia lui Stere Gulea (1995), avându-l în rolul principal pe 
Ştefan Iordache. De-construcţia (J. Derrida)  continuă a lumii artei şi re-construcţia 
propriei vieţi, prin experienţe de descentrare a lumii şi de fragmentare socială şi  culturală 
ne vor ghida în această încercare de conturare a unor repere pentru o pedagogie a minţii 
prin comprehensiune reciprocă, conform „noilor pedagogii” (v. Anexa): 

 
Prin aceste strategii, vom încerca să răspundem chestiunii: Cum inducem 

creativitatea pe parcursul acestor activităţi? 
 
Implicaţii pedagogice: Contrar ideilor exprimate de unii autori, creativitatea nu 

este localizată în emisfera dreaptă (Roco: 2001: 53). Biologul Dahlia Zaidel (1984) 
consideră că artiştii au abordări variate şi diferite, descoperirea presupunând demersul în 
ambele emisfere. Prin urmare, mimesisul educaţional având ca miză creativitatea 
presupune abordări ce implică  „creierul total” şi complementaritatea activităţilor ambelor 
emisfere cerebrale (stânga-dreapta) şi rezolvarea unor conflicte / opoziţii de genul: 
mimesis personal vs. mimesis semnificativ, cognitiv vs. non-cognitiv,  raţional vs. 
afectiv, verbal vs. nonverbal / paraverbal, simbolic vs. iconic. Prin urmare, acest gen de 
activităţi bazate pe sincretismul artelor şi al limbajelor, combinând şi diversificând 
mijloacele şi canalele de comunicare vor induce creativitatea şi vor fi o cale  a dezvoltării 
sociale/ (inter)personale.  

În acest fel, dascălul  devine acel  personaj care nu numai trezeşte, ci şi “deşteaptă”: 
“Este vorba despre deşteptarea politică la lume şi la prezenţa lucrurilor”; “deşteptarea 
etică la celălalt şi la coprezenţă” (J. R. Resweber, 1988). 

 
4. Sugestii spre lectura anexelor 
Am mizat  pe unicitatea subiectului uman (personaj literar şi / sau elev/ cititor) 

care poate să contribuie la revigorarea moralei contemporane. Cu cât mai repede se 
înţelege că fiecare eu este ireplasabil, ca relaţiile dintre euri  sunt asimetrice, cu atât mai 
repede se manifestă o anumită atitudine (deschidere, toleranţă) înainte de constituirea 
relaţiilor. Noi nu este pluralul lui eu, spune Lévinas, nu este un rezultat de însumare. 
Relaţia cu Celălalt nu este ireversibilă, şi este în mod esenţial neegală: “Eu are întotdeauna 
o responsabilitate mai mare decât a tuturor.” Pascal Bruckner crede că  este periculos să 
dai răspunsuri vechi unor probleme noi şi mizează pe măreţia omului; Lipovetsky 
propune inteligenţa responsabilă şi umanismul aplicat, iar Bauman vede în epoca noastră 
zorii unui nou început pentru etică. Cultivarea imaginarului, valorizat ca spaţiu al 
creativităţii literare şi ştiinţifice, îşi are resursele în capacitatea de a se mira a celui educat, 
comunicarea morală fiind strâns legată de euristică şi hermeneutică. Astfel, mirarea incită 
la reconstrucţie poetică şi speculaţie, “puterea imaginarului fiind coextensivă celei a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



74 

 

inconştientului”; el “nu e altceva decât scrierea lumii la marginea inconştientului”. De 
fapt, spune Resweber, orice strategie pedagogică viabilă constă în “a deschide fantasma 
hranei sufleteşti spre imaginarul culturii şi totodată a descărca subiectul de fantasma cu 
care era încărcat la plecare” (1988, p. 99). Suntem conştienţi şi de principala sa limită: 
un astfel de model de comportament mimetic este ambiguu, întrucât „imitaţia poate 
desemna producerea unei copii asemenea obiectului, dar, pe de altă parte, se poate referi şi 
la activitatea unui subiect care se modelează pe sine în acord cu/ sau în dezacord cu un 
prototip dat” (Spariosu, 1984, p. 34) şi le asociază cu practica semiotică a interpretării şi 
creativităţii.  

Am încercat să acordăm suficientă atenţie  interconexiunilor moralei cu misterul, 
fapt care sporeşte golurile conceptuale în naraţiunea care poate rechema povestirea 
enigmatică din Vechiul Testament. Reprezentarea imaginii tânărului / elev/ student va fi  
cercetată pentru a analiza posibilităţile şi condiţiile înfăţişării Celuilalt în vieţile noastre şi 
pentru a formula semnificaţia etică a întâlnirii convenţionale şi răsplătitoare cu acesta. 
Discuţiile/ dezbaterile s-ar putea şi complica prin a pune un semn de întrebare asupra 
noţiunii de încarnare,  asupra autorului-narator-personaj ca  fiinţe făurite după 
întruchiparea lui Dumnezeu, asupra vizibilului şi tangibilului, ca o enigmă, ceva opac 
pentru înţelegere. Etica lui E. Levinas se învârte în jurul posibilităţii ca eu să întâlnesc ceva 
care este cu totul altul decât eu însumi. Pentru Levinas, la fel ca şi pentru Derrida, noi 
suntem abandonaţi de către un Dumnezeu absent, având o responsabilitate infinită faţă de 
cealaltă persoană.  Dumnezeu apare doar în acţiunile noastre morale faţă de alţii, care 
sunt, de fapt, nişte străini. O astfel de situaţie mă învesteşte cu o libertate autentică şi 
conferă înţeles libertăţii mele, deoarece eu mă confrunt cu alegeri reale între 
responsabilitate şi obligaţie faţă de Necunoscut sau tăgăduire violentă şi plină de ură. În 
romanele/ filmele interretate toate personajele, legate printr-un complex de împrejurări,  
legiferează drame ale alegerii. Pentru J. Derrida, din momentul în care Dumnezeu a 
aşteptat să vadă cum va numi Adam animalele, să vadă puterea omului în acţiune, fiinţele 
umane au deţinut mereu puterea de a alege credinţa, binele şi răul, viaţa şi moartea, justiţia 
şi crima. Faptul că personajele pot experimenta oscilaţia interminabilă între abandon şi 
înduioşare, între admonestarea lui Dumnezeu şi asumarea responsabilităţii, şi pot 
descoperi dimensiunea etică are loc prin dilemele lor în momentul alegerii.  

Practica educaţională demonstrează că o astfel de pedagogie promovează o serie de 
practici mimetice sociale prin filosofia morală şi literatură, care sunt menite să stabilească 
relaţii între sistemele analogice ale unei societăţi (educaţia, viaţa socială, artele), pentru a 
construi legături interculturale (Z. Bauman, A. MacIntyre), pe de o parte, iar pe de altă 
parte, pentru  a continua principiile lui J. Piaget (importanţa activităţii subiectului, a 
afectivităţii şi a inteligenţei emoţionale în construirea unui sistem de valori, 
comportamente şi credinţe). În plus, lucrarea are rostul de a sublinia importanţa istoriilor 
şi a literaturilor moderne şi postmoderne în construirea „cetăţeanului lumii”, deschis 
diferenţei, diversităţii şi, prin urmare, frumuseţii naturii umane. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



75 

 

5. Avantaje şi limite ale modelului propus  
Mimesisul semnificativ vs. mimesisul personal duce   implicit, la depăşirea de sine 

care presupune acceptarea Celuilalt, numai această mişcare du-te-vino permiţând 
experienţa Celuilalt. Trăirea caracterului străin al Celuilalt presupune dispoziţia de a 
cunoaşte prin sine pe Celălalt. Niciun individ nu este o unitate, fiecare fiind format din 
părţi contradictorii dintre care fiecare este o (altă) sursă de (noi) dorinţe de acţiune. 
Rimbaud a formulat cu multă forţă această condiţie a individului: “Eu sunt un altul”. 
Din experienţele  / modelele / discuţiile / filmele / cărţile  citite studenţii şi / sau elevii 
realizează că, prin mijlocirea sincretismului  limbajelor artelor construcţia şi deconstrucţia 
de sine amplifică trăirea şi experienţa, întrucât se creează situaţii de învăţare pentru a 
valoriza următoarele aspecte:  

• textul literar ca ansamblu simbolic structurat este  revalorizat datorită  
implicării afectivităţii,  inerentă achiziţiei de bunuri interioare, accentul fiind pe trăitul, 
vitalul, viul modelelor literare;  

• Conflictele morale/ etice/ transferate în spaţiul culturii, ca ordine simbolică   

• Se (re)descoperă / (re)educă impulsului moral înnăscut; 

• se conjugă procesele afective şi operatorii; 

• se conştientizează pe viu, mai flexibil, faptul că atitudinea etică variază în 
funcţie de loc şi timp. 

Inovaţia în paradigma mimetică de- şi re-constructivistă seamănă foarte mult 
cu această situaţie imaginară: ea înseamnă combinaţia inedită şi ingenioasă a unor valori 
care înainte fuseseră gândite separat: raţionalul şi intuitivul, inteligenţa logică şi inteligenţa 
emoţională. 

Prin utilizarea sincretismului artelor în comunicarea didactică pledăm  
pentru renunţarea la înţelegerea pasivă, care nu aduce nimic nou în înţelegerea discursului, 
ci îl dublează doar, ţintind, ca spre o limită supremă, spre reproducerea deplină a ceea ce 
este deja dat în discursul inteligibil, fără a ieşi din contextul lui şi fără a  îmbogăţi  cu nimic 
„ceea ce este inteligibilul.” Acest fapt duce la ideea că „în viaţa reală a limbajului, orice 
comprehensiune concretă este  activă: ea implică ceea ce trebuie înţeles în orizontul 
obiectual-expresiv propriu şi este indisolubil legată de un răspuns, de o obiecţie sau de o 
consimţire motivată. Într-un anumit sens, primatul aparţine răspunsului, ca principiu activ; 
el creează un teren propice înţelegerii, o pregăteşte activ şi interesat. Înţelegerea nu se 
maturizează decât în răspuns. Înţelegerea şi răspunsul sunt dialectic contopite şi se 
condiţionează reciproc,  nu se pot concepe separat” (Bahtin, 1982, pp. 101- 103). Prin 
urmare: 

• ceea ce elevul nu poate învăţa prin propria experienţă despre natura umană 
/ morală poate învăţa prin mijlocirea experienţei altora, personaje literare, pe calea 
naraţiunii; 

• adolescenţa mai ales e timpul studiului istoriei şi al caracterelor umane prin 
intermediul fabulelor / dilemelor etice; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



76 

 

• pentru a  putea ajunge la generalizarea pe care o presupun noţiunile morale, 
tânărul trebuie să dobândească un repertoriu de impresii, reprezentări asociate întotdeauna 
unui sentiment trăit, şi nu unei percepţii, filmul, imaginile venind în sprijinul suplinirii 
experienţei; 

• starea afectivă odată  trăită de subiect, va fi  stocată mnezic ca şi imaginea 
mentală pe care o însoţeşte, numai prin mijlocirea sentimentului trăit, de care intelectul ia 
act ca de o semnificaţie a reprezentării. 

 
5. Concluzii. Deschideri 
Am plecat de la premisa că lectura interpretativă de la nivelul şcolarităţii este 

diferită de lectura critică, în funcţie de selecţia modalităţilor de transmitere, de canalul 
didactic sau labirintul social. În lucrarea noastră, am avut în vedere următoarele elemente: 

a. receptarea textului / a textelor care operează în spaţiul logic al interlocuţiunii; 
b. conturarea unui cadru educaţional comparativ din punct de vedere conceptual 

(textual/ verbal / logic vs. imagistic / nonverbal/ intuitiv etc.); 
c. tranzacţia semantică mijlocită / mediată de cadrul didactic (proces care depinde 

de mijloacele socioafective şi cognitive utilizate pe parcursul procesului didactic) care  
sperăm că va permite cititorilor studiului de faţă să gândească şi să-şi imagineze printre 
rândurile studiului de faţă ceea ce l-ar putea conduce pe elev/ student de la categoria 
naturală a învăţării la interpretare şi, bineînţeles, re-modelare.  

Corespondentul acestui act de (re)lectură este intertextul / intertextualitatea (J. 
Derrida), care rezultă din confruntarea cititorilor/ privitorilor (în cazul spectacolului) cu 
textualitatea  şi cu trăsăturile sale de semnificaţie, la nivelul limbii şi al discursului literar vs. 
imagistic. Prin paradigma (de)construcţionistă, prin brainstorming şi dezbatere, în cele din 
urmă argumentăm faptul că trăsăturile mediului filmului şi anumite tehnici cinematice 
necesită cu fiabilitate afectele non-cognitive şi intensifică stările emoţionale prin non-
cognitivul ca terapie şi strategie culturală alternativă pentru a construi Alteritatea. Filosofia 
recentă a minţii susţine că standardul cere ca emoţiile care implică cunoaşterea ignoră un 
fenomen în cadrul căruia stările lumii acţionează asupra noastră în mod direct, fără 
medierea funcţiilor noastre cognitive superioare. Mai departe, am sugerat faptul că afectele  
non-cognitive influenţează gândirea şi atenţia şi, în unele cazuri, încurajează acceptarea 
anumitelor tipuri ale valori. Bazându-ne pe aceste argumente, vom concluziona că filmul 
influenţează în mod direct stările afective fără medierea cunoaşterii într-un mod care nu 
este posibil în cazul literaturii.  

În lucrarea noastră, am încercat să atenuăm această discrepanţă şi să distingem 
între două modalităţi prin care poate acţiona literatura asupra cititorilor săi. În primul 
determinându-i să-şi imagineze presupoziţii care alcătuiesc componentele cognitive ale 
anumitor stări (cvasi) emoţionale: de exemplu, eu imaginându-mi arestarea lui Victor 
Petrini/ trădarea lui de către prieteni / moartea unui personaj etc. reprezintă o 
componentă a tristeţii mele.  Din acest punct de vedere, literatura nu este capabilă să 
afecteze non-cognitivul. În orice caz, există două modalităţi în care literatura poate stârni 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



77 

 

afectul: descriind situaţiile în care acesta este el însuşi non-cognitiv (durerea fizică), sau în 
mod direct prin utilizarea procedeelor formale precum metrica şi elementele de prozodie 
(ritmul, intonaţia, expresivitatea).  

ANEXA a  
Comunicarea literară 

 Verbal vs. nonverbal// cognitiv vs. noncognitiv// simbolic vs. iconic 
 

Verbalul /Textualul / cuvântul / 
literatura / logocentrism / 
conceptele/ reprezintă 

 

Non-verbal/ paraverbalul/ 
comportamentul/ valorile/ atitudinile/ 
/Filmul / imaginea / antropocentrism 

/ construcţii/ relaţii prezentifică 
 

• antrenează în primul rând 
cognitivul/ funcţiile nervoase 
superioare de la nivelul 
cortexului (logica, generalizarea, 
abstractizarea) par a raporta de 
aici ce se petrece departe; 

• primează logosul, gândirea / 
raţionalitatea ca mediatoare a 
experienţelor /  funcţia 
reprezentării prin care 
influenţează cititorii  

stârnindu-i, provocându-i să facă 
presupuneri, să emită ipoteze să descrie 
situaţii/  stări ale lumii cu privire la 

• Moarte / viaţă 
• Hazardul - întâmplarea şi 

necesitatea 
• Drame ale alegerii / situaţii 

limită  
• Credinţa / necredinţa 
• Sacrificiul, privarea de libertate, 

dilema,  
• Omul/ Celălalt / D-zeu / 

Alteritatea absolută 
 
 

• în care componentele 
cognitive dominante sunt 
relaţionate / corelate/ întregite 
cu cele afective: direct, prin 
folosirea vocii, a intonaţiei, a 
ritmului şi a cadenţei, a ritmului 
de lectură adecvat situaţiei  

• aranjamentele de sunet şi lumină – 
ambianţa eficace avansării de răspunsuri 
afective / non-cognitive / sistemul 
nervos autonom 

• fascinează întrucât primează viul, trăitul: 
prin tehnicile cinematice ne transportă 
„dincolo” / ne  transpun în miezul unei 
experienţe, care însă ne domină, ne 
înghite, ni se impune 

• Creează sentimentul prezenţei în 
mijlocul evenimentului prin trezirea 
emoţiilor fără medierea funcţiilor 
nervoase superioare 

• Dispoziţii specifice spectacolului/ 
audienţei/ scenei/ implicarea ca actor / 
empatia / influenţează înţelegerea şi 
atenţia şi, în multe cazuri, înţelepciunea 
practică prin acceptarea unor  anumite 
tipuri de valori  

• direct, prin folosirea efectelor speciale 
ale culorilor, reflexele luminii şi umbrei, 
sunetele, gesturile, muzica, cadenţa şi 
ritmul mişcărilor etc. 

 
• în care componentele noncognitive / 

afective dominante sunt relaţionate / 
corelate/ întregite cu cele cognitive: 
direct, prin folosirea vocii, a intonaţiei, a 
ritmului şi a cadenţei, a ritmului de 
lectură adecvat situaţiei  

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



78 

 

ANEXA b 

RELAŢIA TEXT-IMAGINE 
Cel mai iubit dintre pământeni, de Marin Preda 

(Relaţia incipit-final - fragmente) 
Cartea / textul / cuvântul / 

cuvânt/noţiune/cognitiv/limbaj 
raţional 

Simbolul care 
deschide spre 
interpretare / 

motive cheie din 
text  

Filmul/ 
Imaginea/ afectiv/ 
emoţie/ sentiment 

Moartea e un fenomen simplu în 
natură, numai oamenii îl fac 
înspăimântător. Vorbesc de 
moartea naturală, care adesea e o 
dulce ispită. Înainte de a fi depus 
aici, în celulă, din care nu voi mai 
ieşi decât pentru a intra într-o 
captivitate perpetuă, în plimbările 
mele solitare pe la marginea 
oraşului, pe poteci, uitându-mă în 
jos şi privind pământul, un 
sentiment senin se insinua în 
sufletul  meu, la început de 
dragoste pentru el, pământul 
negru, tăcut, liniştit, apoi de 
atracţie, de dorinţă, un fel de 
melancolie, de nostalgie blândă, 
de a mă culca pe el şi  a rămâne 
acolo, întins pentru totdeauna. 
Ceea ce şi făceam, stând cu ochii 
spre cer, până ce adormeam. Mă 
trezeam copleşit de un adânc 
sentiment de regret: de ce m-am 
mai trezit? 
Dar moartea violentă, 
sinuciderea, la care eşti împins de 
către oameni? Tandra nepăsare faţă 
de lume te poate stăpâni într-
adevăr numai când te simţi străin 
de propria-ţi fiinţă, dar când, 
dimpotrivă, ai conştiinţa că ea este 
totul? Şi ştii cu certitudine că acest 
totul nu va mai fi liber niciodată? 
Închisoarea pe viaţă! 
/..../ 
Am mai avut de a face cu 

generalizarea pe care o 
presupun noţiunile 
morale impune ca 

tânărul să 
dobândească un 
repertoriu de 
impresii, 

reprezentări 
 

generate de cuvintele-
cheie subliniate / 
iniţierea în tainele 
naturii şi ale vieţii / 

iubirii 
 
 
 
 
 

Cuvintele sunt prea 
sărace ca să evoce 
întreaga încărcătură 

existenţială, 
dramatismul 
momentului 

 
 
 
 

Cel mai iubit dintre 
pâmânteni, de Marin 

Preda este un 
asemenea text: 

personajul, de-a lungul 
existenţei sale trece 
prin situaţii-limită în 

 
 
 
 
 
 

asociate întotdeauna 
unui sentiment trăit, şi 

nu unei percepţii; 
 
 

elevii au mărturisit că 
memoria afectivă i-a 

făcut să evoce participări la 
înmormântări / pierderea 

cuiva drag / 
adolescenţa mai ales e 

timpul studiului istoriei şi 
al caracterelor umane prin 
intermediul fabulelor / 

dilemelor etice; 
 
 

Ceea ce elevul nu poate 
învăţa prin propria 

experienţă despre natura 
umană / morală poate 
învăţa prin mijlocirea 
experienţei altora, 

personaje literare sau actori 
celebri în filme renumite, 

pe calea naraţiunii 
 
 

filmul debutează ex 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



79 

 

anchetele şi justiţia şi am mai fost 
condamnat, dar nu pe viaţă şi nu 
fără speranţa de a ieşi curând. Nu 
fusese chiar curând, dar nici prea 
târziu ca să nu pot uita. Acum însă 
descopăr cu groază că ei, cei care 
mă interogau, erau liberi (şi asta se 
vedea din pofta cu care îmi 
consemnau depoziţia, acele infame 
gesturi ale fiinţei animalice care 
se simte trăind fără oprelişti, 
gestul cu care aplicau o 
ştampilă, răsfoitul hîrtiilor, 
mâncatul unui sandvici, 
înghiorţăitul unui pahar cu apă, 
scârţâitul scaunului sub  trupul 
voinic, ancorat bine în realitate, 
uitatul pe fereastră, căscatul, 
râgâitul, gândul la muierea 
tânără pe care o vor strânge în 
braţe la noapte) iar eu nu voi mai 
fi niciodată ca ei, toate gesturile 
mele vor fi sau îmi vor reaminti că 
sunt condamnat să nu mai fiu 
liber până la moarte...  
Dar iată-mă atingând, chiar şi pe un 
plan secund, miezul existenţei mele 
şi, ca întotdeauna la cei loviţi, 
gândul mi se întoarce înapoi, la 
vremea inocenţei pierdute, când am 
săvârşit prima infamie.  
 
Tinereţea e o trufie, rareori  o 
valoare.  Cel puţin în cazul meu. 
Trufia mi-a apărut în conştiinţă 
într-o zi când am citit în Platon 
următoarea afirmaţie: ,,Dacă 
moartea ar fi sfârşitul a tot, cei mai 
câştigaţi ar fi ticăloşii, moartea lor 
i-ar elibera şi de trup şi de păcate... 
şi tăcerea care s-ar lăsa peste 
mormintele lor ar fi egală cu a celor 
care au fost vituoşi.” 

Îmi pierdusem de mult credinţa în 
Dumnezeu şi în viaţa viitoare, nu 
prin vreun proces dramatic, ci pe 

care drama  alegerii îi 
va marca întreaga 

existenţă/ conştiinţă; 
 

 
 
 
 

Textul/ cuvântul e 
destul de neutru, 

foarte greu transmite 
ceva, mai ales la 

începutul romanului 
când încă nu ştim 
nimic despre drama 

personajului; 
transmite ceva mai 
mult doar la a doua 

re-lectură, după ce am 
aflat că  eroul fusese 
condamnat dintr-o 

eroare provocată de o 
simplă neînţelegere a 
sensului literal al unui 
cuvânt (ordonanţe vs. 

ordine) dintr-o 
scrisoare a unui 
prieten plecat în 

străinătate şi urmărit 
de securitate: ”Aştept 

ordonanţele 
dumneavoastă...” 

 
Rememorarea / 

scrisul / amintirea 
fiicei sale/ 

responsabilitatea faţă 
de aceasta şi faţă de 
ceilalţi nu îl lasă pe 
Petrini/ pe om 

absorbit cu totul de 
rolul / sfârşitul care îi 
este atribuit „de sus” 

 
 
 

construiesc 

abrupto, cu această scenă, a   
violării intimităţii familiei 
Petrini prin intrarea forţată 

în miez de noapte, în 
apartamentul familiei,  în 
puterea nopţii (scena 

erotică, încătuşarea, drumul 
la miliţie/ securitate,  

ancheta,  condamnarea) 
 

efectele auditive (muzica 
sinistră, ritmul cadenţat al 

paşilor securiştilor) şi 
vizuale (noaptea, umbrele, 

lumina foarte difuză) 
potenţează ideea de situaţie 

limită, o transmit tele-
spectatorului 

Transparenţa ideii de 
situaţie limită groază/ 
crispare/ nesiguranţă 
prin intensificarea 
stărilor, a emoţiilor 

datorită acţiunii automate / 
elevii au mărturisit că au 
trăit gesturi reflexe prin 

declanşarea mecanismelor 
non/cognitive (tresăriri 
de durere, suferinţă, 
spaimă, înfiorări de  

empatie, entuziasm etc.) 
 

Naraţiunea Sinelui şi/ sau 
mai mult sau mai puţin 
filmul ambiguu al 
identităţii cuiva prin 
transpunerea  
contextelor în contexte, 
culturile, tiparele de 
comportament, identităţi 
etc. devin interşanjabile şi 
asigură soluţii pentru 
criza de identitate şi re-
construcţia de sine.  
 

filmul / imaginea va 
insista pe prezent, nu vor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



80 

 

nesimţite, prin lipsa simplă de 
credinţă a altora (...). În loc să fiu 
neliniştit, turmentat ca un erou 
dostoievskian că dacă Dumnezeu 
nu există totul ne este permis, 
dimpotrivă, simţeam o jubilaţiune 
liniştită că sunt liber de credinţă - şi 
niciun imbold de a săvârşi ceva 
nepermis nu mă ispitea.  pp. 12-13 

 

Să zicem că două mii de ani 
credinţa Nazarineanului ne-a 
cutremurat conştiinţele, şi încă ni le 
mai cutremură (pe a mamei mele 
într-un fel adânc, o să mă opresc 
curând la acest lucru), dar ce îl 
determină pe Platon să creadă că 
moartea nu e sfârşitul a tot? (...) 
Aici să revin asupra mamei. 
Învăţase şi ea la liceu (...). Erau 
simple lecţii care trebuiseră să fie 
învăţate, în timp ce Dumnezeu 
era real, nu fusese învăţat, ci se 
născuse cu el în suflet... Cum? 
Tot aşa de simplu cum nu se 
născuse în mine...Unde stătea deci 
Dumnezeu? Unde erau raiul şi 
iadul, în Sirius, în Vega? /.../ 
Dostoievski are aerul să spună că 
aceste întrebări sunt naive, e vorba 
de un cu totul alt Dumnezeu. 
Care? /..../ În acelaşi timp, ştia că 
există o lume invizibilă de fiinţe 
care ne puteau îmbolnăvi... 
Cine îmi spusese mie că gardianul 
chiar vrusese să mă  omoare? 
Faptul că alţii muriseră?.....pp. 310-
31 

dihotomiile menite să 
conducă către auto-
cunoaştere prin 
transpunerea textelor 
în texte, a textelor în 
contexte şi a 
contextelor în texte; 
biografiile, poveştile, 
naţiunile, culturile 
devin doar prilej de 
reflecţie 
 
 
 
 
 
 
Inspirat de spiritul 
mesajului biblic, noul 
umanism nu se mai 
susţine deci pe 
raţiunea concepută 
ca un limbaj 
abstract, universal şi 
anonim  
 
 
 
 
 
 
 
Problema alterităţii 
este una din marile 
provocări ale erei 

postmoderne, este un 
paradox postmodern 
care afirmă capacitatea 
umană de relaţie şi de 
definiţie a sinelui, şi 
aceasta într-o vreme 
în care se manifestă 
individualismul, 

diferenţa, 
specificitatea. Este un 
domeniu în care sunt 
absorbite extremele, 

exista flash-back-uri în 
adolescenţa 

,,dură şi turbulentă”: 
 
Filmul insistă tocmai pe 

aceste scene, făcând 
abstracţie de lungile 
capitole de digresiuni 

metafizice 
Insistenţa  pe devotament, 

deschidere şi 
responsabilitate, 

consacrând morala 
dragostei, a sincerităţii, 

înţelepciunea şi 
responsabilitatea omului 

 
un astfel de fenomen 
educaţional dezvăluie 
„acele secrete ale 
sufletului” care induc 
seninătatea în procesul de 
construire a identităţii şi în 
adaptarea interculturală sau 
de-a lungul unei culturi, 
prin relaţii interpersonale şi 
asigură o soluţie pentru 
anxietatea individului 
postmodern, tulburarea 
nevrotică împrumutată de 
la moderni.   

 
 
 

Răspunsul afectiv, o 
stare emoţională odată  
trăită de subiect, chiar 
prin film, chiar prin 

experienţa altcuiva, va fi  
stocată mnezic ca şi 

imaginea mentală pe care o 
însoţeşte, numai prin 

mijlocirea sentimentului 
trăit, de care intelectul ia 
act ca de o semnificaţie a 

reprezentării 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



81 

 

captând energia lor şi 
creând un laborator 
de experienţe care 

încântă sensibilitatea 
umană. 

 
 

 
Cum izbuteşte 

Petrini/ omul, în 
circumstanţe 

potrivnice să fie 
altceva decât o jucărie 

a destinului? 
Altfel spus, umanul îşi 
face apariţia atunci 
când un subiect, în 
mod paradoxal, este 
responsabil pentru 

celălalt înainte de a se 
preocupa de propria 

persoană; 
Prin voinţă el reuşeşte 
să îşi conserve o marjă 
a lui de libertate de 
mişcare şi acţiune 

ridicându-se deasupra 
evenimentelor 

rânduite/ destinate 
/exterioare/ istorice/ 
determinate social/ 
păstrându-şi astfel 
demnitatea umană 

 

Imaginea/ arhetipul 
mamei întreţine însă 

relaţia cu Celălalt / divinul 
/ prin coincidenţa 

contrariilor: blândeţea şi 
îndărătnicia ei,  

supuşenia şi revolta 
împotriva soţului / iubirea 
aproapelui  şi credinţa 

Nazarineanului 
 

 
misticul, moralul, 

religiosul se insinuează 
însă în film prin imagini 
generatoare de probleme 
(mai ales în final, prin 

urcarea treptelor bisericii, 
regăsirea comunicării cu o 

instanţă superioară/ 
Dumnezeu / care poate 

are răspunsul / 
răspunsurile aşteptate) 

 
 

 
Ce implică credinţa / 

încrederea în şansa ta ca şi 
în capacitatea insului de a 

interveni şi, în ultimă 
instanţă, de a dispune liber 

de sine? 
 

Concluzii: Lungi digresiuni metafizice, foarte greu de înţeles la prima lectură, fără 
corelaţia cu desfăşurarea acţiunii şi evenimentele tragice în care a fost implicat eroul: 

trădat de soţia sa Matilda şi de prieteni, cât timp a fost în închisoare, îndepărtat de fiica 
sa, Silvia, înşelat sau nelăsându-se înşelat prin reîntâlnirea cu fosta sa iubită din 

adolescenţă,  neînţeles de tatăl său şi având cu acesta  o comunicare închistată / şi totuşi 
liber şi perseverând în  căutarea fericirii  prin iubire şi întâlnind-o pe Suzi, fără putinţa 

unui final fericit însă. 
 
Problematizarea  consecinţelor alegerilor şi faptelor noastre/ relaţia exterior/ interior/ 

conştiinţa noastră 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



82 

 

„Atâta timp cât aceste trepte urcate 
şi coborâte de mine, vor mai fi 
urcate şi coborâte de mulţi alţii, 
putem mărturisi oricând: dacă 
dragoste nu e, nimic nu e.” 

Etape/ lecţii de viaţă 
/ la capătul drumului  
a văzut că adevărul nu 
e moartea, ci iubirea/ 
 ”valorizarea 
implicită” (Pirău, 
2007) acest 
determinism subtil 
care leagă viaţa 
afectivă de decizie. 
/…/un fel de inducţie 
afectivă având forma: a 
este mai important 
decât b, b este mai 
important decât c; 
deci, în mulţimea a, b, 
c, a este mai 
important decât b, c.  

 

Parafrazarea vorbelor din 
scrisoarea apostolului Ioan 
Către Corinteni: „Dacă 

dragoste nu am, nimic nu 
am.” 

Imaginea emoţionantă din final 
generatoare de probleme 
(supuse dezbaterii: Prin 
urcarea treptelor bisericii, 

putem vorbi despre 
regăsirea comunicării cu o 

instanţă superioară/ 
Dumnezeu / care poate 

are răspunsul / 
răspunsurile aşteptate? DA 

vs. Nu 
Conceptul [de adevăr, 
dreptate, n.n.] cu care 

operează subiectul la un 
stadiu sau altul apare 

mai degrabă ca o 
generalizare a unui set de 
expereienţe/ stări afective 
decât ca o generalizare în 

sens logic” 
Concluzia (posibilă): Numai intuiţia / inteligenţa emoţională poate să pătrundă 

caracterul metafizic şi e capabilă să traducă simbolica a ceea ce s-a întâmplat şi astfel să 
ridice incidentele la înălţime de destin. 

 
 

Bibliografie: 
 
Auerbach, Erich (1953),  Mimesis: The Representation of Reality in Western Literature, Princeton 
UP;  
Benjamin, Walter (1986), "On the Mimetic Faculty,"  Reflections, New YorkSchocken 
Books; 
Bauman, Z. (2000), Etica postmodernă, Editura Amarcord, Timişoara; 
Botescu-Sireţeanu,  Ileana, Mimesis personal, în Repertoar de termeni postmoderni, Editura 
Universităţii Transilvania din Braşov,  2008, pp. 143-145; 
Bj rn Rasmussen, Beyond imitation and representation: extended comprehension of mimesis in drama 
education, Research in Drama Education: The Journal of Applied Theatre and 
Performance, Volume 13, Issue 3 November 2008 , pages 307 – 319;   
Gebauer, Gunter and Christoph Wulf (1992), Mimesis: Culture-Art-Society, Berkeley: 
University of California Press,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior



83 

 

Hansen, Miriam (1998), "Benjamin and Cinema: Not a One-Way Street," Critical Inquiry 
25.2; 
Jay, Timothy (2003), The Psychology of Language, Prentice Hall, New Jersey, 604 p.;  
Kelly, Michael, ed. (1998)  "Mimesis," The Encyclopedia of Aesthetics, vol. 3.  (Oxford: Oxford 
University Press,  
MacIntyre, A. (1998), Tratat de morală. Despre virtute, Humanitas, Bucureşti; 
Pirău, Maria-Tereza (2007), Dimensiunea morală a persoanei. Paradigme istorice şi contemporane, 
Editura Universităţii de Nord, Baia-Mare; 
Sorbom, Goran (1966), Mimesis and Art.  Bonniers: Scandinavian University Books,  
Spariosu, Mihai, ed. (1984),  Mimesis in Contemporary Theory.  Philadelphia: John Benjamins 
Publishing Company;  
Szekely, Eva Monica (2009), Didactica (re)lecturii.O abordare pragmatică, Editura Universităţii 
„Petru Maior”, Târgu-Mureş, pp. 14159, 214-224. 
Taussig, Michael (1993),  Mimesis and Alterity.  New York: Routeledge; 
Wunenburger, Jean Jacques (2004),   Filosofia imaginilor, Polirom, Iaşi; 
http://csmt.uchicago.edu/glossary2004/mimesis.html 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:40 UTC)
BDD-A2807 © 2011 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

