
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

768 
 

THE MYTH OF CREATION THROUGH SACRIFICE 
 

Elena-Andreea Rusu 
PhD Student, ”Petru Maior” University of Tîrgu Mureș 

 

 
Abstract:Cosmogonic myths or creation are the most important in the mythology of every nation 

because they show the origin of heaven and earth, of humans, plants and animals, which stays at the 
base of all other forms of mythogonics. 

Among the myths of creation, the myth of the sacrifice is among the most important because it is 

considered to be one of the four fundamental myths of the Romanian people, but also the myth of non-

erotic procreation which, although in the case of fairy tales only refers to the occurrence of pregnancy, 
as such, the miraculous birth of infants is closely related to the anthropogenic myth. 

In the existence of men on this earth, offering sacrifices was of particular importance, especially in 

terms of creation as a primordial act. 
The tragic theme of the human or animal sacrifice dates back to the ancient times when the gatherers, 

hunters and fishermen offered sacrifices for good produce, successful hunting, and rich fishing to 

satisfy the daily need for food. After people began to no longer live in caves and started huts, the 
slaughter of animals and humans is included in the construction ritual.Over time, human sacrifice in 

construction has been replaced by that of animals that continue to exist in some places, even 

nowadays. 

The myth of the sacrifice for creation is, in fact, a myth of death, of a violent death based on beliefs 
and ancient rituals of construction, in the mind of the archaic man, any creation being dependent on 

sacrifice and death. 

The theme of the absolute sacrifice for a construction is met in many literary works, from legends and 
fairy tales to carols, ballads, novels and even plays throughout the Balkans. 

 
Keywords: myth, creation, death, ritual, sacrifice 

 

 

Miturile cosmogonice sau ale creației sunt cele mai importante în mitologia fiecărui 

popor pentru că ele arată originea cerului și a pămîntului, a oamenilor, a plantelor și a 

animalelor, stînd, astfel, „la baza tuturor celorlalte forme de mitogonii, adică la baza 

descifrării rostului omului în cosmos și a destinului lui terestru și extraterestru.ŗ
1
 

Mitul creației este, așadar, „povestea unei <<faceri>>ŗ 
2
pentru că el, întotdeauna, ne 

explică „cum, mulțumită isprăvilor ființelor supranaturale, o realitate s-a născut, fie că e vorba 

de realitatea totală, Cosmosul, sau numai de un fragment: o insulă, o specie vegetală, o 

comportare umană, o instituție.ŗ
3
 

 Dintre miturile care au ca temă creația, mitul jertfei  este printre cele mai importante 

deoarece este  considerat a fi unul dintre cele patru mituri fundamentale ale poporului român 

dar  și mitul procreăriineerotice care, cu toate că în cazul basmelor se referă doar la apariția 

sarcinii și, ca atare, nașterea miraculoasă a pruncilor, se află în strînsă legătură cu mitul 

antropogonic. 

În existența oamenilor pe acest pămînt, aducerea de jertfe a avut o importanță deosebită, 

mai ales în ceea ce privește creația ca act primordial, deoarece „Pentru omul arhaic [...], un 

                                                             
1 Romulus Vulcănescu, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste România, București, 1987, 

p. 238. 
2Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, În românește de Paul G. Dinopol, Prefață de Vasile Nicolescu, Editura 

Univers, București, 1978, p. 6. 
3Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

769 
 

lucru sau un act nu are semnificație decît în măsura în care participă la prototip sau în măsura 

în care repetă un act primordial.ŗ 
4
  Referitor la acest aspect, Mircea Eliade îi dă ca exemplu 

pe brahmani care „pretind că prin sacrificiile lor există Cosmosul și că, dacă aceste sacrificii 

ar fi întrerupte, lumea întreagă s-ar reîntoarce în haosul primordial.ŗ 
5
 Acest exemplu este 

foarte elocvent cu atît mai mult cu cît numeroase cosmogonii (indo Ŕ europene, asiatice, 

africane ș.a.) „vorbesc de un <<gigant>>sau <<monstru primordial>>, prin sacrificarea căruia 

au luat naștere lumile.ŗ
6
 

Tema tragică a sacrificiului uman sau animalier datează, așadar, încă din timpuri 

ancestrale cînd culegătorii, vînătorii și pescarii aduceau jertfe pentru roade mănoase, vînătoare 

reușită și pescuit bogat care să le satisfacă, zi de zi, nevoia de hrană. După ce oamenii încep să 

nu mai locuiască în peșteri, construindu-și colibe și bordeie, sacrificarea animalelor și a 

oamenilor este inclusă în ritualul de construcție care, de fapt, nu este altceva decît urmarea 

„unui mit cosmogonic și a unei întregi metafizici arhaice, care confirmă că nimic nu poate 

dura dacă nu are un <<suflet>>sau nu este <<însuflețit>>.ŗ
7
 

Potrivit istoricilor, ritualurile sacrificiilor aduse construcțiilor, indiferent de tipul lor 

(case, temple, poduri, palate etc.), au existat și în antichitate. Acest fapt este susținut și de 

către Eliade care confirmă că atît „Orașele feniciene, cît și templele sau casele din Canaan și 

Palestina, se întemeiază pe victime îngropate de vii.ŗ
8
 

Cu timpul, sacrificiul uman la construcții a fost înlocuit doar cu acela al animalelor care 

continuă să existe, în unele locuri, chiar și în zilele noastre. Însă, indiferent de faptul că la 

debutul unei construcții se jertfea un om sau un animal, acestă acțiune era săvîrșită deoarece 

în mentalul colectiv sacro Ŕ religios „se jertfește pentru că așa s-a făcut <<la început>>, cînd 

au luat naștere Lumile, și pentru că numai așa se însuflețește un lucru și i se conferă realitate 

și durată.ŗ
9
 

  Mitul jertfei pentru creație este, de fapt, un mit al morții, al unei morți violente care are 

la bază credințe și ritualuri de construcție străvechi , în mentalul omului arhaic orice creație 

fiind dependentă de sacrificiu și de moarte. După apariția creștinismului, conceptul de moarte 

creatoare nu a fost abandonat, noua religie acceptîndu-l, după cum observă Mircea Eliade 

care, în legătură cu acest aspect, face următoarea afirmație: „Concepția aceasta a <<morții 

creatoare>>, cu toate implicațiile ei străvechi, a fost acceptată și transfigurată de 

creștinism.ŗ
10

 Astfel, de exemplu, dacă în societățile precreștine sacrificiul era cerut de un 

zeu, în cele creștine chiar zeul (Iisus) se sacrifică pe sine însuși. Acest fapt poate fi observat și 

în cea mai cunoscută operă literară românească care are ca temă mitul jertfei pentru creație Ŕ 

balada populară Monastirea Argeșului, publicată de Vasile Alecsandri Ŕ în care se păstrează 

reminiscențe ale jertfei precreștine care se suprapun cu noul concept al sacrificiului din 

creștinism, jertfa hristică, ca întemeietoare a Bisericii creștine, fiind destul de accentuată, 

sacrificiul și biserica Ŕ mormînt ale lui Manole aflîndu-se în corespondență cu patimile și 

jertfa lui Iisus, după cum a remarcat și părintele Dumitru Stăniloae care spune că „Emanuel 

sau Manole (În Noul Testament, Iisus mai este numit și Emanuel, nume care înseamnă 

Dumnezeuestecunoi, și ale cărui diminutive pot fi Manuel, Manole, Manolea etc. - nota 

noastră) nu poate întemeia Biserica decît pe jertfa trupului Său [...]. Dar poporul român a 

generalizat această idee, cunoscînd faptul că oricine își dedică viața unei mari opere pentru 

                                                             
4 Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meșterului Manole, Editura Humanitas, București, 2004, p. 86. 
5
Ibidem, p. 14. 

6Ibidem, p.86. 
7Ibidem, p. 21. 
8Ibidem, p.39. 
9 Mircea Eliade, op. cit. p. 62. 
10Ibidem, p. 126. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

770 
 

alții, uită de grija celor apropiați.ŗ 
11

Chiar dacă în baladă, soția marelui meșter este cea 

imolată, acest lucru nu înseamnă că Manole nu se sacrifică, din contră, pentru că Ana este trup 

din trupul lui, iar jertfind-o pe ea, Manole se jertfește pe sine însuși, iar „Jertfirea celei mai 

scumpe ființe e mai grea decît jertfirea propriei persoane.ŗ
12

 după cum spune și preotul 

Stăniloae. 

 Tema jertfei absolute adusă pentru desăvîrșirea unei construcții se întîlnește în 

numeroase opere literare, de la legende și basme la colinde, balade, romane și chiar piese de 

teatru, pe tot cuprinsul Balcanilor. În ceea ce îi privește pe români, cel mai valorizat mit în 

literatură este cel al Meșterului Manole, numărul operelor inspirate din mitul jertfei pentru 

creație fiind de ordinul sutelor. 

Dar, astfel de legende care au ca temă jertfa pentru creație nu se întîlnesc doar în 

Balcani, ci pe tot cuprinsul Europei, chiar și în Asia, Africa, Australia sau America, pentru că 

în gîndirea sacro Ŕ religioasă a comunităților primitive de pe acest pămînt, gîndire ale cărei 

reminiscențe se întîlnesc, în unele locuri, chiar și în zilele noastre, nicio construcție „nu poate 

dura dacă nu e <<însuflețită>>, dacă nu i se conferă un suflet Ŕ fie el de om sau animal.ŗ
13

 

Așa se face că „ritualul construcției a dat naștere unui număr considerabil de legende despre 

oameni îngropați de vii la temeliile unui palat, pod, cetate etc.ŗ
14

 

Mitul jertfei pentru creație constituie și tema basmului mitologic de factură populară 

Meșterul Manolea, publicat de Ion Nijloveanu după ce l-a auzit de la doamna Maria Bănică, 

în vîrstă de 76 ani, din Slatina. Elemente ca formulele inițială („A fos` dă unde-a fost, / Ce n-

ar fi dă mincinos, / Dacă n-ar fi, / Nu s-ar povești, / Da` pă semne că ieste / Și d-aia să 

povestește.ŗ)
15

  și finală („Ast-a fos` / Dă unde-am auzit-o, / Am  beznit-o.ŗ)
16

, lipsa unei 

localizări în timp și spațiu, precum și existența miraculosului, de exemplu, plasează opera 

Meșterul Manolea în sfera speciei literare numite basm. Deși are ca temă același mit ca și 

balada Monastirea Argeșului, conținutul narațiunii basmului analizat se deosebește destul de 

mult de cel al baladei. Ceea ce au în comun atît basmul cît și balada este: surparea 

inexplicabilă a zidurilor mănăstirii, visul în care i se arată celui mai priceput dintre zidari că 

trebuie sacrificată o femeie pentru ca zidurile să nu mai cadă, rugămințile meșterului adresate 

lui Dumnezeu de a scoate ceva în calea soției lui pentru a o determina să  renunțe la a-i mai 

aduce mîncarea și jertfirea celei mai devotate dintre soțiile meșterilor. 

Basmul Meșteru Manolea ne povestește despre un împărat care zărește o purcea mare 

scurmînd un „pămîn` care iera numai alamă.ŗ
17

.  Văzînd în acest fapt un lucru de bun augur, 

se hotărăște să zidească, pe acel loc, o mănăstire. Astfel, îl tocmește pe Manolea, cel mai 

priceput meșter zidar din împărăție, să ridice construcția. 

Meșterul Manolea, împreună cu echipa lui de zidari, se apucă de zidirea mănăstirii și 

lucrează timp de nouă ani fără a ajunge la finalizarea ei pentru că: 

„Zîua zîdea, 

Noaptea cădea; 

Zîua zîdea, 

Noaptea cădea.ŗ
18

 

Într-o zi, supărat, Manolea adoarme și o visează pe soția lui, Florica, cum venea să îi 

aducă de mîncare iar el îi lua măsura pe care o băga în zidurile mănăstirii, după care aceasta 

                                                             
11Dumitru Stăniloae, Noțiune și creștinism, Ediție, text stabilit, studiu introductiv și note de Constantin 

Schifirneț, Editura Elion, București, p. 13. 
12Ibidem, p. 277. 
13

 Mircea Eliade, op. cit. p.58. 
14Ibidem, p. 21. 
15Ion Nijloveanu, Basme populare românești, Editura Minerva, București, 1982, p. 301. 
16Ibidem, p. 305. 
17 Ion Nijloveanu, op.cit.,p. 301. 
18Ibidem, p. 302. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

771 
 

ridicîndu-se de la sine. După ce se trezește, Manolea se hotărăște să le zică despre visul avut și 

celorlalți zidari, dar numai dacă aceștia vor jura că nu vor spune nimănui despre cele ce vor 

auzi. Aceștia se jură iar meșterul le spune că în vis i s-a arătat că biserica va putea fi terminată 

doar dacă o vor zidi în zidul ei pe prima soție care va veni a doua zi cu mîncare. Toți zidarii 

sunt de acord cu acest fapt apoi pleacă, fiecare, la casa lui. Însă, fiecare zidar îi spune soției 

sale ca, a doua zi, să nu care cumva să vină cu mîncare. Numai Manolea, ca să își împiedice 

soția să ajungă cu mîncarea la el, îi spune că el nu vrea altceva să mănînce decît ficatul vacii 

pe care au pierdut-o cu aproape un an de zile în urmă și de care nu mai știau nimic. 

A doua zi, celelalte femei nu vin cu mîncare la soții lor, numai Florica face ce face și 

găsește vaca pierdută, merge cu ea la măcelar și, apoi, prepară mîncarea după care se duce cu 

ea către locul unde lucra soțul ei. Văzîndu-și, prin ochean, soția venind, Manolea îl roagă pe 

Dumnezeu să îi scoată acesteia în cale un lup care să o înspăimînte „ca să cază, bucate să 

verse, înapoi să se-napoieze.ŗ
19

 Dumnezeu ascultă ruga lui Manolea și, astfel, în calea Floricăi 

iese un lup fioros de care femeia se sperie și cade iar bucatele i se împrăștie. Nemaiavînd cu 

ce merge la soțul ei, Florica se întoarce acasă și pregătește altă mîncare după care pornește, 

din nou, spre soțul ei. Văzîndu-și soția venind, Manolea se roagă lui Dumnezeu să îi scoată 

acesteia un urs în cale, dar, și de această dată, se întîmplă la fel. A treia oară, Manolea îl roagă 

pe Dumnezeu să scoată în drumul Floricăi un șarpe, dar și de această dată femeia procedează 

la fel ca înainte. Uitîndu-se pentru a patra oară în ochean, Manolea își vede, din nou, soția 

venind spre el însă, de data aceasta, se supune sorții. 

Ajunsă la soțul ei, Florica își îmbie soțul să mănînce dar el refuză spunînd că nu crede 

că mîncarea este gătită din vaca pierdută, însă femeia îi arată coarnele și pielea vacii ca 

dovadă. În cele din urmă, Florica este luată de zidari și băgată în zidul mănăstirii, aceștia 

spunîndu-i femeii că fac doar o glumă. Cu toate rugămințile Floricăi, zidarii își continuă 

munca pînă o zidesc de tot pe aceasta, după care biserica s-a ridicat fără să se mai dărîme, iar 

muncitorii se întorc, fiecare, la casele lor. 

Noaptea, sufletul Floricăi se transforma în pasăre și mergea acasă unde își alăpta copilul 

și avea grija gospodăriei. Așa a trecut o perioadă de timp, după care femeia a fost 

transformată, de către Dumnezeu, într-o stafie care, noaptea, bîntuie biserica și umblă prin 

lume. 

Ca primă observație, se poate spune, fără nicio îndoială, că basmul are un pronunțat 

conținut mitic și metafizic, în el fiind cuprinse atît un străvechi mit cosmogonic, cît și 

numeroase elemente ale unei arhaice gîndiri sacro Ŕ religioase. 

Astfel, alegerea locului pentru ridicarea mănăstirii nu este făcută la întîmplare sau din 

motive profane, ci sunt avute în vedere anumite circumstanțe magico Ŕ simbolice de factură 

mitico Ŕ religioasă.
20

 Referitor la acest aspect, ca dovadă stă faptul că împăratul ia hotărîrea 

de a zidi o mănăstire exact pe locul unde vede o purcea mare scurmînd pămîntul, iar acest 

lucru se datorează faptului că în gîndirea tradițională de factură mitico - simbolică „vietăți de 

tot felul împlinesc rolul de a valida alegerea locului destinat unei anumite construcțiiŗ
21

,iar 

porcul este considerat ca fiind un animal de bun augur din timpuri străvechi și pînă în zilele 

noastre.Încă din neolitic, Zeița Pămîntului era simbolizată sub formă de porc iar obiceiul 

porcului de a scurma pămîntul este înțeles ca o legătură naturală cu semănatul și recoltarea 

cerealelor, fiind considerat o alegorie pentru fertilitate și fecunditate. În culturile antichității 

dar și în cele care i-au urmat acesteia, porcul era perceput, adesea, ca un simbol al fertilității, 

fericirii și prosperității. În ce privește credința românească, porcul „mai apare și ca animal 

                                                             
19Ibidem, p. 303. 
20 Cf. Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meșterului Manole, Editura Humanitas, București, 2004, p. 67 
21 Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meșterului Manole, Editura Humanitas, București, 2004, pp. 67 Ŕ 68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

772 
 

augural și meteorologic. Prevestește frigul sau căldura, iar întîlnirea cu el, în realitate sau în 

vis, e prevestitoare de bogăție și fericire.ŗ
22

 

Nici faptul că purceaua „Rîma-ntr-un loc dă alamăŗ
23

 nu este lipsit de semnificație 

simbolico Ŕ religioasă. Bineînțeles că este vorba de o confuzie, foarte des întîlnită la oamenii 

de rînd din popor, între aramă și alamă, prima fiind un metal de culoare roșie care se găsește 

ca atare în natură, cea de a doua  fiind un aliaj, de culoare galbenă, obținut în urma 

amestecului aramei cu zincul și care nu are cum să se găsească, sub această formă, în stare 

naturală. Această confuzie este lipsită de importanță, în contextul analizat, pentru că, în 

limbajul simbolisticii, atît arama, cît și alama sunt considerate a fi metale sacre, ele fiind 

folosite, chiar și în timpurile moderne, la confecționarea a numeroase obiecte de cult. 

Faptul că zidurile se dărîmă pentru că nu a fost zidită la temelia lor jertfaarhetipală este 

tot un rezultat al gîndirii mitico Ŕ religioase cu privire la conceptul sacrificiului primordial, 

pentru că, în mentalul colectiv, necesitatea jertfei umane se explică, mereu și mereu, tot „prin 

aceeași străveche teorie a creației și a repetiției actelor primordialeŗ
24

, victima sacrificată 

avînd și rolul de a reactualiza creația. 

 Lui Manolea i se arată în vis că oricare „nevast-o veni pă zîua dă mîne cu mîncareŗ
25

 

trebuie să vie zidită în zid, pentru că numai atunci biserica „Să zîdește sîngură.ŗ
26

 

Dezvăluindu-și visul în fața celorlalți zidari, Manolea ia în considerare și riscul major ca soția 

lui să fie cea care va veni cu mîncare, pe care, însă, îl acceptă, consimțind, în același timp, nu 

numai sacrificarea propriei soții, ci și jertfa de sine, ca rezultat a sacrificării celei mai iubite 

ființe. Această atitudine dramatică a lui Manolea „redescoperă, am spune, sensul metafizic al 

mitului creației, în care e prezentă jertfa de sine.ŗ
27

 

După zidirea trupului Floricăi la temelia mănăstirii, sufletul ei nu moare, ci se 

reîntrupează în pasăre pentru că, de fapt, în gîndirea mitico Ŕ religioasă „Fiecare moarte este o 

reintegrare.ŗ
28

 Sub noua-i  formă, soția devotată, mama iubitoare și gospodina desăvîrșită, 

pentru că în gîndirea sacro Ŕ religioasă străveche, ale cărei reminiscențe își fac prezența și azi, 

„moartea unei singure persoane nu formează un singur eveniment, ci tot atîtea evenimente 

diferite cîte relații avea defunctul; tovarășul de viață, rudele, fiecare dintre copii, fiecare 

prieten, dușman poate, tot atîtea legături originale și unice rupte în aceeași clipăŗ
29

, venea 

noaptea și „da țîță la copii și astăz`venea și mulgea vaca și vedea tot ce iera-n curte, îi spăla-i 

cîrpea, venea pasăre.ŗ
30

 

După un timp, sufletul femeii jertfite s-a transformat în stafie, o fantomă care, pentru 

animism, simbolizează un demon antropomorf care aparține celui mort în urma încălcării unei 

conduite. Așadar, stafia întruchipează sufletul unui mort și bîntuie în locurile unde a trăit în 

timpul vieții: „Dumnezeu n-a pierdut-o nici pă ia, da` a făcut-o stafie care umblă-n biserică și 

umblă și pîn lume.ŗ
31

 

În credințele străvechi, spiritul persoanei continuă să existe și după moartea ei, iar 

locurile pe care le bîntuie au o semnificație aparte pentru cel transformat în fantomă, de multe 

ori fiind, tocmai, locurile unde acesta a murit. 

                                                             
22 Ivan Evseev, Dicționar de simboluri și arhetipuri culturale, Editura Amarcord, Timișoara, 1994, p. 148. 
23 Ion Nijloveanu, op. cit., p. 301. 
24 Mircea Eliade, op.cit., p. 41. 
25 Ion Nijloveanu, op.cit., p. 302. 
26Ibidem. 
27

 Mircea Eliade, op.cit., p. 45. 
28Ibidem, p. 90. 
29 Marie Capdecomme, Viața morților. Despre fantomele de ieri și de azi, Traducere de Luminița Brăileanu, 

Editura Polirom, Iași, 2003, p. 267. 
30 Ion Nijloveanu, op.cit., Editura Minerva, București, 1982, p. 305. 
31Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

773 
 

Chiar și printre exegeți părerile sunt împărțite. Unii „cred că scopul urmărit prin 

sacrificiile de construcție este să se transforme sufletul victimei într-un demon 

protector.
32

Alții, printre care și Eliade, refuză această explicație, deoarece „<<fantoma>>celui 

sacrificat anevoie s-ar putea transforma într-un geniu tutelar al propriilor săi asasini.ŗ
33

 

Așadar, basmul Meșterul Manolea își are rădăcinile în funcția sacro Ŕ religioasă a 

mitului creației, Manolea fiind însuși prototipul mitic al creatorului care se intercondiționează 

cu propria operă, mitul creației căpătînd, în acest fel, o formă dramatică, aceea a sacrificiului, 

prezentă în toată lumea, îndeosebi în spațiul balcanic. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Vulcănescu, Romulus, Mitologie română, Editura Academiei Republicii Socialiste 

România, București, 1987 

Eliade, Mircea, Aspecte ale mitului, În românește de Paul G. Dinopol, Prefață de Vasile 

Nicolescu, Editura Univers, București, 1978 

Eliade,Mircea, Comentarii la Legenda Meșterului Manole, Editura Humanitas, 

București, 2004 

Stăniloae,Dumitru, Noțiune și creștinism, Ediție, text stabilit, studiu introductiv și note 

de Constantin Schifirneț, Editura Elion, București 

Nijloveanu,Ion, Basme populare românești, Editura Minerva, București, 1982 

Evseev,Ivan, Dicționar de simboluri și arhetipuri culturale, Editura Amarcord, 

Timișoara, 1994 

Capdecomme, Marie, Viața morților. Despre fantomele de ieri și de azi, Traducere de 

Luminița Brăileanu, Editura Polirom, Iași, 2003 

                                                             
32 Cf. Mircea Eliade, op.cit., p. 60. 
33Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:29 UTC)
BDD-A27988 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

