JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

DES RECHERCHES ANTROPOFOLKORIQUES ET PSYCO SOCIALES LIEES
A LA CONSTITUTION DES CONFRERIES

Monica Ligia Cristea
PhD. Student, University of Oradea

Abstract: In any village, administratively, it establishes a relationship between the human being, very
well delimited space, and, therefore, the Interior of the village. These social groups form the basis of
folk groups and individuals belonging to certain ethnic groups not to do it at random. There is a
certain typology according to which membership in a folk group. Stew conferences contribute to the
education of teenagers and, at the same time attracting girls into anisome activities within the
customs. Therefore, due to the social structure of the village was possible coordination of human life
within these communities.

Keywords :folklore, traditions, Romania, teenagers, confraternity

L'histoire spirituelle de 1'humanité suscite encore l'intérét des chercheurs qui
souhaitent déchiffrer ses mysteres méme si les problemes spirituels du monde contemporain
sont prioritaires.

Le phénoméne le plus complexe de la culture archaique est le mythe. C.I GIULIAN
disait que le mythe «concentre la multiplicité et 1 'interférence des sens ou des valeurs par
lesquels I'homme des sociétés archaiques essaye de répondre aux questions existentielles»’.
L'homme archaique et 'homme de I'Antiquité ont essayé de trouver des réponses a tous les
problémes liés a I’existence parce qu'il concentre des valeurs éthiques, esthétiques et
théoriques.

Selon Victor Kernbach, le mythe est « une narration traditionnelle complexe née dans
| 'angle d'incidence entre le plan cosmique et le plan humain. Il offre des explications aux
phénomenes qui se sont passés dans 1 'existence psychologique de I'homme et qui sont liés au
destin de la condition cosmique et humaine»® C'est, sans doute, 'une des plus complexes
définition données au mythe jusqu'a nos jours.

Le rite tout aussi bien que le mythe ont pour but de maintenir l'ordre nécessaire dans la
société et dans la nature. La crédibilité du mythe réside dans son efficacité et non pas dans des
explications réelles.® Si le mythe est le phénomene le plus complexe de la culture primitive
puisqu'il est une syntheése des premieres formes de culture ou de spiritualité primitive le rite,
selon Pascal Lardellier, pourrait représenter un «pont symbolique » entre les craintes
archétypiques et leurs représentations objectivées, du point de vue social , dans des pratiques
mises en scénes « jouées » et ainsi symbolisées”.

On peut observer que tout ce qui nous entoure est caractérisé par la dualité: l'univers, la
nature et méme l'ame humaine, qui est peut-etre le pont entre la tradition et la modernité.

Du point de vue linguistique, la dualité représente cet essemble qui est formé de deux
¢léments différents, contraires.

L'un des mythes qui présente la dualité et qui s'est manifesté avant la création du

IC.1. Gulian, Mit si cultura, Editions politique, Bucarest, 1968, page 50

2Victor Kernbach, Dictionar de mitologie generald, Editions Albatros, Bucarest, 2004, page 367

*Haren Armstrong, Une courte histoire du mythesi, Editions Leda, Bucarest, 2008, page 15

* Pascal Lardellier, Le téorie de la liaison rithuelle. Antropologie et communication, Editions Tritonic, Bucarest,
2003, page 18

625

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

Cosmos est celui des jumeaux, un phénoméne présent dans presque toutes les cultures et
toutes les mythologies. Les jumeaux expriment une dualité équilibrée et symbolisent I
harmonie intérieure lorsque 1' identité apparait.

La distinction faite dans le folklore des indiens américains (ceux qui vivent le long de
I'Amazon) concernant les jumeaux est trés édifiante.La dissociation entre le fou et le
sage,jumeaux,est rélévante «la valeur et la nonvaleur ne peuvent pas etre séparées,elles sont
en meme temps un étre et deux étres, elles sont le résultats de deux tiges »°.

La fraternité rituelle présente chez les hommes et les femmes,celle du type de grandes
amies et des fréres pour la vie , «a été un rite trés ancien chez les populations thraces du Nord
du Danube, les Daces, aussi bien chez les populations thraces du Sud du Danube»®.

On peut remarquer que dans le Sud -Est de I'Europe il y a beaucoup de mythes, de
croyances ou des rites qui surprennent le mythe des jumeaux et la fraternité pour la vie. Les
Roumains ont, en plus, la société des jeunes hommes divisée en: enfants, jeunes hommes et
hommes.

Dimitrie Cantemir a ét¢ parmi les premiers ethnologues qui a découvert que les
coutumes roumaines ont une origine paienne et que les coutumes chrétiennes se superposent
sur les coutumes paiennes.’

Chez les Romains on fétait le Nouvel An le premier mars c'est a dire au début du
printemps. On sousentend que le début de l'année était li€é a un nouveau début. Apres le
changement du calendrier romain, qui fixait le début de l'année le premier janvier, toutes les
coutumes liées au printemps ont ét¢ déplacées en hiver.

On peut observer que les coutumes li€s a la tradition des noéls ont une origine agraire,
c'est pourquoi beaucoup de noéls ont des motifs agraires.

Le rite des noéls a beaucoup d'éléments archaiques liés aux anciennes féstivités du
Nouvel An. D'une part « certains noéls reflétent le christianisme cosmique spécifique aux
peuples du Sud-Est de I'Europe, d'autre part, beaucoup de noéls nos introduisent dans un
univers archaique, imaginaire »®.

On sait qu'en Transylvanie, la coutume devenir de grandes amies a lieu avant ou apres les
Paques. Parfois cet événement et la fraternisation entre les garcons avaient lieu a Dragobete.
Trés rarement, la fraternisation avait lieu entre les garcons et les filles.

Ion Ghinoiu souligne le fait qu'une fois la répartition dans le calendrier des deux
événements importants du dogme hristologique — la naissance solaire (le solstice d'hiver) et la
mort suivie de la résurrection solaire (équinoxque de printemps) et de la lune: on a facilité
l'adoption des normes chrétiennes par ceux aui adoraient le culte du soleil et par les adeptes
du culte de la lune. °

Tous un cycle de fétes chrétiennes se sont superposées sur toutes les fétes paiennes.
Méme si I'église s'est toujours opposée, les fétes chrétiennes, non seulement les fétes Pascales,
ont hérit¢é de nombreuses croyances, superstitions et coutumes. On y trouve beaucoup
d'¢léments qui, bien que liées au christianisme, elles appartiennent a la premiére couche
archaique pajenne qui est 4 la base '°. Les fétes paiennes romaines ont été remplacées par les
fétes chrétiennes. Ce processus n'a pas eu lieu d'un jour a l'autre, il a duré longtemps. Bien

>C.1. Gulian, op. cit., page 189

®Romulus Vulcanescu, Mythologie roumaine, Editions de 1’ Académie de la Republique Socialiste de Roumanie,
Bucarest, 1985, pag. 338

"Dimitrie Cantemir, Description de la Moldavie, Editions de 1’Académie de la Republique Socialiste de
Roumanie, Bucarest, 1973, pag. 348

® Mircea Eliade, L’histoire des croyences et des idées réligieuses, vol. |ll — “De Mahomed a I’ époque des
reformelor”, Editions Polirom, Bucarest, 2011, page 197

®lon Ghinoiu, Les dges du temps, Editions Meridiane, Bucarest, 1988, page 9

©petru Caraman, Les noéls chez les roumains les roumains, les slaves et chez d’autres peoples, Editions
Minerva, Bucarest, 1983, page 338

626

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

que les fétes paiennes aient étés remplacées officiellement, le peuple n'y a pas renoncé. Les
coutumes et les croyances paiennes se sont manifestées et se manifestent jusqu'a nos jours.
L'église a lutté contre les fé€tes paiennes des le début de I'époque chrétienne. Méme si dans
cette lutte le vainqueur est le christianisme, les fétes paiennes n'ont pas disparu, en totalité,
elle se sont fondues dans les fétes chrétiennes, le produit final est un mélange d'éléments
chrétiens et paiens. Par conséquent, dans le cadre des coutumes « devenir des grandes
amies », on peut constater la présence de I'élément chrétien superposé a celui préchrétien. Le
folklore se manifeste dans les communautés culturelles parce que celles-ci sont les milieux
créateurs et porteurs de folklore. Ainsi, « I'unité traditionnelle fondamentale qui a représenté
pour notre pays le cadre primordial du développement des phénomenes folkloriques est le
village, comme espace physique et social »*".

Le folklore roumain a mis I'accent sur le cadre social. Dans tout village, du point de
vue du folklore, il y a une relation entre la communauté humaine, 1'espace treés bien délimité et
en méme temps, l'organisation intérieure du village. Les villages se distinguent 1'un de 1'autre
par la mani¢re dont les maisons sont disposées et du territoire qu'elles possedent. Ainsi,
chaque village établit un certain ordre fondé sur les liaisons spécifiques que chaque individu a
avec l'espace auquel il appartient. Chaque village a évolué¢ du point de vue social d'une
période a l'autre. Bien que le village garde trés bien ses traditions et tout ce qui appartient a la
culture archaique , il a été influencé du point de vue culturel du temps jadis. La structure
sociale du village a un réle important dans la formation de I'horizon culturel — artistique. A
coup str la structure sociale aide l'organisation des coutumes dans la communauté. Dans ce
systéeme de coutumes, dans le village traditionnel sont entrainés : la famille (les coutumes de
la vie de famille), les parents, le voisinage, les générations, la hiérarchic femme — homme,
mari-femme, fille-jeune homme, les métiers 12

Le fondement social qui organise la vie des gens dans le village traditionnel est di a
leur distribution par groupe. Cette distribution est faite en fonction des certains critéres: la
position sociale, I'dge, parfois, l'occupation. C'est ainsi que la famille, le groupe d'age, les
hameaux, les agglomérations rurales, les confessions, les métiers, ont fait leur apparition. Ces
groupes sociaux sont a la base des groupes folkloriques et l'appartenance des individus a
certains groupes folkloriques ne se fait pas au hasard. 1l y a une certaine typologie, en
fonction de laquelle on réalise I'appartenance a un groupe folklorique. Dans tous les milieux
ou le folklore a été conservé, dans les communautés rurales, mais aussi dans les communautés
urbaines, il y a eu des structures sociales trés bien soudées constituées sur les relations de
parenté, de famille. Ainsi s'explique le fait que le noyau de chaque communauté folklorique
traditionnelle est représenté par la parenté et les coutumes de la vie de famille qui ont réussi et
réussissent encore a offrir de la stabilité et de 1'équilibre. Malgré ¢a, dans certaines situations,
la famille devait étre complétée, achevée. C'est comme ¢a qu'on pourrait expliquer I'apparition
de la coutume des « grandes amies » ou des « fréres pour la vie ».

Le développement économique a déterminé des changements dans la structure des
groupes sociaux. Certains groupes disparaissent, mais d'autres groupes font leur apparition.
Ainsi, certaines coutumes se sont considérablement diminuées et d'autres coutumes ont
disparu. On peut observer la manque d'information liée a la coutume des grandes sceurs. La
fraternité rituelle est signalée depuis trés longtemps. Ainsi, Hérodot offre des informations
importantes liées a la fraternité rituelle « par 'immolation des armes dans le sang de ceux qui
acceptaient le rituel ». Il mentionne que les Schytes se lient par serment envers ce qui le font:
ils versent du vin dans une grande coupe en argile, ils le mélangent avec le sang de celui qui
préte le serment en se piquant avec une aléne, ou bien en faisant une petite incision avec un

“1bidem, page 145
2pavel Ruxandoiu, op. cit., page 147

627

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

couteau. Ensuite, ils y trempent une épée, des fléches, une hache et une lance. Pendant ce
temps, ils prononcent une priere et a la fin, ils boivent ce mélange de vin et de sang, aussi bien
que ceux qui prétent le serment, que les plus prestigicux des gens qui les accompagnent .
Petit a petit, les anciens rites se sont mélangés avec les nouveaux. Ainsi, a partir de la
fraternisation rituelle pratiquée par les Schytes, on est arrivé a celles pratiquées par les jeunes
du village traditionnel roumain. Pour cela, il y a quelques informations trés importantes.
Celle-ci visent la fraternisation, « devenir des grandes amies », « devenir des cousins et des
cousines », les confréries des jeunes et les « calusari » (groupe de danseurs qui exécutent des
danses pendant la semaine de la Pentecéte) : Saint Théodore, le Mardi Gras, le Dimanche des
Rameaux, I'Ascension, la Pentecote **. Les douze jours entre le Noél et 1'Epiphanie sont
dominés par des exercices d'ordre social ' pratiqués par les organisations des jeunes hommes
constituées dans cette période.

Petre Caraman soutient que la fraternité se réalise « par I'accomplissement de certains
rites plus anciens appartenant a un substrat magique par excellence ou a des rites plus récents,
appartenant a un substrat religieux »'®. Dans certaines régions de la Roumanie, la
fraternisation rituelle ou « devenir des grandes amies » s'organisait en fonction de I'age, du
sexe et des affinités sélectives. Devant le groupe, les partenaires s'écorchaient le bras gauche
en faisant le signe de la croix (le signe de la croix solaire, non pas le signe chrétien), jusqu'a la
saignée, on mélangeait le sang en superposant les écorchures saignantes et, réciproquement,
ils se sucaient le sang *’.

Apres ce rituel, les garcons s'appelaient « des freéres pour la vie » et les filles « de
grandes amies ». A la fin du rituel, ceux qui sont devenus des fréres pour la vie et celles qui
sont devenues des grandes amies offraient un repas pour leurs amis. Ainsi, la communauté
visait d'assurer la continuité du rituel. Les amis trés proches, intimes devenaient des fréres
pour la vie. « Les fréres pour la vie » pourraient étre appelés fréres ou, dans certaines régions,
« fréres par amour ».

Cette coutume a lieu pendant I'enfance, a partir de 1'age de dix ans jusqu'a l'age de
seize ans et si les jeunes ne se sont pas mariés, cette coutume peut continuer pendant la
jeunesse.

Le fondement de cette coutume était le pain et le se
que leur fraternité durera jusqu'a la mort

« Je serais ton frere
Jusqu'a la mort
Je renoncerais plutot au pain et au sel
Que de renoncer & toi ! » *°

Il y a des régions en Roumanie ou les gargons incisent leur petit doigt, ils mélangent
ensuite leur sang en consolidant ainsi, leur fraternité. Parfois, a I'Epiphanie, il y a la tradition
de baptiser tous les enfants nés pendant le caréme de Noél jusqu'a 'Epiphanie. Ce rituel fait

1 8 et le serment accentue le fait

3 Herodot apud Romulus Vulcinescu, Mythologie roumaine, Editions de I’Académie de la Republique
Socialiste de Roumanie, Bucarest, 1985, pag. 559

Y“llie Moise, Le confreries carpathiques de jeunesse — le groupe de jeunes hommes, Editions Dacia, Cluj-
Napoca, 2012, page 151

Octavian Buhociu, Le folklore d’hiver, ’aube et la poesie pastorale, Editions Minerva, Bucarest, 1979, page
50

18 Petru Caraman, Sur [“origine thraco-illyrienne de la fraternisation rituelle chez les roumaines et chez les
autres peuples balkaniques, dans Actes du Il-e Congres International de Thracologie, I, Bucarest, 1980, page
338, apud Romulus Vulcanescu, Mythologie roumaine, Editions de 1’Académie de la Republique Socialiste de
Roumanie, Bucarest, 1985, page 338

Ibidem, page 338

'8 Marcel Olinescu, Mythologie roumaine, Editions 100+1 GRAMAR, Bucarest, 2004, page 299

Ybidem, page 299

628

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

penser au rituel archaique de la purification et de la fertilisation de I'eau, anticipant ainsi la
fraternité pour la vie et un certain type de parenté.?

Le patron des fraternités pour la vie est Saint Théodore (on le fétait la derniere
semaine avant le caréme) puisque ce jour-la avait lieu les coutumes « fréres pour la vie » et
«devenir des grandes amies». Entre ces deux cérémonies, il y a beaucoup de similitudes.
Ainsi, le moment du passage des filles de l'enfance a I'adolescence, c'est a dire aux filles
prétes a se marier, se déroulait le jour de Saint Théodore. Parfois ce passage avait licu a 1'age
de quatorze ans, parfois plus tard. Le moment était marqué par I'expression: « Elle est préte a
se marier ». Les filles se lavaient les cheveux avec de la lessive de lavande et de lierre, elles se
défaisaient la chevelure du front, elles la joignaient a la chevelure de la nuque, elles se
peignent avec une raie, signe qu'a partir de ce moment, elles étaient prétes a se marier.

Pendant qu'elles se lavaient les cheveux, les meres pronongaient trois fois les paroles
suivantes :

« Saint Théodore, Saint Théodore !
Faites pousser les nattes des filles
Comme les queues des juments »?t

Le groupe des jeunes hommes et des « calusari » (association de type archaique) sont
inclues dans le méme type de confréries puisqu'ils sont fondés sur des rites qui marquent le
passage d'un age a l'autre et aussi la cérémonie d'initiation.

Chaque individu devait traverser plusieurs étapes pour pouvoir s'intégrer plus
facilement dans la communauté, ce passage ayant une signification sociale. De l'enfance on
passait a la jeunesse (passage marqué par le stade de jeune homme ou de fille préte pour le
mariage) ensuite vers l'état d'adulte responsable. Ainsi, il devenait responsable dans la
communauté ou il vivait.

Dongc, les groupes de jeunes hommes constitués dans le village traditionnel pendant les
fétes solstitiales et équinoctiales sont les plus importantes associations. Ils accomplissent
certains rites et cérémonies imposées par la vie spirituelle de la communauté. Dans certains
villages de Transylvanie, le passage des filles de I'adolescence a 1'dge adulte avait lieu a Noél.
Alors, les filles dansaient a c6té des jeunes hommes et cela marquait leur entrée dans la
catégorie des filles prétes a se marier. Dans d'autres régions, cet événement avait lieu les
premiers jours du Nouvel An. Alors, les jeunes hommes invitaient les jeunes filles a la danse
et les présentaient a tous ce qui étaient la. Sont invités a la danse les jeunes filles qui n'ont pas
dansé jusqu'a ce moment-la devant le village.

Dans la région de Hunedoara, la confrérie domine I'équinoxe de printemps et 1'équipe
de « calusari » attirent l'attention de tous. Calusarii se réunissent a la veille de la Pentecote
dans un endroit isolé, loin des regards des autres pour faire serment, les mains sur le drapeau,
qu'ils seront comme des freres.

Apres avoir fait serment, les jeunes restent ensemble jusqu'a ce que le groupe se
disperse. On peut observer l'influence des « calusari » sur la coutume Turca, qui a lieu & Noé€l
Ceux qui chantent des noé€ls s'appellent « caluseri» et leur entrée dans le groupe s'appelle «
I'entrée dans la calusarie ».%? Bien siir, il y a beaucoup de noéls dont les scénes font penser a
certains rituels initiatiques.?

Les confréries des jeunes hommes contribuent a 1'éducation des adolescents et en
méme temps, elles attirent les jeunes filles dans des activités dans le cadre de ces coutumes :
la préparation des repas, décorer les drapeaux. Par conséquent, ces groupes accomplissaient a
coté de leur principale mission (celle de faciliter 1'organisation des jeunes dans le cadre du

2Qctavian Buhociu, op. cit., page 69

?pidem, page 299

“|pidem, pag. 18

28 Mircea Eliade, op. cit., Editions Polirom, Bucarest, 2011, page 198

629

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

village traditionnel), d'autre fonctions, celles de transmettre vers les autres générations la
valeur des communautés ou ils vivaient. En méme temps, les confréries aidaient a
I'émancipation des jeunes garcons et filles, a leur intégration dans la société, a maintenir
l'ordre, I'éthique. Les confréries remarquaient ceux qui €taient courageux, les altruistes, ou les
jeunes trés polis.?*

Par conséquent, grace a la structure sociale du village roumain, la coordination de la
vie des gens a été possible dans le cadre de cette communauté. La répartition des gens, au
début, dans des groupes sociaux et ensuite, dans des groupes folkloriques a offert de la
stabilité et de I'équilibre dans leur vie.

BIBLIOGRAPHY

1. Armstrong, Haren, O scurta istorie a mitului, Editura Leda, Bucuresti, 2008

2. Bancila, Vasile, Filosofia virstelor, Editura Anastasia, Bucuresti, 1997

3. Biltiu, Pamfil, Poezii si povesti din Tara Lapusului, Editura Minerva, Bucuresti, 1990

4, Birlea, Ovidiu, Folclorul romdnesc, Editura Minerva, Bucuresti, vol. I, 1981, vol. II,
1983

5. Buhociu, Octavian, Folclorul de iarnd, ziorile si poezia pdstoreasca, Editura Minerva,
Bucuresti, 1979

6. Butisca, Constantin, Monografia comunei Draganesti-Bihor, Editura Brevis, Oradea,
2002

7. Cantemir, Dimitrie, Descrierea Moldovei, Editura Academiei Republicii Socialiste
Romania, Bucuresti, 1973

8. Caraman, Petru, Colindatul la romdni, slavi si la alte popoare, Editura Minerva,
Bucuresti, 1983

9. Caraman, Petru, Studii de etnologie, Editura ,,Grai si suflet — Cultura nationald”,

Bucuresti, 1998

10. Coman, Mihai, Mitologie populara romdneasca, vol. 1, 11, Editura Minerva, Bucuresti,
1986

11. Daicoviciu, Hadrian, Dacii, Editura enciclopedica, Bucuresti, 1972

12.  Degau, loan; Brinda, Nicolae (coord.), Beiusul si lumea lui. Studiu monografic, vol.
IV, Editura Primus, Oradea, 2009

13. Dragan, J. C., Noi, tracii, Editura Dacia, Bucuresti, 1980

14, Draghicescu, D, Psihologia poporului romdn, Editura Garamond, Bucuresti, 2004

15. Eliade, Mircea, De la Zalmoxis la Gengis-Han, Editura Stiintifica si Enciclopedica,
Bucuresti, 1980

16. Eliade, Mircea, Istoria credintelor si ideilor religioase, vol. 1, Il, 11, 1V, Editura
Polirom, Bucuresti, 2011

17. Ghinoiu, lon, Mitologie romdna, Editura Univers Enciclopedic Gold, Bucuresti, 2013
18. Ghinoiu, lon, Virstele timpului, Editura Meridiane, Bucuresti, 1988

19. Gulian, C.I., Mit si cultura, Editura politica, Bucuresti, 1968

20. Herseni, Traian, Forme stravechi de culturd poporand romdneasca - Studiu de
paleoetnografie a cetelor de feciori din Tara Oltului,Editura Dacia, Cluj-Napoca, 1977

21. Herseni, Traian, Sociologie — Teoria generala a vietii sociale, Editura Stiintifica si
Enciclopedica, Bucuresti, 1982

22. Kernbach, Victor, Dictionar de mitologie generala, Editura Albatros, Bucuresti, 2004
23. Lardellier, Pascal, Teoria legaturii ritualice. Antropologie si comunicare, Editura
Tritonic, Bucuresti, 2003

#*Octavian Buhociu, op. cit., page 76-77

630

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

24. Marian, Simion Florea, Sarbatorile la romani. Studiu etnografic, vol. III , Editiunea
Academiei Romane, Cincizecimea, Bucuresti, 1901

25. Moise, Ilie, Confrerii carpatice de tineret — ceata de feciori, Editura Dacia, Cluj-
Napoca, 2012

26.  Nitu, George, Elemente mitologice in creatia populara romdneasca, Editura Albatros,
Bucuresti, 1988

27. Olinescu, Marcel, Mitologie romdneasca, Editura 100+1 GRAMAR, Bucuresti, 2004
28. Pop, Mihai, Folclor romdnesc, vol. 1 si 11, Editura ,,Grai si suflet — Cultura nationala”,
Bucuresti, 1998

29. Pop, Mihai Obiceiuri traditionale romdnesti, Editura Univers, Bucuresti, 1999

30. Ruxandoiu, Pavel, Folclorul literar in contextul culturii populare romdnesti, Editura
,,arai si suflet — Cultura nationald”, Bucuresti, 2001

31.  Sava, Eleonora, Explorind un ritual, Editura Limes, Cluj-Napoca, 2007

32. Tucra, Nicolae, Vascau: comuna-tinut, monografie, Editura Brevis, Oradea, 2000

33. Vaduva, Ofelia, Magia darului, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1997

34. Vladutescu, Gh., Filosofia legendelor cosmogonice romdnesti, Bucuresti, Editura
Minerva, 1982

35.  Vrabie, Gheorghe, Folcloristica romdna — evolutie, curente, metode, Editura pentru
literatura, Bucuresti, 1968

36.  Vrabie, Gheorghe, Folclorul. Obiect-principii-metoda-categorii, Editura Academiei
Republicii Socialiste Romania, Bucuresti, 1970

37.  Vulcanescu, Romulus, Mitologie romdna, Editura Academiei Republicii Socialiste
Romania, Bucuresti, 1985

38. Vulcanescu, Romulus, Dictionar de Etnologie, Editura Albatros, Bucuresti, 1979

631

BDD-A27967 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)


http://www.tcpdf.org

