
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

563 

THE FILM AS WELTANSCHAUUNG – 

ON THE CONDITIONS OF POSSIBILITY FOR FILMOSOPHY 
 

Florin George Popovici 
PhD. Student, „Ștefan Cel Mare” University of Suceava 

 

 
Abstract:In the present approach I examine the idea that movies, no matter if they are seen as a form 
of art or not, have invaluable philosophical virtues, because they are accessible tools for 

understanding complex concerns that have intrigued human curiosity, such as the ontological nature 

of the world, the relation between reality and representation, the puzzle of consciousness and so on. I 

aknowledge the value of some meaningful and thought-provoking studies and authors in the field of 
film theory and cinematic criticism, especially the critics of cinematic philosophy. I also argue that 

nowadays we could find, through films or movie productions, new and accessible ways to awaken the 

enthusiasm and interest of our students for relevant philosophical issues. Over all, this article is an 
open invitation to discuss and examinate movies as a form of valuable cultural discourse.     

 
Keywords:filosofie, film, filmosofie, experiment mental, critică  

 

 
Filosofia contemporană nu constă în a lega conceptele, ci mai degrabă în descrierea 

modului în care conștiința se contopește cu lumea, imersiunea acesteia în corp, 

coexistența ei cu conștiința celorlalți iar… aceasta constituie un subiect cinematic 
prin excelență. Ŕ Maurice Merleau-Ponty

1
 

Asumpția inițială a prezentului articol este aceea că investigația filosofică dobîndește 

astăzi privilegiul fericit și totodată contestat al întîlnirii cu lumea filmului, sub forma 

riguroasă, constrîngătoare a analizei critice
2
 sau aceea mai permisivă și totodată riscantă a 

hermeneuticii. Dacă suntem dispuși să admitem pelicula ficțională sau non-ficțională ca formă 

de discurs filosofic, aceasta poate fi înscrisă în galeria stilurilor sau a modalităților de 

popularizare, alături de nuvelă, roman, teatru, poezie, confesiune, dialog, epistolă etc. 

Evident, o astfel de permeabilitate oferită granițelor discursului filosofic atrage după sine o 

serie considerabilă de critici, mai ales din partea celor care concep universul sophiei ca pe o 

citadelă sau, cel mult, o activitate de tip exclusivist, rezervată numai celor inițiați. Pentru 

astfel de apologeți ai purității conceptuale, imixtiunea peliculei în teritoriul textual 

echivalează cu însăși o formă de trădare. Totuși, există numeroase producții cinematografice, 

clasice sau recente, hollywodiene sau dintr-un areal cultural mai puțin recunoscut, ce pot 

constitui obiectul unor exegeze și interpretări prolifice în plan cognitiv, devenind sursa 

predilectă a unei „descrieri critice a evenimentelor cinematiceŗ
3
. De la creațiile lui Alfred 

Hitchcok, Ingmar Bergman, Stanley Kubrick, Roman Polanski pînă la cele ale lui Steven 

Spielberg, George Lucas, Martin Scorsese, Jean-Luc Godard, Ridley Scott, Lana și Lilly 

Wachovschi, Tom Tykwer, Christopher și Jonathan Nolan ș.a., un univers de imagini 

mișcătoare se oferă privitorului curios, înzestrat cultură filosofică robustă, pentru a fi 

                                                             
1
„Cinema and the New Psychologyŗ, în Where Film Meets Philosophy. Godard, Resnais, and Experiments in 

Cinematic Thinking, autor: Hunter Vaughan, Columbia University Press, New York, 2013, p.1. 
2 Teoria filmului (film theory), studiile cinematografice (film studies), teoria culturală a filmului (cultural theory 

of the film) reprezintă deja domenii consacrate, ce legitimează dezbateri provocatoare pe tema raprtului dintre 

filosofie și film (film-philosophy). 
3 Stanley Cavell, The World Viewed. Reflections on the Ontology of Film, Harvard University Press, 1979. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

564 

interogat, decodat, descoperit și lecturat în diferite chei: metafizică, ontologică, 

epistemologică, estetică, etică, semiotică, fenomenologică, psihologică, psihanalitică ș.a. Este 

foarte important de precizat, în acest loc, că pelicula nu vine să se substiuie textului filosofic, 

ci mai curînd să-l completeze, să-l accesibilizeze. Din perspectiva strictă a creației 

cinematografice, un film este o construcție impresionantă prin efortul uman orchestrat pe 

care-l angajează, o construcție pe care Stanley Cavell, un cunoscut exeget al universului 

cinematic, invocîndu-l pe Bergman, o aseamănă, în lucrarea The World Viewed, cu catedralele 

Evului Mediu: „o masă de meșteșugari, fiecare dintre ei impecabil în munca lui, ansamblînd 

împreună o aspirație pe care niciun individ izolat nu ar fi în stare să o realizeze.ŗ
4
 Din 

perspectivă filosofică, un film poate constitui pentru practicantul exercițiului reflexiv, 

pretextul și contextul unei analize a modului în care ideile, conceptele, categoriile abstracte 

prin însăși natura lor, își găsesc ilustrarea, argumentarea și contraargumentarea într-o manieră 

vizuală, inteligibilă.  

O provocare firească pentru spiritul interesat de natura raportului film Ŕ filosofie este 

inventarierea acelor avantaje sau beneficii ale creației cinematografice pentru facilitarea 

transmiterii mesajului filosofic. Asum în acest loc, ca argumente ale autorității, cîteva dintre 

figurile ce au abordat cu atenția cuvenită fenomenul ce face obiectul investigației mele. Nu 

am neapărat pretenția unor construcții teoretice îndrăznețe sau a formulării unor asumpții 

invulnerabile la critici, cel mult interogarea, cu onestitatea intelectuală implicită, a gradului în 

care filmul servește sau nu filosofiei.
5
 Provocarea reflecțiilor de față se situează sub semnul 

deschis al admiterii unei legături între film și filosofie, totodată a acceptării conceptului pe 

care aș putea să-l denumesc, cu riscul forțării granițelor limbajului consacrat, filmosofie
6
. 

Oricît de contestat de unii și lăudat de alții, raportul filmului cu filosofia nu poate fi contestat, 

în măsura în care, așa cum admite și I.C. Jarvie, în studiul intitulat Philosophy of the Film: 

Epistemology, Ontology, Aesthetics, „ideile filosofice, ca și ideile științei, nu sunt doar pentru 

beneficiul membrilor unei bresle. Mulți oameni sunt interesați să cunoască adevărul. Dacă 

breasla filosofilor este convinsă că sunt în posesia adevărului, atunci testul crucial al ideilor ar 

urma să fie acela al traducerii lor într-un idiom accesibil celor din afara breslei, totodată o 

discuție rațională cu nespecialiștii.ŗ
7
 Filosofiei i se oferă șansa ca, prin intermediul mesajului 

transmis în manieră vizual-sonoră, să părăsească teritoriul ezoteric al speculațiilor textuale 

învecinate cu ermetismul steril, pentru a se deschide către experiența concretă a umanului. 

Thomas E. Wartenberg
8
 admite că există chiar o „filosofie ecranizatăŗ (screened philosophy), 

tradusă printr-un „mod specific cinematic în care un film prezintă o problemă filosofică, una 

care depinde de particularitățile însele ale mediului pe care-l reprezintă filmul.ŗ
9
 Raportul 

problematic pe care filmul îl întreține cu filosofia se cere a fi clarificat, un ajutor deosebit în 

această privință fiind acordat de o posibilă diferențiere operată pe trei paliere de cercetare sau 

universuri de discurs: filmul ca manieră de filosofare (film as philosophizing), filosofia 

filmului (the philosophy of film) sau rolul filmului în arealul filosofiei (film in the condition of 

philosophy)
10

. Filosofia filmului înglobează ca obiect de cercetare un spectru tematic 

                                                             
4Ibidem, p.8. 
5 Prin termenul generic film nu am în vedere un anumit gen de producție cinematografică, incluzând deopotrivă 

în analiza mea atât filmele de ficțiune cât și cele non-ficționale. 
6 Traduc acest termen prin „înțelepciunea filmatăŗ, concretizată în ilustrări, argumente și contraargumente ce își 

găsesc expresia în imaginile cinematice. 
7 I.C. Jarvie, Philosophy of the Film: Epistemology, Ontology, Aesthetics, Londra și New York: Routledge 

Taylor and Francis Group, p.255. 
8Thomas E. Wartenberg, Thinking on Screen.Film as Philosophy, New York, Londra, Routledge Taylor & 

Francis Group, 2007, p.12. 
9Ibidem, p.12-13. 
10Distincție operată de Stephen Mulhall, în cea de-a doua ediție a lucrării sale On Film, apărută la Routledge 

Taylor & Francis Group, în 2008 (p.130).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

565 

complex, de la tehnicile de realizare, resursele și presupozițiile ce stau la baza construcțiilor 

vizuale, pînă la felul în care obiectele sunt prezentate cu complicitatea unei anumite dispuneri 

a luminii, relația dintre actor și personaj, gradul în care o anumită secvență, scenă sau cadru 

reușește să redea intenția regizorului, condițiile de posibilitate ale cunoașterii acestei intenții 

auctoriale ș.a.
11

 Printre virtuțile filosofice ale producțiilor cinematografice se pot invoca, la o 

analiză oricît de sumară, aspecte precum: situarea într-o nouă lumină a problemelor filosofice 

ce se referă la raportul dintre aparență și realitate, actori și personaje, scepticism și 

dogmatism, prezență și absență (Stanley Cavell),  prezentarea într-o manieră concretă, 

accesibilă și atractivă a unor scenarii dilematice, situații problematice, probleme de factură 

etică, plasarea în fața privitorului a unor interogații cu certă profunzime totodată de o reală 

ambiguitate Ŕ care este diferența dintre realitate și vis?, există un sens al vieții?, în ce constă 

dreptatea, libertatea și care sunt limitele acestora?, ce înseamnă să admiți că deții cunoașterea 

unui aspect din realitate?, există o universalitate a valorilor sau ele nu sunt altceva decît 

proiecția la nivelul umanului a unor contexte sociale și culturale eterogene? Indiferent dacă îl 

concepem ca înregistrare sau reproducere a realității, ca fabricare a acesteia sau pur și simplu 

ca parte din realitate
12

, filmul se înrudește cu filosofia tocmai prin raportul pe care îl întreține 

cu experiența umană, din care își extrage sursa articulațiilor abstracte, a adevărurilor cu 

pretenții de universalitate și necesitate. Virtuțile filosofice ale filmului sunt însoțite de spectrul 

amplu al abordărilor critice care poartă amprenta unor figuri emblematice, de la Emmanuel 

Levinas, Gilles Deleuze, Maurice-Merleau Ponty, Jaques Derrida, la Hugo Munsterberg, 

Rudolph Arnheim, Sergei Eisenstein, Andre Bazin, Erwin Panofsky, V.P. Perkins, pînă la cele 

ale lui Stanley Cavell, Christian Metz, Gerald Mast ș.a.   

Critica de film îmbracă, nu de puține ori, o formă extremă, radicală. De pildă, una 

dintre cele mai cunoscute, prolifice și totodată contestate direcții pe care se poate construi un 

demers ce abordează raportul film-filosofie, aceea a filosofiei filmului, este văzută de Stephen 

Mulhall ca o formă de „parazitismŗ. Ca parte din agenda filosofilor, filmul devine simbolul 

unui subterfugiu abuziv, ilicit, care trădează o oarecare inconsistență a slujitorilor 

înțelepciunii: „filosofii se amestecă într-un alt domeniu practic al activității umane, formulînd 

întrebări despre asumpțiile fundamentale sau conceptele de bază ale acestuia, întrebări pe care 

practicanții din domeniu respectiv nu sunt capabili să răspundă ca practicanți, din momentul 

în care orice răspuns ar oferi s-ar baza pe însăși conceptele investigate.ŗ
13

 Altfel spus, 

incapacitatea unora de a recepta adecvat imaginea sau textul vizual, dacă expresia nu este 

nepotrivită, devine pretextul celorlalți de a întreprinde atente exegeze și interpretări. Aici se 

conturează sursa a numeroase obiecții formulate la adresa celor care văd în film o unealtă, 

mediul cinematic fiind mai puțin luat în serios de exploratorii filosofiei ca disciplină 

academică.  

O primă obiecție la adresa filmosofiei poate fi redată prin dualitatea raportului 

contradictoriu deschis Ŕ închis, Wertenberg numind-o the explicitness objection. Filmului i se 

reproșează caracterul ascuns, opac, ocultat de numeroase elemente de fond, artificii vizuale 

dintre cele mai ingenioase. Ceea ce lipsește filmului este tocmai maniera clară, univocă de 

exprimare a gîndului filosofic, asumpțiile fiind implicite, sugerate, „viciateŗ de elementele de 

construcție vizuală, artificii stilistice inoportune. Totodată, în măsura în care filmul are ca 

obiectiv primordial detașarea, amuzamentul, încîntarea privitorului, se produce o deturnare nu 

doar de la realitatea experimentată direct de către acesta, ci chiar de la mesajul filosofic 

implict. Critici precum Murray Smith sau Sam Goldwyn își înscriu pledoariile în acest 

registru, privînd filmul de anvergura deținută exclusiv de textul filosofic.
14

 În manieră critică, 

                                                             
11Stephen Mulhall, On Film (ed.cit.), p.130. 
12Tobey Miller, Robert Stam (editori), A Companion to Film Theory, Willey-Blackwell, Oxford, 2000, p.3. 
13Stephen Mulhall, op.cit., p.130. 
14Thomas E. Wartenberg, op.cit., p.17. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

566 

Wartenerg întrevede într-un astfel de reproș nimic altceva decît reminiscența adversității 

platoniciene față de imagine sau reprezentare ca simple reproduceri infidele ale Ideii sau 

Formei.
15

 Ca vehicul de mesaje cu pretenții artistice, filmul primește, printr-un transfer firesc 

de la gen la specie, stigmatul unei „degradări a funcției epistemice a arteiŗ
16

. Evident, că o 

astfel de acuză se întîlnește cu necesitatea existenței specialiștilor în decriptarea mesajului 

filosofic al unui film, în măsura în care acesta există a priori, totodată traducerea lui într-un 

limbaj accesibil, de unde legitimitatea intervenției criticului abil și exersat. Se mai poate 

reproșa filmului care aspiră la statutul de unealtă filosofică faptul că nu este la fel de structurat 

precum un text filosofic, nu articulează adecvat sau suficient, nu încheagă argumentele într-o 

manieră cu adevărat coerentă și deopotrivă valoroasă pentru ochiul critic. Chiar dacă admitem 

că filmele au un conținut filosofic, acesta nu este imediat accesibil, descoperirea lui fiind 

rezultatul unui intens efort de decodificare și traducere. „În timp ce textele filosofice sunt 

considerate în mod neproblematic ca fiind modalități de prezentare a unui argument, se 

susține totodată că nu filmele, ci interpreții sunt cei care creează argumentele filosofiei.ŗ
17

 De 

aici putem deduce două aspecte: pe de-o parte, o anumită neutralitate a filmului în privința 

caracterului filosofic, sensurile și semnificațiile filosofice nefiind a priori, intrinseci, cît mai 

degrabă a posteriori, dobîndite, atribuite prin efortul conjugat al criticilor sau analiștilor, pe 

de altă parte, o anumită inadecvare a suprapunerii celor două tipuri de discurs filosofic, 

textual și vizual, fiecare cu particularitățile lui specifice. Ascunderea unui argument filosofic 

sub haina secvențelor, scenelor, cadrelor etc., chiar dacă presupune un travaliu interpretativ 

realizat doar de persoane specializate, în speță criticii de film, nu atentează cu nimic la 

valoarea filosofică a filmului. Poate că nu este satisfăcută exigența pe care un text filosofic o 

revendică, dar accesibilitatea și ineditul prezentării mesajului, ilustrarea sau ecranizarea 

argumentelor și a temelor conferă filmului statutul de discurs filosofic.  

O a doua obiecție adusă filmului ca formă de discurs filosofic, în strînsă legătură, este 

aceea pe care alegem să o situăm sub dualitatea general/abstract Ŕ individual/concret, plecînd 

de la denumirea sumată de Wertenberg, the generality objection. Filosofia își propune prin 

însăși natura ei să abordeze probleme cu un grad ridicat de generalitate și abstractizare, în 

timp ce filmul, chiar dacă purtător de mesaj filosofic, este centrat pe individual și concret. 

Relatarea, narațiunea prezentă într-un film sacrifică însăși exigența-nucleu a filosofiei, anume 

ancorarea ei în universal. La o astfel de remarcă se poate aduce ca și contraargument faptul că 

însăși discursul filosofic, dacă vrea să părăsească sfera exclusivistă a limbajului academic, 

trebuie să accepte să primească noi forme de instanțiere, cum ar fi storytelling-ul, narațiunea 

ecranizată. Sistematizînd o astfel de critică, Wartenberg consideră că „(...) dacă filosofia poate 

fi caracterizată prin aceea că implică respingerea povestirii în favoarea unei maniere 

explicative distincte, filmele de ficțiune par să fie modalitatea nepotrivită pentru încarnarea 

reflecției filosoficeŗ
18

. Depășirea unei astfel de critici angajează, după Wartenberg, stabilirea, 

pe de-o parte, a diferenței dintre filmele de ficțiune și cele non-ficționale (documentare și 

experimentale), doar cele dintîi fiind vizate în mod clar de obiecția generalizării (the 

generality objection), pe de altă parte, clarificarea faptului că spre deosebire, de pildă, de 

teoremele sau enunțurile matematicii
19

, ideile filosofice se pretează unei eventuale ecranizări. 

                                                             
15 Este avut în vedere aici celebrul text din cartea a VII-a a dialogului Republica, în care teritoriului sensibil 

(încăperea subterană, caracterizată prin ignoranță și, cel mult, opinie) îi este preferat universul inteligibil, 

kosmosul noetic al formelor pure (eide), accesibil prin dialectică. 
16

Thomas E. Wartenberg, op.cit., p.17. 
17Ibidem, p.19. 
18Thomas E. Wartenberg, op.cit., p.21. 
19 Chiar dacă există și ecranizări care au ca obiect, de pildă, genialitatea în științe Ŕ matematică, fizică, 

informatică etc. Ŕ și, o dată cu aceasta, repere privind aspecte specifice acestor domenii, precum: Good Will 

Hunting (1997), π (1988), A Beautiful Mind (2001), The Man Who Knew Infinity (2015), The Theory of 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

567 

Maniera predilectă prin care filosofia se regăsește în filme este aceea a unei narațiuni 

coerente, povestirea fiind compusă nu doar din cuvinte articulate în expresii și argumente, 

precum într-o lucrare scrisă, ci îmbogățindu-se cu amprenta valoroasă a imaginilor, a 

sunetelor, a efectelor speciale. Întrebarea care preocupă este în ce măsură reușește filmul ca 

mediu centrat predominant pe narațiune să transmită adevărurile universale ale filosofiei. 

Răspunsul constă, după Wertenberg, în ceea ce este comun atît filosofiei cît și filmului: 

experimentul mental (the thought experiment). Filmele pot fi considerate experimente mentale 

și astfel dobîndesc accesul la statutul de formă de expresie filosofică.  

Cea de-a treia obiecție la adresa filmului ca vehicul filosofic este aceea ce se poate 

exprima prin dualitatea libertate-impunere Ŕ se are în vedere aici, prin the imposition 

objection, faptul că un autor își poate impune punctul de vedere, propria perspectivă sau 

ideologie, nu întotdeauna inocentă, dimpotrivă subversivă, manipulatorie, asupra modului în 

care trebuie receptat sau analizat un film. Wertenberg diferențiază, pe de-o parte, între 

interpretările „centrate-pe-autorŗ (creator-oriented), ce-și propun identificarea și reconstrucția 

sensurilor și semnificațiilor plasate de creator în opera sa (fapt care presupune efortul de 

deconstrucție a textului vizual), pe de altă parte, interpretările „centrate-pe-audiențăŗ 

(audience-centred), care atribuie înțelesuri fără a ține cont neapărat de consistența cu intențiile 

autorului, totodată de coerența istorică sau contextuală. Pericolul care rezultă în acest caz este 

acela al atribuirii artificiale a unor sensuri, semnificații și interpretări filosofice unui film care, 

considerat în mod intrinsec, nu le deține. În acest ultim caz, filmul își pierde valoarea lui 

filosofică, întrucît „numai interpretările unui film orientate-pe-creator sunt în măsură să 

justifice asumpția că filmul este într-adevăr filosofic.ŗ
20

 Obiecția își pierde astfel valabilitatea 

în condițiile în care doar o parte dintre interpetările filosofice atribuite unui film sunt 

inadecvate, altfel spus, se îndepărtează sau ignoră chiar intenția creatorului acestuia. Filmele a 

căror interpretare își păstrează coerența în raport cu intenția autorului, oricît de inaccesibilă ar 

fi această intenție, au șansa de a dobîndi statutul de ecranizări filosofice.            

Chiar dacă unii autori își propun și chiar reușesc să argumenteze faptul că „filmul nu 

poate filosofaŗ(John Mullarkey)
21

, iar cinematograful este prin definiție o entitate non-

filosofică, totuși nu poate fi ignorat ajutorul pe care acesta îl oferă celor ce se exersează în 

dobîndirea competenței reflexive. Chiar și exercițiul care urmărește clarificarea unor idei și 

aspecte dintre cele mai complexe Ŕ precum natura sau esența filmului, specificitatea unui 

astfel de mediu vizual, criteriile sau condițiile de posibilitate ale acestuia ca modalitate 

artistică, raportul dintre realitate și reprezentarea vizuală, concordanțe și disparități între 

lumea filmului și lumea în care trăim etc. Ŕ reprezintă un travaliu extrem de fecund al gîndirii 

critice. În studiul său devenit clasic pentru teoreticienii din sfera filmului, Stanley Cavell 

admite că, spre deosebire de poezie și pictură, oarecum mai elitiste, exclusiviste, filmele, ca 

forme de artă, se adresează mai curînd celor pentru care educația este preocuparea 

primordială, totodată celor care sunt înzestrați cu simț practic. Atunci cînd vine vorba despre 

filme „tuturor ne pasă de ele, le așteptăm, le răspundem, ni le amintim, vorbim cu ele, pe 

unele le urîm, față de altele manifestăm recunoștințăŗ
22

, cu siguranță că nu putem manifesta 

indiferență sau neîncredere față de o astfel de modalitate de artă ce probează totuși o oarecare 

maturitate. Toate aceste construcții complexe de fotografii în mișcare, scene și secvențe, 

rezultat al eforturilor conjugate ale unei armate de oameni, au ca scop nu doar destinderea și 

                                                                                                                                                                                              
Everything (2014), The Imitation Game (2014), Gifted (2017) ș.a, cunoașterea de tip matematic se pretează mai 

puțin ecranizării.  
20Thomas E. Wartenberg, op.cit., p.26. 
21 „Film Can't Philosophise (and Neither Can Philosophy): Introduction to a Non-Philosophy of Cinemaŗ, în 

volumul New Takes in Film-Philosophy, editat de Havi Carel și Greg Tuck, la editura Plagrave Macmillan, 2011 

(pp.86-100).  
22 Stanley Cavell, op.cit., p.5. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

568 

seducerea privitorului, smulgerea lui din realitate, ci provocarea gîndirii acestuia, declanșarea 

mecanismelor lui intelectual-cognitive. Este incontestabil faptul că imaginația devine 

complicele spectacolului, simțul văzului și al auzului sunt angrenate într-un itinerariu al 

percepției direcționate, uneori în detrimentul raționalității. Totuși, filmele au meritul că 

facilitează itinerariul redescoperirii respectului față de realitatea înconjurătoare: „(...) cu toții 

am uitat cît de misterioase sunt lucrurile, și în general cît de diferite sunt acestea unele față de 

celelalte, deopotrivă am uitat cum să le valorizăm.ŗ
23

 Producțiile cinematografice revendică 

astăzi posibilitatea unui veritabil descensus ad inferos, oferind  filosofiei șansa părăsirii, fie și 

pentru doar cîteva minute, a spațiului eterat al reflecției abstracte, „rupteŗ de realitate, și de a 

se situa Ŕ cu riscul popularizării, totodată prin ilustrări și contraexemple, prin scenarii 

problematice și ecranizarea unor idei de o complexitate descurajantă Ŕ în însăși miezul 

preocupărilor curente. Și chiar dacă Platon a exilat imaginile sau reprezentările în teritoriul 

sensibil al opiniei și erorii, privîndu-le de statutul cunoașterii autentice, filmul Ŕ ca formă de 

manifestare a mesajului artistic Ŕ chiar dacă popularizează conținuturile filosofiei, poate să 

aducă în fața lectorului mai mult sau mai puțin avizat idei, concepții și argumente de o reală 

profunzime. Prin intermediul filmului, ideile și conceptele filosofice nu sunt trivializate, nu își 

pierd din strălucire, dimpotrivă, devin accesibile, fiind traduse într-o manieră care poate fi mai 

ușor receptată. Din acest punct de vedere, căutarea sistematică și susținută a înțelepciunii 

traduse în limbaj cinematic poate deveni, în pofida unui eventual scepticism cu care ar fi 

întîmpinată, o modalitate pedagogică, un instrument educativ valoros. Filosofia academică, 

riguroasă și ermetică, nu poate face abstracție de realitatea sau construcția ficțională pe care o 

instanțiază filmul, dimpotrivă trebuie să o ia în considerare, îmbogățindu-și astfel demersurile 

cu modalități și stiluri de abordare inedite, prolifice în plan cognitiv. O provocare ce poate 

constitui în mod cert obiectul unei investigații critice este aceea a identificării și descrierii 

gradului în care filmul reușește nu doar să vehiculeze, prin intermediul imaginilor, idei și 

asumpții filosofice consacrate, ci mai mult decît atît reușește să-și creeze propria filosofie: 

filmosofia.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Carel, Havi; Tuck, Greg (2011). New Takes in Film-Philosophy, Plagrave Macmillan. 

Caroll, Noel; Choi, Jinhee (2006). Philosophy of Film and Motion Pictures, London, Oxford: 

Blackwell Publishing. 

Cavell, Stanley (1979). The World Viewed. Reflections on the Ontology of Film, Cambridge, 

Massachusetts, Londra: Harvard University Press. 

Falzon, Christopher (2002). Philosophy Goes to Movies. An introduction to Philosophy, 

London, New York: Routledge Taylor & Francis Group. 

Jarvie, I.C. (1987). Philosophy of the Film: Epistemology, Ontology, Aesthetics, Londra și 

New York: Routledge Taylor and Francis Group. 

Miller, Tobey; Stam, Robert (editori), (2000). A Companion to Film Theory, Oxford:  Willey-

Blackwell Publishing.  

Mulhall, Stephen (2008). On Film, New York, Londra: Routledge Taylor & Francis Group. 

Vaughan, Hunter (2013). Where Film Meets Philosophy. Godard, Resnais, and Experiments 

in Cinematic Thinking, New York: Columbia University Press. 

Wartenberg E., Thomas (2007). Film as Philosophy, London, New York, Routledge Taylor 

and Francis Group.  

                                                             
23Ibidem, p.19. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:50 UTC)
BDD-A27960 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

