
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

309 

POLISH EXEGESIS ON ELIADE’S VISION OF SACRED AND PROFANE 
 

Magdalena Filary 
Lecturer, PhD., University of Craiova 

 

 
Abstract:Polish reception of Mircea Eliadeřs scientific work was mainly focused on the fundamental 

topics and concepts of the phenomenologist and historian of religion, the most important of them 

being sacred and  profane. Two important works concentrated on the notions of sacred and profane 
appeared in Poland: the preface of Marcin Czerwiński to the book «Sacred, Myth, History» and an 

essay entitled «Between the Sacred and Profan», signed by Andrzej Tokarczyk. 

Our paper presents the way of perceiving Mircea Eliadeřs fundamental concepts, as well as the 

appreciations and main reproaches brought to Eliade by these two exegetes. 

 
Keywords: exegesis, sacred, profane, Eliade, hermeneutics 

 

 

Simbolul religios a fost considerat adevăratul obiect al istoriei religiei, fiind mijlocul 

prin care se poate medita asupra sacrului. 

Sacruleste cel de-al doilea termen esenţial în opera lui Eliade. Istoricul religiilor a scris 

cartea Sacrul şi profanul pentru a pune în discuţie dialectica celor doi termeni, care acoperă 

cele două suprafeţe ale Lumii şi ale realului.  

În cazul sacrului putem vorbi despre mai multe linii de analiză, paliere de interpretare şi 

descriere, iniţială fiind perspectiva dialectică: „prima definiţie care s-ar putea da sacrului este 

aceea că e opusul profanuluiŗ, afirmă Eliade în lucrarea citată. Al doilea palier este relaţia 

sacrului cu realul, realitatea şi irealitatea, opoziţia cu profanul fiind şi din acest punct de 

vedere importantă: „sacrul înseamnă putere şi, în cele din urmă, realitate. Sacrul este saturat 

de fiinţă. Puterea sacră înseamnă deopotrivă realitate, perenitate şi eficienţă. Opoziţia sacru-

profan este adesea înţeleasă ca opoziţia între real şi ireal sau pseudoreal. Să nu ne aşteptăm să 

găsim în limbile arhaice terminologia proprie filozofilor, adică real-ireal şi aşa mai departe; 

dar ideea există. Dorinţa omului religios de a fi, de a face parte din realitate, de a se simţi 

saturat de putere este, prin urmare, cît se poate de fireascăŗ.
1
 

Eliade a vorbit, adesea, despre experienţa sacrului, despre modul în care el intră în lume 

şi i se revelează omului, despre tipurile sale de revelare şi de prezenţă: „cînd ne gîndim la 

sacru nu trebuie să-l limităm la figuri divine. Sacrul nu implică credinţa în Dumnezeu, în zei 

sau spirite. El este, şi o repet, experienţa unei realităţi şi izvorul conştiinţei de-a exista în 

lume. Ce este această conştiinţă care ne face oameni? Este rezultatul experienţei sacrului, 

rezultatul împărţirii ce se operează între real şi ireal. Dacă experienţa sacrului este 

esenţialmente de ordinul conştiinţei, este evident că sacrul nu se va recunoaşte din «afară». 

Numai prin experienţa interioară îl va recunoaşte fiecareŗ.
2
 

Una dintre dimensiunile cele mai interesante ale concepţiei lui Eliade despre sacru este 

cunoscută datorită expresiei, comprehensiv construită, camuflarea sacrului în profan. Prin 

aceasta, istoricul religiilor se raportează la modernitate şi contemporaneitate, la posibilităţile 

omului din secolul al XX-lea de a recepta dimensiunea sacră a existenţei: „Desacralizarea 

lumii moderne, care este generală nu numai în Occident ci şi în Orient, (...) acest proces de 

desacralizare universală eu îl consider singura creaţie religioasă a lumii moderne. Adică o 

perfectă camuflare a sacrului în profan. Nu se mai poate distinge, este o identificare şi mulţi 

cred că această identificare a sacrului în profan este o desacralizare şi o ignorare totală a 
                                                             
1Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, traducere din limba franceză de Rodica Chira, Bucureşti, Humanitas, p. 14. 
2Mircea Eliade, Încercarea labirintului, traducere de Doina Cornea, Cluj-Napoca, Editura Dacia, p. 123. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)
BDD-A27933 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

310 

experienţei religioase. Eu cred că pot arăta contrariul, că este din nou o camuflare, o 

ascundere, o ocultare. Profanul exprimă în lumea profană funcţia sacruluiŗ.
3
 

Nu trebuie uitat rolul pe care îl joacă arta în configurarea contemporană a manifestărilor 

sacrului, cazul suprarealismului fiind paradigmatic în concepţia lui Mircea Eliade. Atît 

pictura, cît şi literatura primei jumătăţi a secolului al XX-lea sunt preocupate de ezoterism, de 

accesarea unor stări modificate de conştiinţă şi de experimentarea situaţiilor limită, prin 

urmare, şi de experimentarea sacrului. 

O altă dimensiune a operei eliadeşti de interes pentru exegeza poloneză a fost 

teoretizarea sacrului în raport cu profanul. Remarcăm, pentru început, că lucrarea nu se 

numeşte Sacrul sau profanul, ci Sacrul şi profanul, ceea ce sugerează, încă din titlu, 

întrepătrunderea celor două dimensiuni ale existenţei. 

O lucrare importantă în receptarea poloneză a operei lui Eliade, focalizată pe noţiunile 

de sacru şi profan, este prefaţa lui Marcin Czerwiński
4
 la cartea Sacrum, mit, historia / Sacru, 

mit, istorie, apărută la Varşovia în 1970. 

Ultima dintre cărţile luiMarcin Czerwiński, Întrebînd despre civilizaţie, este un fel de 

testament ştiinţific al autorului. Czerwiński s-a concentrat în aceasta asupra a trei probleme pe 

care le-a considerat cele mai importante:  

i. rolul sacrului în viaţa contemporană; 

ii. organizarea problemelor sociale; 

iii. cultura elitistă faţă de cultura populară.  

Este evident că nu puteau lipsi afinităţile şi punctele de convergenţă cu opera lui Mircea 

Eliade. 

Marcin Czerwiński scrie că, fără nicio îndoială, îl putem numi pe Eliade istoric al 

religiilor, dar lucrările lui aduc contribuţii semnificative şi în domenii precum antropologia, 

studiile de literatură sau teoria generală a semnelor. În anii ř50 şi ř60, Eliade a fost subiectul 

principal al dezbaterilor cu privire la metodologia cercetărilor umaniste, cercetări care au avut 

şi un caracter accentuat filozofic
5
, depăşind astfel cadrele metodologiei ştiinţelor naturii/ 

reale, cum mai sunt ele denumite.  

Exegetul polonez subliniază că Eliade a fost un mare erudit în domeniul etnologiei şi 

ştiinţelor despre cultură, că sistemul său de gîndire este orientat atît asupra experienţelor care 

sunt necesare pentru formarea unei viziuni asupra lumii, cît şi spre cele care-i alcătuiesc 

filosofia personală. Eliade afirmă nu numai caracterul separat al subiectului cercetat, dar şi 

specificul acestuia cu care are de-a face un istoric al religiilor. Studiile lui Eliade sunt, potrivit 

lui Marcin Czerwiński, un efort continuu de a da coerenţă succesiunilor de imagini şi 

simboluri pe care, în mod obişnuit, le receptăm incongruent şi haotic.
6
 Or rolul istoricului 

                                                             
3 Monica Lovinescu, Întrevederi cu Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi Grigore Cugler, Bucureşti, 

Cartea Românească, 1992, p. 88. 
4
Marcin Czerwiński (1924-2001) a fost sociolog şi antropolog polonez. A studiat sociologia la Universitatea 

din Varşovia unde şi-a obţinut şi doctoratul. Timp de mulţi ani a fost profesor la Institutul de Filozofie şi 

Sociologie şi la Institutul de Artă al Academiei Poloneze de Ştiinţe (PAN). Printre principalele preocupări ale lui 

se enumără: teoria şi sociologia culturii, rolul cultural-creator al artei şi formarea stilurilor de viaţă. A colaborat 

la mai multe reviste socio-culturale.Este autor al numeroase lucrări şi cărţi ştiinţifice, precum şi traducător de 
literatură ştiinţifică de limbă italiană şi de limbă franceză. Între cele mai cunoscute lucrări ale sale sunt: Lekcja 

włoska/ Lecţia italiană; Przemiany obyczaju/ Schimbările obiceiului; Kultura i jej badanie/ Cultura şi cercetarea 

ei; Magia, mit i fikcja Ŕ pierwotne mechanizmy kultury/ Magie, mit şi ficţiune Ŕ mecanismele primitive ale 

culturii; Życie po miejsku/ Viaţa orăşenească; System książki/Sistemul cărţii; Okiem przechodnia/ Cu ochiul 

trecătorului; Samotność sztuki/ Singurătatea artei; Profile kultury/ Profilurile culturii; Przyczynki do 

antropologii współczesności/ Contribuţii la antropologia contemporană; Sztuka w pejzażu kultury/ Arta în 

peisajul culturii; Pytając o cywilizację/ Întrebând despre civilizaţie. 
5 Marcin Czerwiński, „Prefaţăŗ la Sacrum, mit, historia, Varşovia, Editura PIW, 1993, p. 5. 
6 Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, pp. 8-9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)
BDD-A27933 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

311 

religiilor este tocmai acela de a sistematiza acest tip de materie, de a stabili puncte de 

convergenţă şi de a identifica structuri ale acestora.  

Cercetătorul polonez observă că Eliade nu recurge la definiţia termenului sacrum în 

sensul strict al cuvîntului. De asemenea, observă că Eliade era atras de cercetarea stărilor 

paradoxale provocate de hierofanii şi extazul religios, care sunt recurente în cultele mai 

multor popoare primitive de pe diferite continente. Exegetul polonez îl laudă pe savantul 

român pentru dezvoltarea cercetărilor asupra şamanismului asiatic, mai precis cel practicat în 

spaţiul siberian (tunguşi, manciurieni).
7
 

Sociologul şi antropologul polonez constată şi faptul că Eliade adoptă rar unghiurile de 

vedere ale creştinismului. Concluzionează că este clar că punctul de plecare al concepţiei lui 

se află în contradicţie cu fundamentele teologiei creştine, o contradicţie iminentă doar dacă 

punem problema prin lentila ideologiei, şi nu a hermeneuticii în genere. Cert este că interesul 

lui Eliade pentru Orientul Îndepărtat nu este doar o pasiune sau o opţiune conjuncturală, ci 

este definitoriu pentru înclinaţia sa spirituală.  

Czerwiński explică faptul că uneori i se întîmplă lui Eliade să propună o sugestie pentru 

care, consideră el, este nevoie „să aşteptăm ca istoria să o confirmeŗ. Aşadar, el este conştient 

de faptul că istoria este constructivă, oferind ocazia, de-a lungul evoluţiei pe care o presupune, 

ca binele să se realizeze.
8
 

Textele care au fost alese pentru cartea Sacrum, mit, historia privesc problematica 

neutralizării istoriei. Czerwiński comentează că „tezelor lui Eliade nu le este imputată 

originalitatea, ci, dimpotrivă, acestea sunt astăzi acceptate în domeniul antropologiei şi 

etnologiei. Originalitatea autorului constă în deschiderea sa către sacruŗ.
9
 După părerea lui 

Czerwiński, Eliade a ştiut în lucrările sale să se folosească deplin de cunoştinţele ample 

despre credinţele religioase (şi magice) pe care le deţinea în procesul de regîndire a 

dimensiunii istorice.  

Antologia Sacrum, mit, historie a fost realizată cu acceptul şi contribuţia autorului 

român. Titlul cărţii şi titlurile anumitor părţi sunt originale şi au fost stabilite de însuşi Mircea 

Eliade.  

Principala problemă abordată în carte este raportul culturii cu variabilitatea provocată de 

timp şi de perspectiva istoricismului. Prima parte a culegerii conţine fragmente în care sunt 

definiţi termenii simbol, arhetip, mit. Partea a doua cuprinde la început reflecţii asupra 

existenţei, spaţiului şi timpului sacral. Următoarele două capitole ale acestei părţi completează 

viziunea arhaică asupra acestora. O problematică puţin diferită abordează studiul Mefistofel şi 

Androginul, şi anume reprezentarea integrităţii contrariilor. A treia şi ultima parte este 

formată din reflecţii asupra întîlnirii lumii mitice cu istoria.  

Prefaţatorul cărţii lui Eliade atenţionează că în volum au fost omise anumite probleme 

legate de civilizaţia contemporană. Sacrul ocupă, pentru Eliade, un rol principal şi în analiza 

antropologică a contemporanităţii. Această antropologie are o structură aparte şi un rol 

special. Pe de o parte, constituie o încercare de reconstruire a formelor arhaice ale culturii, pe 

care Eliade le regăsea în practicile şamanismului sau în tradiţia credinţelor şi practicilor 

hinduiste. Pe de altă parte, Eliade dă un sens suplimentar acestei reconstrucţii. Poziţia sacrului 

în cultură depinde de structura spirituală a omului.  

Exegetul polonez are impresia că Eliade critică realitatea culturală în care trăieşte 

europeanul sau americanul contemporan. Teoria lui Eliade faţă de cultura occidentală 

contemporană se dovedeşte, astfel, mai degrabă negativă. Istoricul român al religiilor 

consideră că civilizaţia contemporană este desacralizată în toate ideologiile şi instituţiile sale, 

că, în realitate, cultura contemporană ascunde sacrul degradat şi camuflat sub forma 

                                                             
7Idem, p. 11. 
8Idem, p. 15. 
9Idem, p. 16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)
BDD-A27933 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

312 

profanului excesiv. Czerwiński sesizează şi că Eliade inversează perspectiva lui Freud. Mai 

exact, pentru Eliade sentimentalismul şi caracterul tendenţios al omului, mai ales în formele 

populare ale culturii contemporane, sunt una dintre urmele violenţei asupra structurii 

spirituale a omului şi nu urme ale sacrului, aşa cum considera Freud. Contradicţia constă, 

aşadar, în modul în care cei doi percep modul şi locurile de manifestare ale sacrului.  

Şi din punctul de vedere al lui Marcin Czerwiński, Eliade este, în primul rînd, 

teoretician şi apostol al culturii orientale, potrivit modului în care percepe trăirea sacrului. 

Prefaţatorul polonez atrage atenţia că în modelul/ sistemul cultural (re)constituit de Eliade un 

rol central îl au simbolul şi mitul, iar definirea şi asimilarea acestor concepte este obligatorie, 

ele fiind cheia de boltă a edificiului hermeneutic creat de autorul studiilor reunite sub titlul 

Sacrum, mit, historia. Czerwiński conchide că, indiferent de minusurile care-i pot fi imputate, 

„Eliade rămîne maestru în domeniile care îi sunt apropiateŗ
10

, asimilarea concepţiei sale 

despre cum trebuie tratat simbolismul religios fiind paradigmatică în ştiinţele umaniste ale 

secolului al XX-lea. 

O altă lucrare importantădesprenoţiunile de sacru şi profan a fost scrisă de către 

Andrzej Tokarczyk
11

, cu titlul Między sacrum a profanum/Între sacru şi profan, apărută în 

revista Nowe Książki, nr. 4/ 1986. 

Din punctul de vedere al lui Tokarczyk, nu trebuie să fii eliadist ca să fii de acord cu 

constatarea autorului Mitulul eternei reîntoarceri că nostalgia omului după împlinirea 

omenirii, din ce în ce mai mare, se reflectă, printre altele, în fascinaţia trezită de ceea ce este 

sau poate fi un catalizator al sacrului.
12

 

Potrivit lui Andrzej Tokarczyk, Eliade conturează o viziune optimistă a Noii Renaşteri 

ce se conturează în contemporaneitate şi chiar în viitorul apropiat, inspirată, totuşi, nu de 

antichitatea greco-romană, cum se întîmplase în Renaşterea care a succedat Evului Mediu, ci 

de descoperirea şi înţelegerea Orientului. Această tendinţă a fost prezentă şi în Polonia anilor 

ř80 şi s-a manifestat prin happening-uri de stradă, moda de a practica yoga sau interesul 

pentru ocultism, teozofie. Tokarczyk consideră că acestea nu trebuie să constituie un element 

permanent şi de viitor. Ele au doar rolul de a compensa momentele de hegemonie scientistă şi 

criză culturală. Tokarczyk contrastează față de viziunea optimistă a lui Eliade cu o convingere 

pesimistă, potrivit căreia ceea ce urmează nu este o Nouă Renaştere, ci o Nouă Barbarizare a 

culturii, pierderea obiceiurilor, fuga după bunuri de consum şi, pînă la urmă, regres şi 

pierderea patrimoniului cultural.  

Se resimte aici ideologia catolică, refuzul amestecării practicilor spirituale camuflate în 

practicile culturale. Este punctul de pornire al criticii operei eliadeşti. Andrzej Tokarczyk 

aduce în discuţie şi cartea lui Rudolf Otto Das Heilige (1917)/ Sacrul: despre elementul 

iraţional din ideea divinului şi despre relaţia lui cu raţionalul, a cărei traducere a apărut în 

                                                             
10Idem, p. 22. 
11

Andrzej Tokarczyk s-a născut în 1932, este istoric polonez al religiilor şi autor al numeroase cărţi din 

domeniul protestantismului, hinduismului, eshatologiei. Dintre acestea, amintim: Trzydzieści wyznań/ Treizeci de 

credinţe, Varşovia, Editura Krajowa Agencja Wydawnicza, 1971, 1987; Religie współczesnego świata/ Religiile 

lumii moderne, Varşovia, Editura Młodzieżowa Agencja Wydawnicza, 1978, 1986; Tolerancja/ Toleranţă, 

Varşovia, Editura Młodzieżowa Agencja Wydawnicza, 1979; Protestantyzm/ Protestantis, Varşovia, „Iskryŗ, 

1980; Five centuries of Lutheranism in Poland, Varşovia, „Interpressŗ, 1984; Fünf Jahrhunderte Luthertum in 
Polen, Varşovia, „Interpressŗ, 1984; Marcin Luter, Varşovia, Editura Krajowa Agencja Wydawnicza, 1985; 

Hinduizm/ Hinduism, Varşovia, Editura Krajowa Agencja Wydawnicza, 1986; Czterech jeźdźców Apokalipsy/ 

Cei patru călăreţi ai Apocalipsei, Varşovia, „Iskryŗ, 1988; Ewangelicy polscy/ Evanghelici polonezi, Varşovia,: 

„Interpressŗ, 1988; Jan Kalwin/ Jean Calvin, Varşovia, Editura Krajowa Agencja Wydawnicza, 1989; Wymarłe 

religie świata/ Religiile dispărute ale lumii, Varşovia: „Libraŗ, 1991; Mify o bessmertii. Potustoronnij mir, 

Moscova: Progress-Akademia, 1992; Karaimizm. Saga polskich Karaimów/ Karaimismul.Saga karaimilor 

polonezi, Varşovia, Verbinum - Editura Księży Werbistñw, 2006; Adwentyzm.Rzecz o końcu świata/ 

Adventismul.Despre sfârşitul lumii, Varşovia, Verbinum - Editura Księży Werbistñw, 2009. 
12 Andrzej Tokarczyk, „Między sacrum a profanumŗ, în revista Nowe Książki nr. 4, 1986, p. 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)
BDD-A27933 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

313 

Polonia abia după cel de-al Doilea Război Mondial, în anul 1968. Perspectiva exegetului 

polonez este, aşadar, una comparatistă, raportînd teoria despre sacru a lui Eliade la cea 

dezvoltată de predecesorul său, Rudolf Otto. Cel din urmă a avut o concepţie proprie şi 

originală a sanctumului, mergînd pe urmele unor autori ca Schleiermacher, Söderblom şi 

Marett, preocupaţi, de asemenea, de această temă. Tokarczyk este convins că, în domeniul 

cercetării asupra sacralităţii, Otto a fost într-o măsură semnificativă, nu doar cronologică, 

predecesorul lui Eliade. Otto a definit categoriile sacru şi profan şi a analizat stările de spirit 

ale omului credincios. A dat naştere şcolii revalorizării sacrului şi mitului. Din această şcoală, 

pe lîngă Leeuw şi Mensching, face parte şi Eliade. Nu trebuie uitat, însă, că Eliade trasează 

clar, în debutul cărţii Sacrul şi profanul, ceea ce-l diferenţiază de omologul său: „După 

patruzeci de ani, analizele lui Rudolf Otto îşi păstrează încă valoarea; cititorul va avea doar de 

profitat citindu-le şi meditînd asupra lor. În paginile care urmează, noi ne situăm, însă, într-o 

altă perspectivă. Am dori să prezentăm fenomenul sacrului în întreaga lui complexitate, nu 

numai în ceea ce comportă el ca iraţional. Nu raportul dintre elementele non-raţional şi 

raţional al religiei ne interesează, ci sacrul în totalitatea lui. Or, prima definiţie ce se poate da 

sacrului este aceea că se opune profanului. Paginile care urmează au drept scop ilustrarea şi 

precizarea acestei opoziţii dintre sacru şi profanŗ.
13

 Sinteza dialectică şi tensiunile dihotomice 

sunt, aşadar, configurate diferit, ceea ce nu înseamnă că nu există şi similitudini între teoriile 

celor doi cercetători ai sacrului. Andrzej Tokarczyk are meritul de a fi evidenţiat aceste 

raporturi, fiind reticent, totuşi, faţă de pluralismul practicilor spirituale. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Czerwiński, Marcin, „Mircea Eliadeŗ, în Revista Nowe Książki 3 (1986), pp. 3-4. 

Czerwiński, Marcin, Przyczynki do antropologii wspñłczesnej, Varşovia, PWN, 1988 

Czerwiński, Marcin, „Prefaţăŗ la Sacrum, mit, historia, Varşovia, Editura PIW, 1993 

Eliade, Mircea, Încercarea labirintului, traducere de Doina Cornea, Cluj-Napoca, Editura 

Dacia, 1990 

Eliade, Mircea, Sacrul şi profanul, traducere din limba franceză de Rodica Chira, Bucureşti, 

Humanitas, 1992 

Lovinescu, Monica, Întrevederi cu Mircea Eliade, Eugen Ionescu, Ştefan Lupaşcu şi Grigore 

Cugler, Bucureşti, Cartea Românească, 1992 

Tokarczyk, Andrzej, „Między sacrum a profanumŗ, în revista Nowe Książki nr. 4, 1986 

                                                             
13 Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, pp. 12-13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:25 UTC)
BDD-A27933 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

