
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

218 

REGISTERS OF LOVE IN THE POETRY OF ZORICA LAȚCU AND MAGDA 
ISANOS  

 

Mina-Maria Rusu 
Senior Lecturer, PhD., ”Apollonia” University of Iași 

 

 
Abstract:The feeling of love is, in both poets, a constant of lyricism, developing metaphorically either 

the love for the earthly beauty of nature or the divinity of the heavenly immense. Love is a form of 

integration of the passing being into eternity. With tragic destinies, the two poets live in this noble 

feeling, overcoming the tragic condition of the human being. 

 
Keywords:hierophony, tragic, limit, nature, God 

 

 

Sub semnul coincidențelor 

Născute la un an diferență - 1916 - 1917 -, în aceeași dată de 17, a două luni 

consecutive de primăvară - martie și aprilie - cele două poete se circumscriu unei zodii 

comune, prin viziunea despre sentimentul iubirii, ca supremă formă de manifestare a 

omenescului din ființa noastră. Deși par a fi diametral opuse, ca poziționare, din perspectiva 

lumescului față de acest sentiment, la o mai atentă privire a liricii lor de dragoste, se poate 

constata faptul că ambele metaforizează trărirea acestuia ca pe un reflex al stării de înnobilare 

prin raportarea vieții lumești, profane, la modelul divin. Studiile lor umaniste de nivel 

academic le-au rafinat discursul liric, poziționîndu-l cînd în zona cereștilor aspirații ale 

omului comun, cînd în lumea divinului intangibil, dar cu o forță modelatoare de netăgăduit.  

Zoricăi Lațcu, destinul lumesc pare că i-a favorizat rafinarea omenescului din 

perspectiva suferinței predestinate, astfel încît gravul handicap fizic pe care-l avea din naștere, 

combinat cu inteligența sclipitoare, dar și desăvîrșita stăpînire a virtuților expresive ale 

cuvîntului au contribuit major la configurarea stilului poetic, depozitar al unei trăiri 

supraumane a tragicului. Poeta face parte din categoria oamenilor aleși de suferință 

predestinată, nu ca blestem, ci ca practică isihastă a cărei finalitate este comuniunea cu 

Dumnezeu și implicit, asumarea unei noi condiții existențiale Ŕ aceea de a fi punte de trecere 

de la neființă la ființare veșnică.  

Magdei Isanos, destinul i-a oferit un alt algoritm de rafinare a existenței comune spre 

atingerea absolutului. Dobîndind de mică un handicap fizic, dotată cu o inteligență sclipitoare 

și cu poftă de viață, poeta se va întîlni cu Dumnezeu în zona prevestirii morții sale timpurii. 

Pînă atunci, iubirea de oameni, de tot ce este lumesc, exprimată mereu prin zîmbet și prin 

optimismul debordant, a creat spațiul sacru în care poeta a exersat acest sentiment purificator.  

Ambele creatoare au avut o cultură temeinică de tip clasic umanist, fapt care a 

contribuit la rafinarea sentimentului de iubire, de la omenesc la divin, grefat, firește, pe 

structura sufletească a fiecăreia. În acest proces poetic se simte o resemantizare a lumii, fie 

prin raportarea directă la cetatea cerească, fie prin înnobilarea ființei umane în spațiul terestru.  

Rădăcini filosofice 

Este neîndoielnic faptul că ambele poete au avut contact cu scrierile filosofilor și 

teologilor lumii, ale căror concepții le-au influențat creația poetică. Ne gîndim mai întîi la 

opera Sf. Augustin, în care sunt definite cele două lumi: una cosmică și alta terestră, ambele 

cu virtuțile și cu efectele asupra devenirii ființei umane.  

În concepția acestuia, imaginea lumii are o structură polifonică, în care două elemente 

adverse Ŕ Civitas Dei şi Civitas terrena Ŕ Ŗse suprapun, se încrucişează şi se confruntăŖ. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

219 

Dacă prima cetate este modelul lumii celeste, cu toate atributele spaţioŔtemporale ale sacrului, 

a doua este Ŗcetatea omenească, prea omenească, în care omul, uitîndu-şi vocaţia eternităţii, se 

închide în finitudinea saŗ
1
, creînd un model ontologic al profanului, pe care va încerca să-l 

sacralizeze. Sfîntul Augustin defineşte relaţia dintre cele două cetăţi şi implicaţiile acestora 

asupra părții umane a Fiinţei: ŖPrima cetate, în făptura propriului ei conducător, îşi admiră 

puterea. Cealaltă îi spune Dumnezeului ei : Iubi-Te-voi, Doamne, Domnul este întărirea mea. 

De aceea, în prima, înţelepţii, care duc o viaţă întru totul omenească, au umblat după bunuri 

trupeşti sau ale minţii Ŕ sau după ambele deodată; aceia care l-au putut cunoaşte pe Dumnezeu 

Ŗnu l-au preamărit ca Dumnezeu şi nu i-au adus mulţumire, ci au rătăcit în cugetări inutile, iar 

inima lor nechibzuită s-a întunecat. Pretinzîndu-se înţelepţi (adică stăpîniţi de propriul lor 

orgoliu şi lăudîndu-se cu mintea lor), au înnebunit şi au înlocuit gloria Dumnezeului 

nepieritor cu imitaţia chipului omului pieritor, al păsărilor, al patrupedelor şi al reptilelor (…) 

Dar în cealaltă cetate, toată înţelepciunea omului stă în evlavia care, singură, îi aduce 

Dumnezeului adevărat cinstea cuvenită şi care aşteaptă drept răsplată lumea sfinţilor, cea a 

oamenilor şi de asemenea cea a îngerilor, astfel ca Dumnezeu să fie toate în toţi.ŗ
2
 

Omul poate migra în modelul celest al lumii, transgresînd hotarele profanului, pînă la 

dobîndirea spirituală a divinului prin înfiorare mistică. Sentimentul acesta e un 

mysteriumtremendum, cum l-a numit Rudolf Otto și se manifestă și în versurile poetei mistice 

Teresa de Ávila
3
: Dios mìo, el perderte temo. (ˇCuán trise es, dios mìo…!) În concepţia 

teologului, un alt reflex al trăirii numinosului este sentimentul superiorităţii absolute pe care 

exegetul îl numeşte majestas. Această latură a numinosului determină o aneantizare, care-i 

imprimă omului atitudinea de umilinţă şi sentimentul distanţării, din care derivă deseori 

Ŗdeprecierea mistică a eu-luiŗ. Latura transcendentă a Fiinţei devine astfel corelativă laturii 

umane şi determină o evaluare subiectivă a omului de către sine, de tipul ŖEu nu sunt nimic, 

Tu eşti totul!ŗ. Rudolf Otto consideră trăirea Ŗsentimentul de a nu fi decît o creatură“
4
, care 

imprimă fiinţei umane, prin determinantul adverbial restrictiv decît, conştiinţa limitei 

acceptate în faţa maiestăţii ce nu cunoaşte limita. În esenţă, atributul tremendum este compus 

din elementele înfricoşare şi majestate; primul defineşte trăirea omului, al doilea, starea 

divinului. Astfel misterul apare ca un concept complex care-şi adaugă atributul mirum, cu 

două manifestări: fascinans şi augustum. Însăşi rădăcina sanscrită ŕmušŕ a lui mysterium 

conduce spre sensul de acţiune tainică, discretă, capabilă să producă mirarea în faţa a ceea ce 

nu este inteligibil şi obişnuit, numit de Rudolf Otto Ganz anderes. Prin atitudinea mistică, 

ființa umană percepe obiectul numinos ca nimicul însuşi, imprimîndu-i un caracter nihilist, 

echivalent cu vidul şi vacuitateadin concepţia misticilor budhişti. Rudolf Otto consideră acest 

nimic sau vid Ŗideogramă numinoasăŖ a lui Ŗcu totul altulŗ care Ŗtranscende categoriile 

noastreŗ, Ŗeste mai presus de orice raţiuneŗ şi alcătueşte Ŗantiteze ireconciliabile şi 

ireductibileŗ
5
.  

 Mysterium dă formă numinosului, în vreme ce tremendum, cu variantele sale de 

manifestare îi asigură conţinutul. Omul religios caută să prindă numinosul fie ca Ŗsă se umple 

de elŗ fie ca Ŗsă se identifice cu acestaŗ. Se poate vorbi despre o Ŗposedare numinoasăŖ 

                                                             
1Cf. Henri Marrou,  Teologia istoriei, Ed. Institutului European, Iaşi, 1995, p.44. 
2Sf. Augustin, (XIV, XXVIII) 
3Teresa de Ávila, Poesías/Poezii, ediţie bilingvă, traducere, prefaţă şi note de Viorica S. Constantinescu, Ed. 

Institutului European, Iaşi, 1996. Mi-e teamă mereu, Domnul meu, / c-aş putea să Te pierd. (Ce tristă-i, Domnul 

meu…!) 
4  Henri Marrou, ,op. cit., p.27. 
5Otto, Rudolf, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj 1996, p.38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

220 

derivată a Ŗputerii miraculoase a numenuluiŗ
6
 care conduce spre rădăcinile magice ale religiei. 

În magie, prin practici specifice, se ţintea obţinerea binelui profan, în vreme ce religia cultiva 

latura sublimă a unor astfel de demersuri, al căror scop era dobîndirea binelui sacru, prin 

asceză, percepută de homo religiosus ca Ŗreculegere şi înălţare individuală a sufletului spre 

sacruŗ
7
 determinată de solemnitatea numinosului. Accesul la sacru pe cale magică are ca 

rezultat bucuria raţională, în vreme ce perceperea acestuia pe calea religioasă a ascezei şi a 

revelaţiei oferă  beatitudinea prin atingerea a ceea ce misticii numesc străfundulsufletului. De 

la magie la asceză se parcurge o maturizare a trăirii pînă la dobîndirea stării sublime a 

misticului, aceea dea fi în spirit. Mysterium îşi asociază în planul acţiunii verbul a mistui; 

aceeaşi Teresa de Ávila mărturiseşte
8
:,Si el padecer con amor/puede dar tan gran 

deleite,/ˇqué gozo nos dará el verte! (Si el padecer con amor…) Ea recunoaşte astfel 

dependenţa şi slăbiciunea umană în raport cu valoarea numinoasă. Misticul este sedus însă de 

un Dumnezeu bun, milos şi iubitor; discursul născut sub semnul lui fascinans capătă o 

structură catafatică ce dimensionează subiectiv sacrul. Din dorinţa omului Ŗde a poseda 

divinul şi a fi totodată posedat de el"
9
, esenţa trăirilor se compune din împlinirea acesteia  în 

liniştea isihastă izvorîtă tocmai din conştiinţa ambivalenţei sacrului. Perceperea lui augustum 

ca dimensiune a numinosului creează în conştiinţa creaturii sentimentul acut al deprecierii 

eului, devenind o referinţă obiectivă la noţiunea de sacru.  

Sacrul transcende numinosul prin facultatea proprie de a lega semnificatul de un semn 

şi de a utiliza un limbaj care, pornind de la ideogramă, construieşte expresii literare ca 

reprezentări ale divinului. Astfel sacrul nu este doar o experienţă trăită individual, o epifanie a 

divinului, instantanee şi trecătoare sau un teopanism mistic. El se manifestă ambivalent, 

Ŗtotodată pur şi impur, benefic şi nefastŗ
10

 şi trebuie să producă o conştientizare a vieţii 

individuale. Considerînd sacrul ca un produs al convergeţei raţionalului cu iraţionalul, îi 

descoperim sorgintea în real şi implicit observăm justeţea concluziilor lui Mircea Eliade în 

urma complexelor sale studii asupra conceptului în discuţie. 

Dacă numinosului îi este proprie doar dimensiunea iraţională, sacrul este o manifestare 

deopotrivă a raţionalului şi a iraţionalului. Elementele raţionale care îl definesc (iubirea, mila, 

compătimirea, întrajutorarea) schematizează structura laturii iraţionale, ale cărei componente 

ţin de aspectul dionisiac al numenului, reprezentat de acel inexplicabil fascinans. în 

componenţa sacrului, elementul iraţional se comportă ca un reflex al suportului raţional al 

conceptului. Astfel, fermecătorul, ciudatul, încîntătorul, delirul, sunt produse de calităţile 

numenului de a iubi, a compătimi, a ajuta omul. 

Iată cîteva ecouri din alte zone decît aceea a poeziei, care configurează algoritmul 

trăririlor generate de iubire poziționată între celest și pămîntean și pe are le-am ales ca repere 

în demersul nostru privind registrele iubirii în lirica celor două poete.  

Iubirea – sentiment divin 

Zorica Lațcu se călugărește la 30 de ani, cam la vîrsta la care Magda Isanos urca la 

Ceruri. Acest amănunt biografic poate explica de ce poezia ei a fost dintru început una de 

adorare a lui Dumnezeu și doar a acelui spațiu numit de Sf. Augustin Civita Dei. În fapt, viața 

dinaintea intrării ei în mănăstire, chinuită de grava infrmitate fizică, apropierea de părintele 

Arsenie Boca, ce i-a fost duhovnic, dar și acea predestinare care a condus-o către fiorul mistic 

sunt rădăcini puternice pentru o pezie de mare profunzime creștină, filosofică, prin care se 

apropie pe alocuri de mistica Teresa de Avila. Poezia Zoricăi Lațcu face parte din lirica 

                                                             
6Idem, p.46 
7Ibidem, p.50. 
8Cf. Teresa de Ávila, op. cit. Dacă suferinţa din iubire / poart-atâta plăcere în ea,/ ce fericire când Te vom 

vedea! (Dacă suferinţa…). 
9 Michel Meslin, Ştiinţa religiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993, p.79. 
10Ibidem, p. 82. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

221 

religioasă înscrisă în curentul de la Gîndirea, de care se detașează prin viziunea originală, 

teologică.  Sentimentul  religiozității se reflectă în toată creația ei, din care transpare iubirea 

lui Dumnezeu pentru oameni, iar declarațiile de iubire ale ființei umane față de Atotputernicul 

sunt, în fapt, expresii ale lucrării acestuia. Versurile poetei sunt expresia înțelegerii acestei 

iubiri, ființa însăși fiind percepută de către autoare nu ca trup, ci ca spirit, ca expresie a voinței 

divine. Poate că acest sentiment a fost cel care a stat la baza seninătății cu care poeta și-a dus 

povara unui destin tragic. În fapt, lirica sa lucrează asupra cititorului, îndumnezeindu-l, 

departe de canon, printr-o puternică metaforizare a existenței întru credință. În poezia sa, 

asistăm la o evadare din lumea profană în încremenirea celestă, unde inexistenţa limitei 

anulează sentimentul tragic al vieţii, de fapt este ceea ce Rudolf Otto numeşte Ŗsentimentul 

stării de creaturăŖ
11

 însumat în recunoştinţă, încredere, iubire, siguranţă, umilă supunere şi 

resemnare. Poezia Zoricăi Lațcu este izvorîtă din rugăciune și poartă în sine virtuțile acesteia. 

În vreme ce religiozităţii Ŕ ca parte a experienţei umane, ca trăire Ŕ îi corespunde ideea de 

sacru şi implicit de raţional, religiei îi aparţin divinul, iraţionalul. Experienţa religioasă pune 

sacrul în relaţie cu hierofaniile care conduc, fireşte, la o simbolistică adecvată. La Zorica 

Lațcu, simbolismul religios este complex, spiritualizat, ducînd la îndumnezeirea sufletului 

omenesc. Poezia ei este un loc în care s-a regăsit, spiritualizîndu-se, în căutarea lui 

Dumnezeu, învingînd patimile omenești și dobîndind  trăirea mistică, astfel încît, prin poezie, 

iubirea să se reverse peste lume: dacă la vederea luminii dumnezeieşti ajunge cel ce s-a 

curăţat de patimi şi a ajuns urcînd pe treptele virtuţilor pînă la o iubire fierbinte de 

Dumnezeu, aceasta înseamnă că el şi-a spiritualizat fiinţa în aşa fel, că ea însăşi a devenit 

căldură şi lumină a dragostei de Dumnezeu şi de oameni.
12

 Iată ce declară poeta, în acest 

sens: De cînd în noapte, Doamne, Te-am simţit,/ Atît de-aproape. Dragoste era?/ Stăteam 

pierdută-n Tine, undeva,/ Învăluită cald în Dumnezeu./ Şi Tu erai în mine, Doamne-al meu! În 

poezia Răpire, ființa umană care îl iubește pe Dumnezeu îl caută asiduu: În valuri de lumină, 

undeva./ Şi n-am ştiut că asta e iubire./ Să treci din beznă în nemărginire,/ Cu mîna strînsă-n 

mîinile Cuiva./ Cînd ne-am oprit, s-a-ntors privirea mea/ Spre Cel ce mă dăduse. Şi uimită,/ 

Am cunoscut lumina nesfîrşită, /Că, toată, valuri, de la El venea. 

Starea mistică, în volumul Poemele Iubirii, cel mai valoros, tematic, al poetei, 

culminează cu găsirea lui Dumnezeu, definit complex, ca expresie supremă a desăvîrșirii, prin 

rezultatul acestui sentiment: Nu ştiu cum să Te numesc Iubire:/ Părinte, frate, domn, prieten, 

mire.../ Căci să vorbesc cu meşteşug nu ştiu,/ Dar parcă, Doamne, Mumă-mi eşti şi Fiu. 

(Rodire) Folosind de două ori titlul Acatist, poeta exprimă metaforic sentimentul care leagă 

mirii - iubirea. O poezie cu aer de confesiune, care păstrează tiparul viziunii poetice a Zoricăi 

Lațcu: Iubirea mea, Tu, crinul meu de foc. Poeta conchide astfel că sentimentul nobil de 

iubire duce la desăvîrșirea ființei și îl metaforizează prin imaginea crinului de foc. O gamă 

largă de metafore vine să  construiască edificiul peren al iubirii, ca „jertfă a arderii de totŗ, 

„floare-n flăcări, cu miresme buneŗ, „flacără de argint, cu raze blîndeŗ, „pîine coaptă-n 

tainicul cuptorŗ, toate configurînd traseul inițiatic pe care misticul îl parcurge în căutarea lui 

Dumnezeu și a sinelui, depotrivă. Imaginea este una a identificării simbolice a trecătorului 

ființei pămîntene cu perenul, ca timp etern al lui Dumnezeu. Una din marile taine ale lumii, 

Iubirea este o metaforă a unei cosmogonii: În haosul de zări nelimitate, Cînd lumea nu avea 

măsurătoare, erai, Iubire, atotcuprinzătoare, În inima treimii închinate (...) Iar cînd va începe 

iarăşi lina stare de pace şi tăceri ce nu se curmă, Şi-atunci, şi-atunci vei fi Iubire mare... 

Gama variată a sensurilor celei mai mari Taine, iubirea, este o expresie a virtuților sacre ale 

poeziei, prin care Zorica Lațcu oferă cititorului un mijloc de purificare, facilitîndu-i 

îndumnezeirea. Părintele Teofil Pârâianu, povestind despre prima întîlnire cu maica Teodosia, 

                                                             
11  Rudolf Otto, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj 1996, p.15 
12 Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura IBMBOR, Bucureşti, 2002, p.421  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

222 

spune: „Cînd am întîlnit-o eu pentru prima dată, în anul 1954, parcă îmi era frică să o întreb 

ceva, pentru că aveam impresia că face nişte eforturi peste fire ca să răspundăŖ. Suferinţa ei 

fizică a fost însă acoperită de frumuseţea şi adîncimea iubirii ei pentru Domnul, de la care a 

primit daruri alese din care au izvorît atîtea poezii, poate pentru a se împlini încă o dată 

cuvîntul Apostolului Pavel care zice că „puterea lui Dumnezeu întru neputinţe se 

desăvîrşeşteŖ(II Corinteni 12, 9). 

Iată o replică metaforizată la Civitas Dei Ŕ CivitasTerrena, în viziunea Magdei Isanos, 

care își intitulează o poezie, Dumnezeu: Oamenii bogați au făcut icoane,/catapitezme-aurite 

și strane,/însă Dumnezeu n-a venit/în locul astfel îngrădit.//Bogații stăteau groși, 

împovărați/și se uitau la sfinții frumos îmbrăcați.//În vremea asta, Dumnezeu zbura-n 

copaci,/făcîndu-i să-nflorească./ […]/Avea atîtea de făcut Dumnezeu,/și oamenii îl plictiseau 

mereu,/cerînd unul pentru altul rău. Supărarea divină se spulbera repede și Dumnezeu punea 

fulgeru-n teacă/și s-apuca alte lucruri să facă. Un Dumnezeu extrem de lumesc și previzibil, 

cu un comportament aproape ludic, creat de un spirit optimist, așa cum a fost Magda Isanos.  

Spațiul pămîntesc are, în poezia ei, o aura edenică, dovedindu-se, în timp, un locus 

amoenus identificat în grădina-rai, unde toate minunile cerești par a fi coborît: Doamne, unde 

ai să ne aşezi pe noi visătorii,/ Iartă-ne ce-am greşit şi primeşte-ne în grădinile / pe care 

îngerii tăi le-au plivit (Doamne, unde ai să ne aşezi pe noi?). Într-o altă poezie, divinitatea 

coboară populînd spațiul teluric și sacralizîndu-l: Era plină grădina. / Cu fiecare zeu creştea 

lumina. (Zeii). Natura originară, un anotimp de primăvară eternă, grădini cu arome de rai, 

toate desenează o metaforă a sufletului poetei, cu nimb paradisiac, în care Dumnezeu 

veghează discret: Vijelioase flori din pămînt aburind, / Ca nişte strigăte cresc, saltă zîmbind. / 

Care e vrerea lor gingaşă-n vreme? / Noaptea-n grădinile mari nu se vor teme? // Însă-n 

mijlocul lor, bolnav de vis, / ochiul lui Dumnezeu şade deschis… / Haina lui mirosind a 

ierburi şi cer Ŕ / fără să ştie oraşul de piatră şi fier. (Flori) Din aceeași gamă care definește 

cetatea face parte și pădurea, nobilă lucrare a lui Dumnezeu, spațiu de o frumusețe diafană, 

coborît parcă din ceruri: Primăvara-n pădure văzui / cum trecea Dumnezeu cu cetele lui, / şi-

aprindea în fiecare mugur un fir / de lumină, ca un safir. / ...Apoi orice lucru părea / plin de 

rouă şi sărutat de stea, (În pădure). În fapt, natura pare o zămislire sacră, de la Facere, 

plămădite din cel dintîi lut al lumii, / în ere uitate fierbinţi (În asfinţit). În acest decor sfînt,  

hulubii albi şi roşii se rotesc (Primăvara), evocînd îngerii raiului, coborîți pe pămînt.  

Sentimentul iubirii este, iată, la Magda Isanos, expresia consubstanțialități cu pămîntul 

cu rod, impregnat de spiritul divin, fapt care determină înțelegerea unei subtile declarații de 

iubire față de Dumnezeu, cel care a zămislit totul. Este, în aceste versuri, o exprimare discretă 

a deplinei adorații a poetei față de orice semn taumaturgic pe care îl descoperă în natura 

înconjurătoare și care îi dă o vitalitate ce vine să contracareze umbra morții. Iubirea de natura 

cu accente divine, paradisiace, este un sentiment care mărturisește credința în reintegrarea 

ființei, după moarte, în ciclul etern. De aici vine, probabil, acel optimism definitoriu pentru 

lirica poetei, acea seninătate cu care își asumă destinul tragic. Prin evadarea într-un paradis 

terestru, se ajunge la o absolutizare a limitei, la o închidere generatoare de spaţii în care 

timpul este convertit în durată, iar raiul antropomorf este produsul unei exaltări morale, în 

faţa binelui şi frumosului absolut. Evadarea ființei într-un paradis extramundan de o 

perfecţiune teomorfă, potenţată de ritmurile cosmice conduce la anularea tragicului, prin 

relativizarea limitei absolute. Aici îi conduce năzuinţa pe mistici, care dobîndesc prin fiorul 

trăirilor, ceea ce Blaga numeşte Ŗun nou euŗ definit ca Ŗechivalentul ontic al marii opere de 

creaţie, pe care o găsim în planul miticŔreligiosŔmetafizicŗ
13

. Creaţia este pusă sub semnul 

                                                             
13  Lucian Blaga, Gândire magică şi religie, în cap.Certitudine şi supraconştiinţă, Ed. Albatros, Bucureşti, 

1996, pp.373-375. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018 

 

223 

iraţionalului. Timpul îşi pierde identitatea, pînă la anulare. Raiul teomorf e doar un spaţiu 

ilimitat, scos de sub incidenţa curgerii temporale.  

ŖPresimțirea că va muri a Magdei Isanos s-a împlinit repede și nu putem decît să 

regretăm că n-a trăit mai mult cea care se anunța, chiar și printr-o activitate atît de restrînsă, 

drept cea mai profundă poetă a literaturii române.ŗ
14

 considera Nicolae Manolescu, iar 

Constantin Ciopraga o prezintă  într-o linie hieratică: ŖCîntînd ca privighetorile oarbe poeta 

practică, instinctiv parcă, un fel de hierofanie, de unde revelarea legăturilor dintre oameni și 

lucruri, dintre cuvînt, ca instrument de confesiune, și senzația de insecuritate, marcată de 

războiul mondial al doilea.ŗ
15

 

Sistemul deducţiilor propuse ne îndeamnă la o fugară reamintire a esenţei sistemului 

filozofic hegelian care considera lumea ca o expresie a raţiunii, compusă din trei mari 

realităţi: divinul, natura şi umanul. 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Blaga, Lucian, Gîndire magică şi religie, Ed. Albatros, Bucureşti, 1996 

Ciopraga, Constantin, prefață la Cîntarea munților, B.P.T., 1988, Editura Minerva, București   

de Ávila, Teresa, Poesías/Poezii, ediţie bilingvă, traducere, prefaţă şi note de Viorica S. 

Constantinescu, Ed. Institutului European, Iaşi, 1996 

Manolescu, Nicolae, prefață la Poezia română modernă de la G. Bacovia la Emil Botta, 

B.P.T., Editura pentru literatură, 1968 

Marrou, Henri, Teologia istoriei, Ed. Institutului European, Iaşi, 1995 

Meslin, Michel, Ştiinţa religiei, Ed. Humanitas, Bucureşti, 1993 

Otto, Rudolf, Sacrul, Ed. Dacia, Cluj 1996 

Sf. Augustin, (XIV, XXVIII) 

Stăniloae, Dumitru, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura IBMBOR, Bucureşti, 

2002 

                                                             
14Nicolae Manolescu prefață la "Poezia română modernă de la G. Bacovia la Emil Botta", B.P.T., 1968, Editura 

pentru literatură 
15Constantin Ciopraga -prefață la "Cântarea munților". B.P.T., 1988, Editura Minerva, București   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:14 UTC)
BDD-A27920 © 2018 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

