JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

ELIADE LU PAR ELIADE. CONSIDERATIONS DE L'AUTEUR SUR SES
PROPRES CONTES FANTASTIQUES

Rodica Brad
Senior Lecturer, PhD., "Lucian Blaga” University of Sibiu

Abstract:We would like to follow the statements Eliade makes on various occasions over the years on
his own fantastic writings which he sometimes interpret regarding his own theory on fantastic, as a
phenomenon born from the degradation of the sacred and related to the theory of the camouflage of
the sacred into the profane but also regarding the critical, sometimes inappropriate reception of his
writings. Some other times, in the Diary or in other writings, Eliade jots down aspects of the scholarly
writings which he finds in stories without having had the intention to develop them in a literary
manner. Following these critical reflections we understand the major role played in his laboratory of
creation by the scholar’s intuition, the convictions of the religions historian, of Eliade as the
mythologist and the specialist in hermeneutics, but mostly the importance given to creative
spontaneity, the lack of any fettering of creative imagination. Freedom is the sign under which
literature and fantastic writings are created, which give the key to the work itself, according the
author’s confession.

Keywords:novel, fantastic theory, journal, exegesis, interpretation

Sans aucun doute Eliade appartient a la catégorie des écrivains autoréflexifs qui
s’intéressent a I’exégeése de leurs ceuvres. C’est ce qu’il souligne d’ailleurs lui-méme : « Je
suis de ces auteurs qui croient pouvoir formuler une opinion critique, donc objective et
argumentée sur leur propre création littéraire, j apprécie 1'exercice de juger et de comprendre
sa propre ceuvre I'un des plus fascinants exercices de critique intellectuelle. J'ai écrit une
longue préface a Océanographie et, si on réédite jamais mes vieux romans, je les
accompagnerai volontiers de longues préfaces ou je ferai « le critique », mais ou j’oserais
polémiquer avec mes critiques »'.

La littérature fantastique représente assurément le compartiment le plus aimé par
"auteur, le plus souvent abordé aussi, celui qui exprime le mieux le moi profond du créateur
Eliade, continiment fasciné par le mystere infini du monde et par son complexité accablante.

Tout comme ’auteur I’avoue a Monica Lovinescu dans une interview publié¢e dans le
volume Entretiens avec Mircea Eliade, la littérature fantastique et surtout son dernier roman
La Nuit de la Saint Jean donnent la clé de I'ceuvre entiére.? Eliade a manifesté non seulement
un intérét spécial pour le genre fantastique qu'il a cultivé en des formules de création toujours
renouvelées, mais il a investi ce genre de valences et de dimensions nouvelles, en accord avec
ses propres convictions et ses propres théories. L' ceuvre est parfaitement unitaire et ouverte a
un humanisme que "auteur a envisagé a travers la redécouverte et la revalorisation du sacré,
du mythe et du symbole dans la vie de I'homme actuel désacralisé. Dans cette perspective, la
théorie du camouflage du sacré dans le profane est aussi la clé de volte de la littérature

! Mircea Eliade la revue Rampa, 7 dec. 1935

https://www.google.ro/search?q=Rampa+,+7+dec+1935&rIz=1C1JRYI_enRO709RO709&tbhm=isch&tbo=u&so
urce=univ&sa=X&ved=0ahUKEwib8fSkhYLZAhWRe8AKHVtaBqoQ7AkINw&biw=1366&bih=662

% Monica Lovinescu Intrevederi cu Mircea Eliade, Eugen lonescu, Stefan Lupascu si Grigore Cugler/ Entretiens
avec Mircea Eliade, Eugen lonescu, Stefan Lupascu si Grigore Cugler, Bucuresti, Editura Cartea Roméneasca,
1992.

189

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

fantastique ayant comme corollaire I'incognoscibilité du mystére dans les conditions de la vie
sécularisée de notre temps.

Plus encore, Eliade a cru avec conviction a 1'avenir de la littérature fantastique dans
laquelle il a vu un genre révolutionnaire, raccordé aux grandes théories et découvertes
enregistrées dans les sciences positives, mais aussi dans les mutations intervenues dans
I"évolution du roman au XXe si¢cle. Ainsi, pour Eliade le fantastique représentait une maniere
nouvelle et inédite de retourner a la ,,dimension mythique, autonome et glorieuse de la
narration”, un genre a une forte dimension gnoséologique, capable d'incorporer le discours
scientifique dans la tentative de donner sens a 1'existence par le fait méme de révéler les
mystéres qui ne cessent de nous inciter au-dela des frontieres de la connaissance rationnelle.

Le fantastique devient donc pour Eliade un genre discursif profondément significatif,
capable d'innover le genre épique, proposant une nouvelle mythologie par le retour aux
sources oubliées de 1'imagination littéraire, une possibilité de réinvestir du sens la vie
marquée par le vide existentiel de 'homme sécularisé de la contemporanéité. Représentant
donc ,,une nouvelle mythologie” par son adaptation au besoin de sacré de I’ homme sécularisé
mais aussi aux découvertes enregistrées dans le domaine des scienceS positives ou des
sciences humaines (dont il considére I'épanouissement fondamental pour le XXe siécle : la
psychologie, la sociologie, I histoire des religions, I histoire, la philosophie ou les expériences
paranormales).

Si la théorie du camouflage du sacré dans le profane représente une sorte de clé et en
méme temps un élément unificateur et intégrateur de I'ceuvre, le fantastique €quivaut a une
technique de création capable de révéler, par des moyens spécifiques, 1 essence des mysteres
qui nous entourent. Etant d'essence sacrée, le fantastique est aussi réinvesti intellectuellement
et méme philosophiquement comme formule de création a méme de renouveler la littérature
par 1'assimilation des découvertes enregistrées au long des cinq derniéres décennies.

Genre moderne complexe, le fantastique est donc pour Eliade genre de prédilection
pour investiguer sur le terrain littéraire les niveaux du réel a 1'unité desquels I'homme ne
cesse d'aspirer tant par la connaissance de type rationnel que par celle poétique et
symbolique. Par le fantastique Eliade montre que il n'y a pratiquement pas d antinomie entre
le réel et le surnaturel, mais que, au contraire, les deux peuvent coincider secrétement, pour
peu de temps et de manicre fulgurante. C est par la superposition secréte des deux plans qu'on
crée les prémisses de la constitution et de | interprétation des sens car, tout comme Eliade
I"affirme et le répéte, le mystére du camouflage exprime en derniére instance le mystére de la
condition humaine.

Eliade s'est prononcé assez souvent sur ses écrits littéraires et notamment sur ses
contes fantastiques considérant utile d'intervenir pour expliquer, pour interpréter ou méme
pour corriger des fois la réception critique considérée inadéquate de certains de ses contes.
Cette tendance réflexive se fait voir en fait durant toute sa carriére littéraire, a partir des
premiers écrits parus en Roumanie et jusqu'aux derniers contes rangés souvent par les
critiques dans la catégorie des contes mythiques ou mystiques. Les textes littéraires sur
lesquels il a décidé de se prononcer sont d'abord les deux romans fantastiques écrits en
Roumanie s'inspirant de la tradition fantastique roumaine (Eminescu) et de la tradition
folklorique Mademoiselle Christina et Le Serpent (a ce temps-la, Eliade a méme écrit une
¢tude trés importante intitulée Le Folklore comme instrument de connaissance publiée en
1937), ensuite ses contes formant le cycle indien Minuit a Serampore et Le Secret du docteur
Honigberger. Les contes écrits a Paris et surtout a Chicago jouiront également de
considérations critiques énoncées spontanément ou en rapport avec la réception critique
considérée inapproprié¢e. C'est surtout le cas de la nouvelle Chez les Bohémiennes dont la
réception a incité I'auteur a donner des explications intéressantes qui renvoient aussi a sa
maniere d envisager la fiction en général. Les textes écrits en exil en marge desquels Eliade a

190

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

glosé sont donc: Chez les Bohémiennes, le Pont, Le vieil homme et I'officier, Les Fossés, In
curte la Dionis, mais surtout le roman La Nuit de la Saint Jean qui présente aussi, entre autres
dimensions, des éléments fantastiques.’

C’est dans Cahiers de [’Herne et dans Fragments d’un Journal qu’Eliade raconte
I'histoire de I'écriture du roman Domnisoara Christina/Mademoiselle Christina et insiste sur
sa conviction que les gens peuvent avoir aussi d’autres modes d’existence que celle
« incarnée ». L anormalité qui intervient dans le roman sera lue et expliquée par Eliade (dans
sa correspondance) par ce qu’il appelle « la corruption du réel », une forme de contamination
du réel (assimilé a la vie) par I'irréel, représenté par le vampire amoureux, mais aussi par la
nostalgie inassouvie de vie ressentie par celui-ci. Ainsi, dans une lettre adressée a Stefan
Nechifor, I'auteur du drame lyrique en deux actes inspiré par le roman, Eliade note, a peu pres
50 ans apres I’écriture : « mon personnage, Mademoiselle Christina, était la fille d'un boyard
qui avait été tuée pendant les révoltes paysannes de 1907, qui retourne sans cesse aux lieux de
son enfance, ou elle n'avait pas réussi a vivre sa jeunesse. Evidemment, étant ‘revenant’, elle
ne pouvait prolonger cette ‘fantomatique’ et précaire post-existence que par le sang des
animaux du manoir et du village. Mais ce n’est pas ce motif folklorique qui constitue le point
de départ du drame, mais le fait que Mademoiselle Christina avait réussi a « corrompre »,
spirituellement parlant, une petite fille de dix a onze ans, Simina, sa niéce, avait donc réussi a
communiquer avec elle de fagon concrete, en lui apprenant de ne pas avoir peur de sa
présence « physique ». Bien que encore enfant, Simina était devenue, grace a cette expérience
singuliere, « miire » de tous les points de vue. C’est ainsi que, lorsque Mademoiselle Christina
tombera amoureuse d'un des hotes du manoir et essaiera de le séduire, en le séduisant d'abord
dans le réve, ensuite en le préparant a ne pas sortir du charme méme pas apres 1'avoir réveillé,
Simina va refléter exactement cette ‘passion’ et se conduira envers Egor en femme adulte. Il
ne s agit pas de précaution sexuelle ou autre - mais d une condition absolument automatique
engendrée par la corruption qui résulte du renversement des lois naturelles. Je me rendis tres
bien compte de I'horreur de ce personnage, mais c’était ce que je voulais montrer : que tout
retard contre la Nature, dans une condition paradoxale (un étre « spirituel » se conduisant
comme un corps vivant), constitue une source de corruption pour tous ceux qui I'entourent.
Sous son aspect angélique, Simina cachait un monstre et cela pas a cause d’instincts ou
pulsions aberrants mais, au contraire, a cause d’une fausse spiritualité, du fait qu elle vivait
complétement dans 1'univers de Mademoiselle Christina, un esprit qui refusait d assumer sa
maniére spécifique de vivre »”.

L¢laboration du roman Le Serpent a été fascinante pour l'auteur qui I'explique dans
I'Epreuve du labyrinthe : « La nuit, pendant deux ou trois heures, j'écrivais Le Serpent.
Comme toujours dans mes histoires fantastiques, tout commengait dans un univers quotidien,
banal. Un personnage, un geste, et peu a peu cet univers se transmue. Cette fois, c'est un
serpent qui surgissait dans une maison de campagne ou se trouvaient je ne sais combien de
personnes... Je me mettais a écrire, chaque nuit, sans rien savoir d'avance. Je voyais le début,
et puis, au fur et a mesure, je découvrais la suite. Evidemment, je savais beaucoup de choses
sur le symbolisme du serpent. J'avais méme écrit un article sur son role rituel et j'avais sur le
sujet toute une bibliothéque a portée de la main-mais je n'ai pas eu la moindre tentation
d"aller y chercher quelque détail. Quinze jours plus tard, le roman était fait. A la lecture des
épreuves, j'ai été treés étonné par la continuité et la cohérence du récit. Pourtant, tous les jours,
a trois heures du matin, j'avais déposé devant ma porte la liasse de pages rédigées [...].Mais
ce qui m'étonnait davantage encore, ¢'était de ne découvrir dans mon Serpent aucun de ces

¥ Cest surtout dans Fragments d'un Journal que I'auteur présente 1'élaboration longue et difficile du roman.
Nous ne nous proposons pas de commenter aussi ces notes, faute d espace.

* Mircea Handoca Convorbiri cu si despre Mircea Eliade/ Entretiens avec et sur Mircea Eliade, Bucarest,
Humanitas, 1998, p. 220, (notre trad. RB).

191

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

grands symboles que je connaissais si bien. Aucune parcelle de mon savoir n"était passé dans
cette ceuvre d'imagination. En sorte que son symbolisme, qui ne répéte rien de connu, est
assez obscur, et-parait-il-assez réussi du point de vue de la fiction. Quand on est possédé par
un sujet, la vision intérieure est sans doute nourrie de tout ce qu'on porte en soi, mais cette
vision est sans aucune relation avec le savoir intellectuel des mythes, des rites et des
symboles.»”

Sur Le Serpent Eliade note aussi le 24 juin 1963 dans Fragments d un Journal: « un
jeune étudiant de Social Thought, Botinovici, vient me voir. Il avait lu Le Serpent en
traduction allemande et avait été enthousiasmé. Il voudrait lire d’autres de mes ceuvres
Hlittéraires”, mais je ne I’y encourage pas. Nous parlons, cependant, de ma conception du
fantastique en littérature. Je lui rappelle que cette conception prend ses racines dans ma
théorie de ,,I’Incognoscibilité” du Miracle- ou dans ma croyance qu’apres I’Incarnation, le
Htranscendant” se camoufle dans le monde ou dans I’histoire et devient ainsi ,,incognoscible”.
Dans Le Serpent, une atmosphére banale et des personnages médiocres se transfigurent
graduellement. Mais, ce qui venait d’,,au-dela”, ainsi que toutes les images paradisiaques de la
fin du récit — étaient déja /a, des le début, mais camouflées dans la banalité de tous les jours
et, comme telles, méconnaissables.®

Quant au symbolisme et a la gestation du conte Le Serpent, c'est le Fragment
autobiographique qui offre des éclaircissements. Eliade parle de 1’absence de toute
collaboration consciente entre 1’écrivain libre, I’érudit et I'interprete des symboles dans le
processus d’¢élaboration du conte : « par rapport au symbolisme du serpent, je disposais d’un
matériel folklorique et ethnographique considérable, mais, malgré cela, je ne 1’ai pas consulté.
Peut-étre que, si je m’y étais appliqué alors, le symbolisme du Serpent aurait été encore plus
cohérent, et I’invention littéraire en aurait été génée. Je ne le sais pas. Ce qui me semble
intéressant est que, bien que « j’eusse attaqué» un sujet si cher a I'historien des religions que
J’étais, I’écrivain a refusé toute collaboration consciente avec 1’érudit et I’interprete des
symboles, a tenu a tout prix a rester libre, a choisir ce qu’il aimait et a refuser les symboles et
les interprétations que 1'érudit et le philosophe lui offraient toutes faites »'. Et Eliade conclut
avec fermeté sur ce moment de sa création : « L expérience du Serpent m’a convaincu de
deux choses: 1.-que D’activité théorique ne peut influencer de maniére consciente et
volontaire I'activité littéraire ; 2. —que I'acte libre de la création littéraire peut, au contraire,
révéler certains sens théoriques. En effet, ce n’est qu’aprés avoir relu Le Serpent en volume
que j'ai compris que dans ce livre, j’avais résolu, sans le savoir, un probléme qui me
préoccupait depuis longtemps (depuis les Soliloques, 1929-32) et que j’ai exposé plus tard, de
fagon a peu pres systématique, dans le 7 raité»®. 13307.

Les contes du cycle indien projettent le lecteur dans le fantastique le plus pur, croit
Henri Claude Roquet. Interrogé sur la croyance qu’il accordait aux faits racontés, Eliade
répond sans hésitation : « Je crois dans la réalit¢ des expériences qui nous font «sortir du
temps » et « sortir de ’espace ». Ces dernicres années, j’ai écrit quelques nouvelles ou il est
question de cette possibilité de sortir de son moment historique ou de se trouver dans un autre
espace, comme Zerlendi. En décrivant les exercices yogiques de Zerlendi, dans Le secret du
docteur Honigberger, j’ai donné certaines indications, fondées sur mes propres expériences,

*Mircea Eliade L'Epreuve du labyrinthe.Entretiens avec Claude Henri Rocquet, Paris, Belfont, 1988, pp.197-
198.

® Mircea Eliade Fragments d'un Journal, traduit du roumain par Luc Badesco, coll. Nrf, Paris, Gallimard, 1973,
p. 427.

"Mircea Eliade Fragment autobiografic/ Fragment autobiografique, Caete de dor reproduit dans Biblioteca
Bucurestilor, lanuarie 2007 — Anul X, Nr.1.

®lbidem.

192

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

et que j’ai passées sous silence dans mes livres sur le Yoga. Mais, en méme temps, j’ai ajouté
des choses inexactes, justement pour camoufler les données réelles. »°

A propos du Secret du docteur Honigberger, Eliade explique sa fagon de désigner le
narrateur et surtout son dessein de faire disparaitre toute trace du passage de celui-ci dans la
maison de Zerlendi: « en décrivant les exercices yogiques de Zerlendi, dans Le secret du
docteur Honigberger, j’ai donné certaines indications, fondées sur mes propres expériences,
et que j’ai passées sous silence dans mes livres sur le Yoga. Mais, en méme temps, j’ai ajouté
des choses inexactes, justement pour camoufler les données réelles. »™° Interrogé de nouveau
s'il croit véritablement aux faits qui nous font sortir du temps et de I'espace, Eliade répond
sans hésitation: «oui, dans le sens qu’on peut avoir une expérience tellement « convaincante »
qu’on est oblige de la considérer comme réelle.»™

Plus tard, en 1947, une note du Journal vase rapporter a la lecture de la nouvelle Le
Secret du docteur... par Pauwels. Ainsi, le 1 mars 1947 Eliade écrit : « Pauwels mécrit que le
Secret du docteur Honigberger 1'a enthousiasmé et qu'il croit susceptible d'accrocher un
vaste public: “mais de la bonne fagon, car vous offrez moins a la distraction qu'a la
méditation ”. Mais la traduction de J.C. lui semble ,, trés en dessous de ce que I'on devine du
texte original et dessert beaucoup I'ouvrage. Il y faudrait un style aussi ¢légant et serré que
celui de Mérimée. Mais il ne comprend pas trés bien la fin... »*2.

Eliade donne d'abord des détails sur 1'écriture de la nouvelle In curte la Dionis dans
Fragment d"un Journal le 12 avril 1966, plus précisément sur 1'idée du conte et sur le théme
du labyrinthe et de I'amnésie: «un sujet de nouvelle commence a me passionner. Je m'en
,vois” que le début, qui est assez mystérieux. Un homme arrive en taxi, entre pressé dans un
hotel a plusieurs étages —et il s arréte exaspéré. Il était venu rencontrer quelqu'un dont le nom
lui échappe soudainement. Impossible de se rappeler. En vain le concierge essaie-t-il de
I'aider: il rencontrait cette personne pour la premiére fois, il ne I'avait jamais vue et ne savait
méme pas quel était son métier. Le concierge lui montre le tableau avec les noms des
locataires. L'inconnu hésite et finalement il a I'impression qu'un certain nom est bien celui
qu'il cherche. Il le répéte plusieurs fois, demande I'étage, le numéro de 1'appartement et
monte dans I"ascenseur. Arrivé au dernier étage, il se rend compte qu'il a de nouveau oublié
et le nom et le numéro de la porte. Il a honte de descendre pour relancer le concierge. Il
marche un peu au hasard dans le couloir. Le temps passe. Au bout d'un quart d heure, il lui
semble se retrouver a 1'endroit d"ou il était parti. Une amnésie étrange, pleine de surprises-car
dans le vide laiss¢ par l'oubli se faufilent toutes sortes de personnages irréels et des
événements incompréhensibles se précisent.»13

Le méme conte In curte la Dionis est commenté par Pauteur par la transposition du
mythe orphique renversé en littérature : « je relis /n curte la Dionis - note Eliade - [...] et je
me demande ce qu’on comprendra de cette nouvelle - et qui en comprendra. Le symbolisme
de base en est évident (ou du moins c’est mon impression): c’est I’inversion du mythe
orphique. Ce n’est plus Orphée qui descend aux Enfers pour ramener Eurydice a la vie mais
c’est elle, la femme (Leana) qui le cherche, le trouve et le fait sortir d’« Enfer », c’est a dire
qu’elle le sauve de la perte de soi, de ’amnésie, de l’aliénation dans laquelle Adrian

Mircea Eliade L Epreuve du labirynthe, ed. citée, p. 61.
1bidem.

1bidem.

'2 Mircea Eliade Fragments d'un journal, ed. citée, p. 62.
Blbidem, p. 517.

193

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

s’effondre périodiquement). Mais combien d’autres « sens », a peine suggérés dans la
nouvelle, ne s ajoutent au scénario mythologique bien connu ».**

A propos de 1'¢laboration de la nouvelle Pe strada Mdantuleasa | Le vieil homme et
I"officier qu'il considére son ceuvre la plus libre et aussi la plus réussie, Eliade note en aott
1955: « j'ai commencé un long récit- Strada Mantuleasa - qui me passionne. Il m arrive
d’écrire huit a neuf heures par jour, comme dans ma jeunesse. Je me plonge insensiblement
dans une mythologie bucarestoise, en hibernation depuis quinze ans»*°,

Eliade explique la signification de cette nouvelle par I'opposition de deux
mythologies : la mythologie issue du folklore et celle du monde moderne : «jai voulu
opposer deux mythologies : la mythologie populaire, la mythologie du folklore, qui est une
richesse vivante et inassouvie pour le vieux professeur, et la mythologie du monde moderne,
de la technocratie - celle-ci dépasse largement le cadre étroit de la police d'un Etat totalitaire,
donc la mythologie des gens munis de logique et de toutes sortes d’instruments. Ces deux
mythologies sont mesurables réciproquement. La police veut déchiffrer le sens caché de ces
histoires. Dans un certain sens, elle a raison, mais elle se résume a chercher un secret
politique. Ces gens veulent déchiffrer 1 autre univers, I'autre mythologie, a la lumiére de leur
propre mythologie. Ils sont incapables de s'imaginer qu un sens pourrait exister en dehors de
leur champ politique »*°.

Eliade se déclare d’accord avec I'interprétation donnée par H. Cl. Rocquet a ce conte
voyant dans la nouvelle une allégorie de 1'historien des religions qui reconstitue la mémoire
des hommes mythiques et qui, par cette mémoire, les sauve : « Ainsi, toute mémoire serait
une mémoire de I'origine et toute mémoire serait lumicre et salut. Parce que rien n'est perdu,
parce que, grace au temps, au temps qui détruit et crée sans cesse, I'origine a acquis un sens.
Nous verrions de la sorte comment [histoire s'accomplit en herméneutique et
I"herméneutique en création, en poésie. Il me semble que Zaharia Farima est le gémeau
mythique et le double fraternel de Mircea Eliade.»'’.

Une autre dimension de cette nouvelle est accentuée par ’auteur, celle de « parabole
de ’homme fragile. Farima est le nom du vieil homme, cela veut dire en roumain « miette,
fragment ». Or, c'est lui qui survit, et ce sont les puissants qui tombent. Cela veut dire au
moins que celui qui sait raconter peut, dans certaines circonstances difficiles, se sauver ».%.
De méme, le conte en question pourrait étre interprété aussi sous 1’angle de vue de I’anamnése
comme moyen de récupération de la signification perdue. C'est la grille de lecture que
propose Claude Henri Rocquet et que Mircea Eliade accepte, en relevant que celui-ci a touché
le fond : « Rappelez-vous, dit Farima.» Et les hommes se souviennent d'eux-mémes. Par des
chemins de fable, d'enfance, ils retrouvent leur vérité. Le vieil homme rappelle un temps qui a
existé, le temps de I'école primaire, voici trente ans, mais il suffit de rappeler ce temps pour
que, plus profond, surgisse le temps légendaire. En somme : sous | histoire, le mythe ; et sous
le mythe, la mémoire de 1'origine.»'*. En effet, dans une lecture politique, on devrait dire que
Farima s'insinue de maniére consciente au ventre du Léviathan, n'étant donc pas une victime
innocente, vu qu il se propose de défier le monstre. C’est pourquoi il devient le symbole de
I"homme qui cherche le salut par le Logos, qui rappelle au monde amnésique du pénitencier
généralisé la dimension oubli¢e du Logos.

“Mircea Eliade. Jurnal/Journal Editie ingrijitd de Mircea Handoca, édition soignée par Mircea Handoca, 2 vol.
Vol. 1 (1941-1969), vol. 2 (1970-1085). Bucuresti, Editura Humanitas, 1993, vol. 1, pp. 590-591. (notre trad.
RB).

1> Mircea Eliade Fragments d'un Journal, ed. citée, p. 226.

16 Mircea Eliade L'Epreuve du labirynthe, ed. citee, p. 207.

"Mircea Eliade L™ Epreuve du labirynthe, ed. citée, p. 210.

lhidem, p. 209.

YIbidem.

194

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

Dans Journal Eliade se montre mécontent de la réception de sa nouvelle Chez les
bohémiennes et note le 5 mars 1968 : « Je devrais écrire un jour un commentaire critique a
propos des articles parus sur Chez les bohémiennes. J'ai |'impression qu on n'en a pas saisi
I'essentiel: cette histoire ne ,, symbolise” rien, elle ne transforme pas la réalité immédiate par
un chiffre. La nouvelle fonde un monde, un Univers indépendant de la géographie et de la
sociologie du Bucarest des années 1930-1940. Il ne faut pas chercher a quoi se réferent les
différents épisodes dans la réalité qui nous est accessible a nous ni ce que représente tel
personnage ou tel autre. C'est la présentation du Univers nouveau, inédit, ayant ses lois
propres- c’est cette présentation qui constitue un acte de création et non seulement dans le
sens esthétique du terme. En pénétrant dans cet univers, en apprenant a le connaitre, a le
savourer-quelque chose vous est révélé. Le probléme qui se pose au critique n'est pas de
déchiffrer ,,le symbolisme” du récit, mais-en admettant que le récit 1'ait charmé, convaincu-
d'interpréter le message caché par la réalité du récit (plus précisément ce nouveau genre de
réalité que dévoile 1'aventure de Gavrilescu.)»?. Et il revient sur le sujet cing jours
apres : « Toujours sur Chez les bohémiennes. Une telle littérature fonde son propre univers,
tout comme les mythes nous dévoilent la fondation des Mondes, des modes d étre (animal,
plante, des institutions, des comportements), etc. C est dans ce sens que I'on peut parler d'un
prolongement du mythe dans la littérature: non seulement parce que certaines structures et
figures mythologiques se retrouvent dans les univers imaginaires de la littérature, mais surtout
parce que, dans les deux cas, il s'agit de création, c'est a dire de la création (=la révélation) de
certains mondes paralleles a 1'Univers quotidien ot nous nous mouvons. Dans ma nouvelle,
comme dans un mythe polynésien ou nord-américain, il y a et il n'y a pas un monde ,,réel”,
c'est a dire un monde ou I'homme de tous les jours vit ou peut vivre. Mais, comme dans un
mythe, Chez les Bohémiennes (et d'autres nouvelles du méme genre) révele des significations
insoupgonnées, donne un sens a la vie ,, de tous les jours. »2t

A propos de la signification de la nouvelle fantastique Un om mare, Matei Calinescu
note dans son texte Despre loan P. Culianu si Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflectiil A
propos de loan P. Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions : « dans une note
sur une feuille volante, qui ne figure pas dans 1’édition du Journal publiée par Mircea
Handoca, Eliade écrit, le 30 juillet 1968 : « J’ai relu hier soir Un om mare. Etonné de
découvrir que, interrogé sur ce qu’il voyait, ce qu’il pensait, ce qu’il y avait 1a, Cucoanes, le
méganthrope, (il mesurait alors 6-7 meétres) répond : Tout est ! Et puis il montre le ciel, les
arbres, la terre etc. Ontophanie. Il anticipe I’expérience de A. Huxley, qui, aprés avoir pris de
la mescaline et, apres avoir vu, pour la premicre fois, que la chaise existe, et que les objets qui
I’entouraient existent, etc. J’ai écrit la nouvelle en février 1945 quelques années avant
I’expérience de Huxley. Il est inutile d’expliquer encore pourquoi. Cucoanes avait eu la
révélation ontophanique -universelle (entre parenthéses, j'ajoute, la nouvelle me semble
purement et simplement extraordinaire.) »%.

Sur le symbolisme de la nouvelle Le Pont Eliade écrit le 28 décembre 1963: « dans la
nouvelle que je suis en train d’écrire (Le Pont), je voudrais faire comprendre jusqu’a
I’obsession son sens secret: le camouflage des mystéres dans les événements de la réalité
immédiate. Faire ressortir, par conséquent, ’ambivalence de tout « événement », dans le sens
qu’'un événement apparemment banal peut révéler tout un univers de significations
transcendantes et qu’un « événement » apparemment extraordinaire, fantastique, peut étre
accepté par ceux qui le vivent comme quelque chose qui va de soi et dont ils ne songent

2 Mircea Eliade Fragments d"un Journal, p. 550.
pidem.

22 Matei Calinescu Despre Ioan P. Culianu si Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflectiil A propos de loan P.
Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions, Bucaresti, Polirom, p. 121.

195

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

méme pas a s’étonner. »>. Quant au symbolisme du pont qui est a la base de la nouvelle,
Eliade fait souvent des précisions concernant la signification de ce symbole comme espace de
passage entre deux mondes. Ainsi, dans Fragments d'un Journal I'auteur réfléchit au
symbolisme du Pont, des Portes et des Seuils et voit méme la mort comme rupture de niveau
entre la vie et I'au-dela. « Je rappelle le symbolisme du Seuil, le ,,passage de I’autre c6té”, la
rupture de niveau: le passage d’un mode d’étre & un autre. [...] La Mort.»**

La nouvelle Sanfurile [Les Fossés traite du théme du sabotage de 1 histoire par les
Roumains. La Formule appartient a Lucian Blaga et renvoie a I"attitude des Roumains qui au
long de leur histoire ont taché de faire face aux événements malheureux par I'inaction, par le
sabotage. Sur la genése de celle-ci, comme sur ses significations, Eliade note le 27 juin 1963:
« La nouvelle Sanfurile et le sabotage de I’Histoire. Je reprends la nouvelle commencée il y a
10 jours. Je I'intitulerai, probablement, «Les Fossés». Je voulais d’abord lui donner un titre
qui trompe le lecteur: « La bataille d’Oglindesti». En fait, la bataille avait eu lieu a quelques
dizaines de kilometres du village ou les derniers survivants sont occupés a creuser les fossés
pour trouver le trésor. C’était une facon de montrer comment « les Roumains ont saboté
I’Histoire». A la veille de la catastrophe, lorsque tout s’effondrait et que d’autres maitres se
préparaient a occuper et a dominer le pays — mon village écoutait les conseils d’un vieillard et
cherchait le trésor auquel il révait, lui, depuis pres de 80 ans. 22,

De fagon évidente, nous croyons que ces bréves considérations de [Dauteur,
occasionnelles ou non, sur ses propres créations fantastiques sont des références critiques qui
mettent les accents considérés nécessaires en vue de la compréhension et de | interprétation
de ses contes. Nous trouvons que les plus intéressantes sont celles dans lesquelles Eliade nous
offre des éclaircissements sur sa poétique fantastique et aussi de possibles pistes de lecture,
comme c’est le cas du Serpent, du Vieil Homme et " officier et de Chez les bohémiennes.

BIBLIOGRAPHY

Mircea Eliade L Epreuve du labyrinthe.Entretiens avec Claude Henri Rocquet, Paris,
Belfont, 1988.

Mircea Eliade la revue Rampa, 7 dec. 1935
https://www.google.ro/search?q=Rampa+,+7+dec+1935&rlz=1C1JRYI_enRO709RO

709&tbm=isch&tho=u&source=univ&sa=X&ved=0ahUKEwib8fSkhYLZAhWRe8A

KHVtaBgoQ7AKINw&biw=1366&bih=662.

Mircea Eliade Fragments d"un Journal, traduit du roumain par Luc Badesco, coll. Nrf,
Paris, Gallimard, 1973.

Mircea Eliade Fragment autobiografic/ Fragment autobiografique, Caete de dor
reproduit dans Biblioteca Bucurestilor, lanuarie 2007 — Anul X, Nr.1.

Mircea Eliade L Epreuve du labyrinthe, Paris, Belfont,1988.

Mircea Eliade. Jurnal./Journal, Editie ingrijtd de Mircea Handoca, édition soignée par
Mircea Handoca 2 vol. Vol. 1 (1941-1969), vol. 2 (1970-1085). Bucuresti, Editura
Humanitas, 1993, vol. 1.

Monica Lovinescu Intrevederi cu Mircea Eliade, Eugen lonescu, Stefan Lupascu si
Grigore Cugler/ Entretiens avec Mircea Eliade, Eugen lonescu, Stefan Lupascu si
Grigore Cugler, Bucuresti, Editura Cartea Roméaneasca, 1992.

Mircea Handoca Convorbiri cu si despre Mircea Eliade/ Entretiens avec et sur Mircea
Eliade, Bucarest, Humanitas, 1998.

28 Mircea Eliade Fragments d’un Journal, p. 443.
*Ibidem, p. 370.
“pidem, p. 428.

196

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)



JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 13/2018

Matei Calinescu Despre loan P. Culianu si Mircea Eliade. Amintiri, lecturi, reflectiil
A propos de loan P. Culianu et Mircea Eliade. /Souvenirs, lectures, réflexions,
Bucuresti, Polirom, 2002.

197

BDD-A27915 © 2018 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 09:17:04 UTC)


http://www.tcpdf.org

