
125

FOLCLORISTICĂ

Pavel POPA
Institutul de Filologie al AŞM

(Chişinău)

SEMNIFICAŢIA  RITUALULUI  NUPŢIAL 
ÎN  MENTALITATEA  EXPONENŢILOR 
CULTURII  TRADIŢIONALE

Semnification of nuptial ritual in mentality of exponents of traditional culture

Abstract: This article elucidates a part of the most important symbols that reflect  
valuable messages of the Romanian customs, rituals and traditions of marriage ceremony. 
Some of them, which lost their value for various reasons, have disappeared from the traditional 
nuptial practice of our people being hoarded only in a few folklore archives of Republic  
of Moldova and in the specialized literature. Meanwhile other customs, which are still 
preserved in the folklore memory, are rarely encountered in the ethno-folkloric tradition.  
We will also meet some incontestable valuable symbols of the passage nuptial rituals  
of all the Romanians from Republic of Moldova, Bucovina (Ukraine) and Transnistria.

Key words: civil marriage, religious marriage, nuptial ritual, universal symbol, rite  
of passage, status of single man/ single woman, love, wormwood, tree, leaf etc.

Rezumat: Articolul elucidează o parte dintre cele mai importante simboluri  
ale obiceiurilor, ritualurilor şi tradiţiilor româneşti din cadrul ceremonialului de căsătorie. 
Unele, pierzându-şi valoarea din diverse considerente, nu se mai regăsesc în practica 
tradiţională nupţială a poporului nostru, fiind tezaurizate doar în puţinele arhive de folclor 
din Republica Moldova şi în literatura de specialitate. Altele, care se mai păstrează încă  
în memoria folclorică, sunt întâlnite tot mai rar în mediul tradiţional. De asemenea,  
vom întâlni şi unele simboluri cu valoare cutumiară ale riturilor nupţiale de trecere la românii 
din Republica Moldova, Bucovina (Ucraina) şi Transnistria.

Cuvinte-cheie: căsătorie civilă, căsătorie religioasă, rit nupţial, simbol universal, rit  
de trecere, statut de fată/flăcău, dragoste, pelin, copacul, frunza etc.

Unul dintre cele mai importante ritualuri de familie este căsătoria, fiind apreciată 
drept prima instituţie a omului. O comunitate de viaţă şi de cult, definită printr-un 
angajament reciproc pe toată viaţa al fetei de măritat şi flăcăului de însurat. În ipostaza 
sa de obicei familial, căsătoria „marchează cronologic una din cele trei etape importante 
din viaţa omului” [1, p. 49]. Despre căsătorie şi dragoste se vorbeşte chiar din primele 
zile de viaţă a copilului, de aceea este considerată una dintre cele mai valoroase ritualuri 
de familie. Oamenii vin pe pământ cu necesitatea de a iubi şi de a fi iubiţi. Drept rezultat 
al acestui proces numit „dragostea”, foarte complicat psihologic, dar totodată enorm de 
plăcut, este realizarea cuplului familial. Nu este un secret că deseori dragostea şi căsătoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



126

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

nu sunt inseparabile; uneori e dragoste fără căsătorie, alteori e căsătorie fără dragoste.  
Cu toate acestea, tendinţa predominantă a bărbatului şi a femeii este de a se căsători  
pentru a supravieţui mai uşor în comun în scopul realizării unor interese primordiale 
familiale. Simultan, viaţa organizată în cuplul familial mai presupune şi formarea  
relaţiilor de rudenie între persoanele implicate în acest proces social. Chiar de la naştere 
şi până la moarte, preocuparea principală a omului este dragostea – proces finalizat  
des cu căsătoria. Acest proces ascunde unul dintre cele mai de preţ secrete ale uni- 
versului. Dacă persoana ar distinge semnificaţia acestui secret şi l-ar utiliza perfect  
în munca sa spirituală, atunci el s-ar transforma în divinitate. Ocazia respectivă  
ne reaminteşte faptul că la origine fiinţa umană a fost creată ca un tot întreg – bărbat-
femeie. Reieşind din acest concept dumnezeiesc, constatăm că orice femeie constant 
poate fi femeie şi bărbat şi contrar, orice bărbat poate fi bărbat şi femeie. A fi conco- 
mitent femeie sau bărbat înseamnă a fi pur şi simplu o jumătate. Atunci, fiecăruia  
îi revine sarcina de a-şi găsi cea de-a doua jumătate a individualităţii sale, a o atrage,  
a fuziona cu ea şi împreună a forma o fiinţă completă pentru a transpune în viaţă  
idealurile fiecăruia, care contopindu-se într-un tot întreg, formează spiritualitatea  
familială. Până la urmă, căsătoria mai simbolizează şi o experienţă. Omul tinde spre  
a săvârşi nu numai fizic, dar şi spiritual căsătoria – simbolul coaliţiei celor două  
principii: masculin şi feminin. Distingerea cu veridicitate a misterelor căsătoriei ne va 
permite să conştientizăm profund şi la justa valoare toate secretele vieţii. Fiind unul  
dintre cele mai popularizate fenomene familiale, mulţi oameni nu cunosc sensul şi moti- 
vele căsătoriei lor. Unii fac aceasta din cauza plictiselii, alţii cu scopul de a se distra, 
de a-şi satisface plăcerile senzuale sau de a se îmbogăţi… Pentru majoritatea oamenilor 
căsătoria este un act sublim care cu adevărat susţine realizarea lucrurilor mari şi nece- 
sare omului.

Rădăcinile etimologice ale cuvântului căsătorie se trag din termenul căsător 
(învechit „soţ” < casă + suf. -ător) + sufixul -ie.

Căsătoria există la toate popoarele lumii în diverse forme caracteristice societă- 
ţilor respective, iar solemnitatea ei este însoţită de manifestări simbolice şi considerată  
„o replică a unirii ideale a elementelor cosmice” [2, p. 76], care concomitent poate 
reprezenta şi „Alianţele Spirituale ale cuplului, sau ale noastre, cu părţi interne ale  
Fiinţei” [3, p. 41]. În plan istoric, căsătoria a reprezentat mereu pentru semenii noştri 
una dintre cele mai naturale metode de creare a puterii – trecerea femeii sub puterea 
bărbatului, necesitate şi dorinţă primordială a soţului. Acest proces i-a oferit bărbatului 
posibilitatea de a aprecia încrederea în fidelitatea soţiei sale, concomitent şi în paterni- 
tatea viitorilor săi copii.

Familia nou-creată a pus problema întreţinerii ei. Tradiţional, din momentul când 
soţia este preocupată de creşterea şi educaţia copiilor, obligaţia în cauză este valabilă  
mai mult pentru bărbat. În caz contrar – pentru ambii soţi. Ei trebuie să-şi întreţină copiii 
inapţi de lucru – obligaţie realizată prin muncă, hărnicie, sârguinţă şi definită drept  
o îndatorire părintească izvorâtă din instituţia căsătoriei. Munca fiind una dintre puţinele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



127

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

surse de întreţinere a familiei, oferă posibilităţi de a se îmbogăţi asigurând încrederea  
în ziua de mâine. Ca formă socială de bază, familia, prin căsătorie reprezintă credinţa  
şi dragostea dintre soţi şi reproducţia copiilor. Credinţa simbolizează arta de a fi îm- 
preună cu persoana iubită, cu familia, lupta, dar şi biruinţa ei asupra ispitei. Pentru  
poporul nostru mariajul ca şi viaţa este un examen, care necesită a fi susţinut cu brio.

La diferite etape ale dezvoltării societăţii căsătoria dintotdeauna a fost apreciată 
pozitiv, iar specialiştii în domeniu i-au oferit diverse definiţii, reproducem doar câteva:

– căsătoria este considerată unul din primele daruri ale lui Dumnezeu către  
om. Fiind o binecuvântare dumnezeiască, „legătura de familie este cea mai apropiată,  
cea mai tandră şi mai sfântă dintre toate legăturile de pe pământ” [4];

– „convenţie între un bărbat şi o femeie care vor să întemeieze o familie. Căsnicie, 
viaţă conjugală” [5, p. 55];

– din punctul de vedere a credinţei ortodoxe căsătoria este o instituţie divină 
unde bărbatul şi soţia sunt uniţi într-o dependenţă socială şi legală, pentru a întemeia 
şi menţine o familie. La rândul său şi Biblia prezintă căsătoria ca o instituţie divină  
ce îşi are începutul la Dumnezeu, înţelegerea biblică despre căsătorie este o relaţie  
de legământ (Gen. 2:24);

– ca cel mai complet rit de trecere, dintr-o etapă de viaţă într-alta, „căsătoria 
înseamnă şi ea un început, de existenţă, ca om complet (fizic şi intelectual), aşadar  
o întemeiere a unei «case de piatră», care simbolic înseamnă o aşezare şi o întemeiere  
a «casei copilului»” [1, p. 95];

– „însoţirea legitimă a unui bărbat cu o femeie; însurătoare, măritiş” [6, p. 229];
– potrivit Articolului 48, alineatul 1 al Constituţiei Republicii Moldova – „căsătoria 

este elementul natural şi fundamental al societăţii” [7, p. 49];
– căsătoria dintre un bărbat şi o femeie întruchipează înţelegerea lor liberă,  

în scopul creării unei familii bazată pe dragoste, respect reciproc şi credinţă, care vor 
întreţine un trai comun, o viaţă conjugală şi vor da naştere la copii.

Omului îi aparţine doar o singură viaţă. În acest sens, el trebuie să-şi determine  
cât mai exact locul şi să-şi împlinească menirea existenţei sale. Realizarea acestei  
sarcini, impune persoana să tindă spre un loc binemeritat în orice sistem ar fi: social,  
religios ori cultural, la anumite sărbători sau ceremonii, care preventiv menirii lor 
spectaculare, le mai revine sarcina de a-l face pe individ să-şi perceapă şi asume locul  
şi viaţa în sistem. „Satul însuşi, în întregul său, era – la nivel social – un sistem de înru- 
diri (de sânge sau prin alianţă), de vecinătăţi şi cumetrii, de grupuri de vârstă sau 
profesionale, iar la nivel imaginar – o stratificare de nivele ontologice care comunică  
şi se condiţionează reciproc” [8, p. 12]. Doar satul exprimă simbolul vechii noastre 
civilizaţii apărute odată cu neamul românesc – „matricea stilistică” a culturii poporului 
nostru.

În popor căsătoria este considerată cel mai magistral eveniment familial „care 
aduce la cunoştinţa întregii comunităţi faptul că tinerii şi tinerele îşi schimbă statutul 
anterior şi îşi asumă, public şi juridic, noi drepturi şi obligaţii” [2, p. 76]. Trăind într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



128

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

societate monogamă, căsătoria exprimă nobile consideraţiuni de solemnitate, „de unire 
indisolubilă, cu putere de lege, mireasa fiind adesea personajul principal şi bucurându-se 
de o deosebită atenţie în cadrul obiceiurilor rituale cu valoare de simbol” [2, p. 76].

Solemnitatea veşmintelor fastuoase ale miresei şi-a găsit expresia alegorică 
în podoabe, voaluri, cununi, coroane etc. Vestimentaţia mirelui, fiind mai sumară  
şi sobră, întruchipează modestia, bărbătescul. Schimbul inelelor dintre tineri face aluzie  
la însemnul cercului, care necontenit valorifică credinţă populară potrivit căreia  
căsătoriile sunt încheiate în cer. Această interpretare promovează o simbolistică unică 
caracteristică nu numai europenilor, dar şi chinezilor vechi, unde un bărbat aşa-numit  
din lună, în toiul nopţii leagă laolaltă picioarele nou-născuţilor, cu un „şnur vrăjit  
de culoare roşie, urmarea fiind că cei doi, ajunşi la maturitate, erau atraşi unul de altul  
ca de un fir puternic şi în final se căsătoreau” [2, p. 76].

Şi în tradiţiile populare ale românilor transnistreni căsătoria reprezintă cel mai 
semnificativ ceremonial din viaţă. Acesta avea loc doar atunci când flăcăul a atins vârsta 
căsătoriei. Din acest moment avea dreptul legitim să mediteze asupra unor intenţii  
adresate: „viitoarei femei (consoarte), cu care o viaţă întreagă va împărtăşi bucuria  
şi necazul” [9, p. 119].

Asemenea basarabenilor şi bucovinenilor, părinţii flăcăului şi ai fetei, din această 
regiune, când consideră că le-a venit timpul copiilor lor să se căsătorească, sunt 
preocupaţi de alegerea pentru copilul său  a unui partener fizic şi moral sănătos, bine 
educat şi cu rădăcini pe potrivă. Fac acest lucru pentru că dintotdeauna şi-au socotit  
copiii „minori, indiferent de vârstă, că ei nu cunosc viaţa, iar sentimentele lor sunt mai 
presus de orice judecată. De aceea şi viaţa o iau mai cu uşurinţă” [9, p. 119]. Ei îngri- 
jesc mult de copii lor, de starea lor psihologică şi financiară în familie. Ei se pronunţă  
pentru o căsătorie pe toată viaţa. Despărţirea o aprobă doar în cazuri excepţionale,  
asemenea conţinutului următorului cântec transnistrean: „– Na-ţ’, părinti, patru boi,/ 
Discunună-mă-napoi…/ – Măcar dă-ni şi vaci cu lapti,/ Di trii ori te-am întrebat/ Di 
ţâ-i voia di bărbat/ Ori ai gând di lipădat?” [9, p. 119]. Înainte de a se căsători, tinerii  
se cunoşteau mai îndeaproape la sărbători, „gioc”, la muncile câmpului. În luările  
de contact, ei ţineau cont ca starea socială să fie egală cu cea a persoanei alese a fi pe- 
reche. În unele sate din acest teritoriu se respecta obiceiul subordonării în familie.  
Un tânăr cu vârsta mai mică nu avea dreptul să se căsătorească înaintea fratelui  
sau a surorii mai mari. Similar moldovenilor dintre Prut şi Nistru, transnistrenii  
îşi înfăptuiau căsătoria potrivit următoarelor rituri preliminare (astăzi multe dintre  
acestea nu se mai păstrează, rămânând vii doar în memoria folclorică a băştinaşilor):

1) furatul fetei, avea loc din mai multe considerente: când flăcăul ştia că „fata  
poartă horbă cu cineva, dar la mijloc sunt unele impedimente care tărăgănează măritişul” 
[9, p. 122], atunci flăcăul exploatează foarte iscusit supărarea fetei şi cu concursul ei  
o fură; există cazuri când „flăcăul îndrăgostit de o fată o scoate din minţi” [9, p. 122]. 
Aceasta avea loc atunci când ea nu avea dreptul moral să se mărite înaintea surorii sale  
mai în vârstă; mai poate fi furată fata şi atunci când „tinerii se ibovnicesc, dar unii părinţi  
se împotrivesc la căsătoria lor” [9, p. 123]. Şi vecinii noştri slavi au practicat acest obicei:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



129

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

„la sârbi se numeşte pobiegnica, la polonezi biegowi oblubienicy, la cehoslovaci – 
kradziono, iar la germani – brautlauf” [9, p. 123]. Furatul mai poate fi şi potrivit 
„înţelegerii tinerilor; de cele mai multe ori părinţii fetei şi ai flăcăului nici nu bănuiesc 
măcar” [9, p. 123]. Tot ei pun la cale noaptea furtului, de obicei: pe la miez de noapte, 
pe drum – linişte mortală, flăcăul împreună cu 2-3 gospodari mai tineri ca dânsul,  
în apropierea casei părinţilor fetei cu pricina chiuie de câteva ori – semn de prevenire  
a ei. Apoi feciorul intră în curte. Fata părăseşte casa şi pleacă pentru totdeauna  
din casa părintească la cea a viitorului soţ sau deocamdată a părinţilor lui. Tradiţional,  
în zilele imediat următoare se duc tratative pentru însurătoare. În această perioadă  
„flăcăul care a furat fata nu se atinge de dânsa. Paza ei o are gazda. Este un gest  
şi o purtare cavalerească de înaltă ţinută morală. Fata nu are nicio pată dacă căsătoria  
nu se efectuează. Ea pleacă acasă numai după ce tratativele au fost terminate” [9, p. 127];

2) o altă metodă de însurătoare a fost – adusul fetei pe cuptor la flăcău – obicei 
foarte rar întâlnit în tradiţiile nupţiale nu numai ale transnistrenilor, dar şi ale basara- 
benilor români. Obiceiul putea fi aplicat, dacă: „flăcăul a ibovnicit cu o fată, dar cotigeşte 
când este vorba de căsătorie” [9, p. 127]. Situaţia respectivă permitea părinţilor fetei  
să decidă dacă se merită ca odrasla lor însoţită de 2-3 gospodari numiţi starosti să fie 
trimisă în miez de noapte acasă la flăcăul ibovnic. Rolul starostilor este de a încredinţa 
fata flăcăului, de a informa şi convinge părinţii despre faptele săvârşite de fiul lor,  
iar ca ei să nu se facă de râs, ar fi bine ca tânărul să se căsătorească cu ea. Se iscau 
neînţelegeri între ei când se presupunea că fata s-ar fi dat în dragoste şi cu alţi flăcăi.  
În asemenea cazuri rolul hotărâtor aparţinea Sfatului bătrânilor – simbolul dreptăţii  
şi al ordinii în comunitate, care fie că reabilita fata în faţa satului şi încheia căsătoria,  
fie că nu aproba unirea tinerilor, supunând-o batjocurii comunităţii. Atare cazuri erau 
extrem de rare, pentru că: „în general, purtarea morală a fetelor este exemplară. Educaţia 
din familie, teama de gura lumii şi gândul de întemeiere a unei familii le făcea să aibă 
purtări frumoase chiar şi atunci când au câte un ibovnic. Doar a ibovnici nu înseamnă  
a trăi cu un bărbat ca soţia lui. Morala şi buna purtare a fetelor moldovence totdeauna  
a fost dată ca exemplu de popoarele străine” [9, p. 129]. 

3) închiderea flăcăului în casă la fată, obicei întâlnit doar la românii transnistreni. 
Flăcăul putea fi închis în casa fetei anume de către fată sau părinţii ei. Acest fapt era pus 
la cale din timp, în speranţa de a demonstra nu numai flăcăului, dar şi părinţilor lui că 
fata respectivă „a rămas însărcinată sau când flăcăul, fiind în dragoste cu ea, o cotigeşte;  
nu vrea să o ia în căsătorie, fie pentru că nu-i place, fie pentru că părinţii lui se opun” 
 [9, p. 131].

4) logodna, cel mai frecvent obicei.
Percepută prin tradiţie ca cea mai atractivă şi impresionantă solemnitate de 

familie, căsătoria simbolizează legământul celor doi actori centrali – mirele şi mireasa, 
prin autentificarea cuplului lor. Această uniune poate fi încheiată în două feluri: 1. civilă,  
cu participarea instituţiilor stării civile; 2. religioasă, oficiată în faţa preotului, care  
din punctul de vedere al legislaţiei ţării noastre nu este socotită legală.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



130

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

Căsătoriile se încheiau în perioada numită în popor câşlegi. În post nu se fac  
nunţi „că este păcat”. Ţăranul român dintotdeauna a legat desfăşurarea ceremonialului 
nupţial cu încheierea activităţii agricole. În acest context, nunţile se ţineau mai des  
toamna, după definitivarea şi stocarea roadei.

Fiind cea mai impresionantă fază din viaţa omului, căsătoria este manifestarea  
nu numai a mirilor şi a rudelor lor, ci a întregii comunităţi, realizată printr-o suită de tra- 
diţii şi obiceiuri ce diferă de la familie, la familie, de la sat, la sat. Acest eveniment 
evidenţiază schimbarea statutului relaţiilor sociale ale mirelui şi ale miresei, trecerea 
lor de la un nivel şi sistem de relaţii de familie, de grup la altul, cu implicaţii majore  
în comportamentul lor. Etapa în cauză este caracterizată printr-o serie de însemne menite 
să contribuie substanţial la trecerea celor doi tineri de la starea de celibatari la cea  
a oamenilor maturi şi căsătoriţi. Trecerea respectivă este marcată de anumite rituri  
ale căror semnificaţie şi importanţă în desfăşurarea cu succes a căsătoriei ne permit  
să le delimităm în trei tipuri:

1. Rituri prenupţiale – logodna, peţitul;
2. Rituri nupţiale – nunta propriu-zisă;
3. Rituri postnupţiale, care contribuie la încadrarea noii familii în viaţa comunităţii  

şi reprezintă inaugurarea unui drum necunoscut. În tradiţia folclorică aceste trei rituri 
esenţiale diferă de la o localitate la alta, prin: caracterul logodnei, ritul de luare a zestrei, 
numărul legătorilor de nuntă, felul de bucate ş.a. Paralel, descoperim mai multe rituri 
premergătoare şi valoroase din punct de vedere al simbolisticii, cum ar fi: întâlnirea 
tinerilor; portul, mai ales al fetei, constituit din straie somptuoase, podoabe de preţ: 
mărgele, cercei, brăţări etc. – obiecte cu puteri magice ce aduc noroc şi protecţie, care 
contribuie la idealizarea miresei. Simbolistica voalurilor, buchetelor, coroniţelor etc. 
include variate coduri care promovează motive şi semnificaţii distincte, cum ar fi: flori, 
frunze, insecte, păsări şi animale, care conţin valori exacte şi clare. De exemplu, florile 
dăruite miresei de către mire sau cele din buchetul şi coroniţa ei, sau din buchetele druşte- 
lor şi ale vorniceilor etc., promovează mesaje prin care actanţii principali îşi exprimă 
emoţiile, dragostea, respectul. De obicei, florile dăruite sunt de culoare albă – simbolul 
purităţii şi inocenţei.

Întotdeauna veşmântul a marcat întocmai trecerea de la o vârstă la alta: de la copi- 
lărie la adolescenţă, de la copil la fată de măritat şi cavaler de însurat. Aceasta se întâmplă 
şi în cazul trecerii de la adolescenţă la maturitate, când coroniţa miresei este înlocuită  
cu o batistă sau cu o broboadă simbolul căreia este protecţia capului femeii, dar  
şi respectarea statutului ei.

Astfel, din perspectiva riturilor de trecere de la statutul de flăcău/fată mare  
la cel de soţ/soţie, scopul primordial constă în restabilirea echilibrului tulburat în timpul 
desfăşurării procesului de căsătorie necunoscut pentru miri. În acest context, „iniţierea 
presupune şi o condiţie precară a celui ce parcurge acest proces, situaţie ivită mai ales 
în momentul de limită, de prag, dintre cele două stări” [8, p. 12]. În conştiinţa populară 
românească iniţierea este asociată cu drumul destinului pe care tinerii căsătoriţi trebuie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



131

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

în cuplu să-l parcurgă. Fiind constituit din diverse labirinturi mai mult sau mai puţin 
fericite – probe iniţiatice pe care familia, de obicei le susţine cu bine, drumul mai oferă  
şi „diferite contraste, se pot împleti diferite destine” [10, p. 129]. Un loc sacru al drumu- 
lui iniţiatic este răscrucea cu cele trei drumuri. Ajungând la acest punct al răscrucii,  
tinerii căsătoriţi trebuie să conştientizeze că alegerea lor va marca simbolic o direcţie 
corectă a deplasării în viaţă. Totodată ei trebuie să ştie că: „un drum spre înainte are  
un sens pozitiv de evoluţie, afirmare şi creaţie. Un drum spre înapoi e involuţie, renunţare, 
eşec, de unde şi credinţa că, dacă te întorci din drum, nu-ţi va merge bine” [10, p. 129].

Trecerea tinerilor în cel de-al doilea stadiu era legată de căsătorie, pentru  
că scopul acesteia era:

– în primul rând, „de a avea o consoartă spre ajutorare şi petrecere, spre mângâ- 
ierea şi alinarea durerilor în caz de nefericire şi suferinţă, mai pe scurt spre împărtăşirea 
binelui şi a răului, a bucuriei şi întristării în decursul întregii vieţi” [11, p. 15]. Asocierea 
consoartei cu mama ne permite să fim părtaşii lui C. G. Jung care consideră mama  
drept unul din cele mai importante simboluri arhetipale, concretizat în imaginea mamei  
şi bunicii noastre. În planul simbolismului cosmic, „mama se aliniază pământului roditor  
şi apei stagnante din care purced toate formele vegetale şi animale. Din această perspec- 
tivă, principiul matern se asociază vieţii, morţii şi reînvierii: a se naşte înseamnă a ieşi  
din pântecele mamei, a muri – a se întoarce în matricea pământului, eventual, pentru 
o nouă naştere. Mama divină e fiinţă originară, duh al fecundităţii universale, patroana 
tuturor naşterilor, dar şi cea care dă moarte” [12, p. 98].

Folclorul şi mitologia românească sunt esenţial simbolizate de cultul mamei.  
În concepţia ţărănească a semenilor noştri a existat opinia că „nu e nimic pe lume care  
să nu aibă o mumă, o maică, sinonime cu obârşie sau origine. Pe plan psihologic,  
arhetipul mamei este prima formă pe care o capătă experienţa inconştientă a individului” 
[12, p. 98-99].

– în al doilea rând: „de a avea urmaşi legitimi, care să păstreze numele de familie, 
ca sângele şi seminţia lor să nu se stingă niciodată, apoi ca să aibă cine moşteni averea 
părintească, ca aceasta să nu treacă în mâni străine” [11, p. 15]. Trebuie să accentuăm 
şi dorinţa părinţilor ca la bătrâneţe sau la grele încercări să aibă cine-i îngriji, jeli  
şi înmormânta, apoi pomeni şi oferi ofrande în memoria lor. Tradiţional, urmaşii omului 
sunt în primul rând copiii lui moştenitori, descendenţi, care vor continua ideile şi tradiţiile 
vieţii părinţilor şi mai apoi a unor rude apropiate etc. În gândirea tradiţională româ-
nească, copiii sunt purtătorii tradiţiilor şi credinţelor părinţilor, a societăţii respective.  
În altă ordine de idei, acolo unde apare copilul în zilele noaste, în ceremonialuri, credinţe 
şi rânduieli, este semn de a constata existenţa unei „moşteniri, mit a cărei orientare 
primordială priveşte viitorul” [13, p. 176].

Femeia era obligată, de câte ori era posibil, să dea naştere urmaşilor familiei. 
Primul an de căsătorie, tradiţional, aducea şi primul copil. Deci naşterea urmaşilor  
în familia românului şi în prezent este un eveniment esenţial ce atribuie o semnificaţie 
deosebită sensului vieţii lor. Motivul copil-urmaş al familiei şi al neamului este întâlnit  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



132

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

şi în următoarele versuri populare: „– Fată de birău!/ Fă pe dorul meu./ – Ba, bădiţă,  
ba,/ Nu te-oi asculta,/ Că mă-i înşela/ Şi nu mă-i lua./ Jur pe mândrul soare/ Ce sfârşit  
nu are!/ Că eu vreau să-mi fii/ Mamă la copii” [14, p. 46]. Naşterea copiilor era un prin- 
cipiu foarte semnificativ al familiei tradiţionale româneşti.

– în al treilea rând: „ca să nu li se facă aruncare că numai degeaba s-au născut  
şi trăit în lumea aceasta, după cum prea adeseori se întâmplă că li se face celor  
ce rămân necăsătoriţi” [11, p. 15].

În popor, persoanelor trecute de prima tinereţe şi rămase celibatare li se mai  
zice: flăcăi/fete tomnatice sau flăcăi/fete stătute. Crezând că toate se întâmplă de la sine, 
ei nu interveneau cu fapte concrete la schimbarea sorţii. Fiind convinşi că se vor căsători 
atunci când le va veni rândul şi timpul, ei îşi continuă existenţa cu veselie, cu ieşirea 
la horă, poate cu fata care-i menită ca în viitor să-i fie mireasă. Intenţiile lui nu sunt 
de însurătoare. Îşi trăiesc viaţa ordinar. Aceasta se întâmplă pentru că dragostea când 
încolţeşte în sufletul omului nu-l preîntâmpină: „Frunză verde de trifoi,/ Mândră, cum  
am face noi,/ Să ne iubim amândoi” [15]. Dragostea vine pe neaşteptate, pentru că:  
„într-o bună zi, aşa, ca din senin, se vede omul prins în laţ, ca un piţigoi. Şi atunci  
i-a venit vremea” [16, p. 63]. Căci nimeni nu-şi dă seama, care-i izvorul dragostei: 
„Dragostea de unde-ncepe,/ De la gâtul cu mărjele,/ De la mâna cu inele,/ De la ţâţe-
nbourele./ Iac-aşa, drajele mele” [15].

Uneori însurătoarea îi vine românului prea târziu, când i-a încărunţit chica  
şi i-a îmbătrânit cugetul. Când omul începe a se trece nu numai trupeşte, dar şi sufleteşte, 
mai greu îşi descoperă perechea: „Frunză verde tilipin,/ Am rămas flăcău bătrân/  
Şi aş vrea ca să mă-nsor,/ Dar fetele nu mă vor/ Pentru că sunt cam cărunt,/ Numai de 
cincizeci de ai/ Şi nu pot mânca mălai,/ Că-i mălaiul cam uscat,/ Dar eu tot îs de-nsurat”  
[16, p. 63]. Flăcăilor necăsătoriţi la timpul cuvenit li se mai zice că au rămas de râ- 
sul satului, pentru că tânărului îi stă bine să se însoare: când şi „Florile de pe izvor/  
Toate-mi strigă să mă-nsor,/ C-ar fi prea mare păcat/ Să rămân neînsurat” [16, p. 64].  
Unii dau vina pe noroc, motivând nereuşitele lor prin nenorocul pe care l-au avut irosin- 
du-şi tinereţea: „Frunză verde jişinele,/ Mult ni-i şiudă şi ni-i jele/ De tinereţile  
mele,/ Le-am trecut şi fără vreme./ Sângur nu ştiu şe-am făcut/ Fără vreme le-am trecut./ 
La crâşmă nu le-am băut,/ Nişi la târg nu le-am vândut” [17, p. 78]. De nenoroc, mai  
des, se plâng fetele: „Măi noroace, măi noroace,/ De te-aşi prinde ce ţi-aş face!/ Tu la toţi 
le-ai dat noroc,/ Numa nia ni-ai dat foc” [18, p. 165]. Uneori, nici sfatul părinţilor, rudelor 
etc., pentru a se căsători nu se prinde: „Şi iar verde doi bujori,/ Ascultaţi-mă feciori,/  
Că vă dau la toţi un sfat:/ Chibzuiţi la însurat” [19, p. 235]. Tot părinţii şi rudele  
îi sfătuiesc ca atunci când se vor însura să fie cu ochii în patru, foarte atenţi şi pricepuţi, 
pentru că: „Însuratul nu-i o glumă/ Orişicine las-să spună,/ Mândra ce-o alegi odată/  
o alegi pe viaţa toată./ Şi iar verde foi de prun,/ Zice-o vorbă din bătrâni:/ – Dacă vrei 
să te însori,/ Măsoară de şapte ori” [19, p. 235]. Semnificaţia simbolică a proverbului 
popular românesc „De şapte ori măsoară şi o data taie” are o importanţă deosebită  
nu numai la căsătoria tinerilor, dar şi în viaţa de toate zilele a omului simplu. Chiar  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



133

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

înainte de a se însura tânărul este sfătuit să cântărească de şapte ori sau de mai multe  
ori dacă persoana dorită este cea potrivită şi numai după aceasta să ia decizia.  
De obicei, căsătoria nereuşită este asociată cu proverbul „firul rupt nu se mai toarce” 
ori cu regretul că tânărul sau tânăra s-a căsătorit nu la timpul cuvenit şi nu cu persoana 
potrivită. Acest motiv este întâlnit şi în următorul cântec: „Tinerel m-am însurat,/ Tinerică 
mi-am luat,/ Tinerică din alt sat,/ Tinerică ca mâmuca,/ Frumuşică ca bunica./ Nănăşele, 
nănaş, naş,/ Cu cine mă cununaşi?/ Cu urâta satului,/ Cu propteaua gardului./ Când  
o văd culcată-n pat,/ Parcă-i dracul răsturnat,/ Când iese cu capul gol,/ rag viţeii  
în ocol,/ Da o scroafă cu purcei/ A crăpat de frica ei,/ Boi-mi plac, vacile-mi plac,/  
Da cu toanta ce să fac?/ – Na-ţi, părinte, patru boi/ Descunună-mă-napoi,/ – Poţi să-mi dai  
şi vaci cu lapte,/ Cununia-i pân-la moarte” [20].

O bună parte dintre tineri nu a conştientizat că norocul şi-l face fiecare şi nu este 
darul cuiva: „Tot am zâs noroc, noroc,/ Pân-am dat cu totu-n foc!/ Că norocu pe pă- 
mânt,/ Ca şi fumu după vânt,/ Tot noroc am aşteptat,/ Pân’ de dracu eu n-am dat./ Of,  
şi viaţă, şe am eu,/ Să nu dăe Dumnăzău” [17, p. 85].

De regulă, omul îşi alege partenera de viaţă din localitatea sa, „uneori fiind chiar 
vecini, aparţinând aceleiaşi categorii sociale şi având aceeaşi poziţie economică” [21,  
p. 120]. Acest principiu de căsătorie este constatat şi de S. Fl. Marian: „Mai fiecare  
fecior caută a se căsători cu o fată din satul său. Mai ales însă fetele sunt acelea cărora  
nu le convine nicidecum a se mărita prin sate străine” [11, p. 47]. Dintotdeauna fetele  
au sperat ca alesul vieţii lor să le fie consătean: „om din oameni, adică după unul care  
are neamuri şi amici. […]. E drept că cu cât mai de departe vine mirele, cu atât mai  
mare e onoarea care se face familiei; dar, cu cât se mărită fata mai departe, cu atât mai 
mult pierde tatăl său din stimă. Şi-a dat fata din sat; asta nici un român n-o suferă uşor, 
ca să i se spuie” [11, p. 47]. Românul nu doreşte să-şi dea fata în altă localitate, chiar 
dacă mirele străin este poleit cu aur, aşa se mai zice în popor, şi este frumos, bogat, 
ager la minte. Starea de despărţire a fetei de satul unde s-a născut şi unde i-au rămas 
părinţii este elucidată în mai multe cântece populare, de exemplu: „Mamă, mama, cui 
m-ai dat/ De la mine în alt sat/ Şi m-ai dat în sat strain/ La tine să nu mai vin” (inf. Fornea 
Zinaida G., 17 ani; s. Cerlina, r. Camenca, a. 1985; culeg. Buruiană I.) [22]. În contextul 
înstrăinării, fata-mireasă este asociată cu frunza a cărei soartă depinde de mentalitatea  
şi grija soţului, rudelor lui, a comunităţii cu alte reguli de vieţuire şi comportare:  
„Of, maică, uşor m-ai dat/ Ca pe-o frunză de copac” (inf. Fornea Zinaida G., 17 ani;  
s. Cerlina, r. Camenca, a. 1985; culeg. Buruiană I.) [22]. Frunza este componenta princi- 
pală a coroanei arborelui care simbolizează: „lumea celestă a zeilor, a divinităţii”  
[23, p. 115], expresie izvorâtă din gândirea mitică şi simbolică a omului. Logică  
respectivei gândiri mitice face posibilă comunicarea cu cerul prin intermediul ramurilor 
şi a frunzelor ce cresc în largul lui asigurând simbolic unitatea dintre coroana copacului  
şi legătura cosmică dintre cer şi pământ. Frunzele împreună cu copacul întruchipează  
„axa lumii care uneşte cerul, pământul şi subpământul, fiind prin esenţă «lemn viu», 
înzestrat în ritualuri de familie cu scopuri şi aptitudini sacre, ce exprimă semnificaţii 
irepetabile. Fiind însemnul vieţii evolutive, imobilitatea, regenerarea şi creşterea copacu- 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



134

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

lui sunt asociate cu simbolismul verticalităţii, cu tendinţa de a atinge cerul. Acest arbore 
este purtătorul alegoric al experienţelor fundamentale ale omului: viaţa, moartea, şi prin 
acestea, dobândirea vieţii veşnice. El întreţine şi ocroteşte unitatea celor trei niveluri ale 
cosmosului: a) cel subteran, prin rădăcinile ce răscolesc adâncurile în care se împlântă; 
b) suprafaţa pământului, prin trunchi şi crengile de jos; c) înaltul, prin ramurile dinspre 
vârf” [24], atrase de lumina cerului. Având rădăcinile adânc în pământ şi crengile spre  
cer copacul întruchipează „centrul Universului, făcând legătura între Cer, Pământ  
şi Infern” [25, p. 308].

Potrivit celor exprimate, conştientizăm rolul primordial al copacului în viaţa 
omului, care întruchipează arborele cosmic asociat cu Pomul vieţii şi reprezintă: „simbolul 
vegetaţiei şi al vieţii universale” [23, p. 115]. Privind emblematica copacului raportat  
la ideea de evoluţie biologică, iar sarcina primordială legată de apariţia periodică a vieţii 
„impune valoarea fecundităţii” [23, p. 115]. Toate acestea sunt sesizate şi prin faptul că: 
„Pomul Vieţii apărând ca imagine a androginului iniţial, Trunchiul înălţat spre cer este 
simbol de forţă şi putere, izomorf al Falusului, imagine arhetipală masculină, iar frunzi- 
şul protector consacră valoarea maternităţii” [23, p. 115]. De fapt, frunzele sunt actanţii 
principali ai întruchipării regnului vegetal, care, potrivit diverselor asocieri, personifică 
simbolul fericirii, prosperităţii şi al colectivităţii.

Metafora Şi m-ai dat în sat străin, din cântecul de mai sus, simbolizează dra- 
gostea neîmpărtăşită şi durerea amară simţită în urma despărţirii. În asemenea clipe şi so- 
ţul îi pare străin – fapt ce îi provoacă tristeţe sufletească. Despărţirea fetei de casa 
părintească unde s-a născut, a copilărit, de prietenii de la horele din sat, în unele cazuri  
şi de iubit, dintotdeauna a fost considerată ca o pierdere a cuiva pentru totdeauna. Tânăra 
îşi asemuieşte soarta ei cu cea a frunzei de pelin: „Ca pe-o frunză de pelin,/ Înapoi  
să nu-ţi mai vin” [22]. Raportat la aceste versuri, pelinul simbolizează amărăciunile 
vieţii, durerea şi deşertul sufletesc: „Pelin beau, pelin mănânc,/ Seara pe pelin mă culc!/ 
Dimineaţa când mă scol,/ Cu pelin verde mă spăl/ Foaie verde mărăcine/ Şi-aoleo, frate 
peline,/ Amărâtă-i frunza-n tine,/ Ca şi inimioara-n mine…” [12, p. 137]. Sau: „Pelin 
beau, pelin mănânc,/ Sara pe pelin mă culc,/ Da pin zori când mă trezesc,/ Trag pelin  
şi mă-nvelesc,/ Sufleţelu-ni amărăsc./ Dimineaţa când mă scol,/ Toate oasele mă dor”  
[26, p. 71]. Potrivit calităţilor semnificative şi pline de simboluri, pelinul a fost utilizat  
şi de grecii antici la prepararea vinurilor pentru că poseda proprietăţi întăritoare,  
de vindecare ori apotropaice – funcţii descoperite şi des întâlnite în credinţele şi obi- 
ceiurile noastre. De exemplu, basarabenii beau vin cu pelin a doua zi după Duminica 
mare, luni, de Rusalii, pentru a curăţa organismul de toxine, dar şi vara pe arşiţă ca bău- 
tură răcoritoare. În popor se mai crede că prin amărăciunea şi forţa sa magică pelinul 
alungă spiritele rele.

Căsătoria, reprezintă unul dintre cele mai încărcate momente în semnificaţii din 
ciclul existenţial. Asocierea dintre uman şi vegetal reprezintă o intimitate, substanţială 
de fiinţare şi o consacră cântecului liric, din care cităm un fragment de mare circulaţie: 
„Mândro, din dragostea noastră / A crescut şi-o înverzi / Până noi, mândro, ne-om iubi; / 
Când pomul s-o veşteji / Să ştii că ne-om despărţi” [24, p. 101].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



135

Philologia LX
IANUArie−APRILie 2018

Astăzi, căsătoria este realizată prin îmbinarea elementelor cu caracter economic, 
juridic, ritualic şi folcloric, pentru a organiza un mare spectacol tradiţional, o importantă 
manifestare artistică populară. Noua unitate economică care se întemeiază prin căsă- 
torie, este familia menită să contribuie la perpetuarea biologică şi socială a neamului. 
Pentru a-şi îndeplini cu succes menirea, familia are nevoie de condiţii: pe plan economic 
– înzestrarea tinerilor, iar pe plan juridic prin convenţia care intervine între cele două 
neamuri care se încuscresc, prin noile legături familiale. Desigur, căsătoria nu se creează 
şi consolidează doar prin acte economice şi juridice, ci „ea trebuie consfinţită şi apărată 
printr-o serie de acte rituale şi ceremoniale menite să o ferească de forţele răufăcătoare 
şi să-i aducă fecunditate, prosperitate şi viaţă fericită, să o integreze în viaţa socială  
a comunităţii” [27, p. 138].

Desfăşurarea tradiţională a riturilor de căsătorie include un scenariu asemănător 
unei piese de teatru cu o ordine foarte bine închegată.

Cercetând majoritatea obiceiurilor de căsătorie vom constata că în legătură  
cu plecarea celor doi tineri din familiile lor, mai ales părăsirea casei părinteşti de către 
mireasă, dar şi a categoriilor de tineri din care au făcut parte, „în echilibrul social se pro- 
ducea o breşă, se produceau ciocniri de interese şi sentimente” [27, p. 139]. Riturile 
care urmau obiceiurile respective aveau menirea să contribuie semnificativ la rezolvarea 
acestor conflicte, mai întâi de toate la restabilirea echilibrului şi la rebalansarea rânduielii.  
Odată cu acceptul tinerilor în categoria maturilor de către societate conflictul despre 
care am vorbit anterior nu mai avea valoare, pentru că mireasa intra în familia mirelui, 
concomitent creându-şi-o pe a sa şi pentru că se stabileau legături de încuscrire între cele 
două dinastii, pe de-o parte, şi între ele şi a naşilor, pe de alta. Prin urmare, cele enunţate 
mai sus nuanţează faptul că „obiceiul căsătoriei era (...) important pentru colectivitate 
şi această importanţă îi asigura ampla desfăşurare, coloritul folcloric viu şi numeroasa 
participare a oamenilor” [27, p. 139].

Referinţe bibliografice

1. Berdan, Lucia. Feţele destinului. Iaşi: Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, 1999. 
274 p.

2. Biedermann, Hans. Dicţionar de simboluri. Vol. 1. Trad. din lb. germană de Dana 
Petrache. Bucureşti: Saeculum, 2002. 285 p.

3. Weor, Samael Aun. Simbologie onirică. 63 p. Mod de acces: http://www. 
samaelaunweor.ro/ROM_Books/Simbologie_Onirica_Samael_Aun_Weor.pdf (accesat la: 
17.12.2017).

4. Căsătoria – prima instituţie – Conferinţă de familie de Duraisamy Sureshkumar, 
22 februarie 2015. Mod de acces:http://www.azsmr.ro/casatoria-prima-institutie-

familie/ (accesat la: 17.12.2017).
5. Stoian, Ion M. Dicţionar religios. Bucureşti: Garamond, 1994. 294 p.
6. Candrea, I.-Aurel; Adamescu, Gh. Dicţionarul enciclopedic ilustrat „Cartea 

Românească”. Bucureşti: Cartea Românească, 1931. XXIV + 1948 p. Mod de acces: https://

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei



136

LX Philologia
2018 IANUArie−APRILie

ru.scribd.com/document/327614220/1931-Candrea-Ioan-Aurel-1872-1950-Dictionarul-enci- 
clopedic-ilustrat-Cartea-Romaneasca-Partea-1-A-C-pdf (accesat la: 31.12.2017).

7. Constituţia Republicii Moldova. Chişinău: Curtea Constituţională, 2013. Mod  
de acces: www.wipo.int/edocs/lexdocs/laws/ro/md/md046ro.pdf (accesat la: 17.12.2017).

8. Filip, Vasile V. Înrudirea rituală în satul românesc tradiţional. În: Teme actuale 
în cercetarea etnologică şi antropologică: Studii şi comunicări ştiinţifice. Editate de Alina 
Branda, Ion Cuceu, Cosmina Timoce. Cluj-Napoca: Editura Fundaţiei pentru Studii Euro- 
pene, 2011, p. 11-19.

9. Smochină, Nichita. Nunta la românii transnistreni: cu introducere istorico-folclorică 
şi juridică. Bucureşti: Eikon, 2017. 346 p.

10. Evseev, Ivan. Dicţionar de simboluri. Bucureşti: Vox, 2007. 480 p.
11. Marian S. Fl. Nunta la români. Studiu istorico-etnografic comparativ. Bucureşti: 

Grai şi Suflet – Cultură naţională, 1995. 605 p.
12. Evseev, Ivan. Dicţionar de simboluri şi arhetipuri culturale. Timişoara: Amarcord, 

1994. 220 p.
13. Antonescu Romulus. Dicţionar de simboluri şi credinţe tradiţionale româneşti, 

729 p. Mod de acces: www.cimec.ro/.../Antonescu-dictionar/Antonescu-Romulus-Dictionar-
Simboluri-Credinte-T (accesat la: 28.12.2017).

14. Alecsandri, Vasile. Poezii populare ale românilor. Chişinău: Litera, 1998, 312 p.
15. Druţă, Ion. Regiunea codrilor. În: Cultura, 1974, nr. 3 (14.87), 19 ianuarie.
16. Gorovei, Artur. Datinile noastre la naştere şi la nuntă. Bucureşti: Paideia, 2002. 

152 p.
17. Cânteşe. Alcătuitor şi redactor muzical D. Gherşfelid. Tiraspol: Editura de Stat  

a Moldovei, 1940. 162 p.
18. Mocanu, Maria. Giurgiuleşti. Monografie etnofolclorică. Chişinău: Cartier, 1999. 

280 p.
19. Folclor din câmpia Sorocii. Alcătuitori: G. G. Botezatu, I. V. Buruiană, N. M. Băie- 

şu, E. V. Junghietu, L. I. Curuci, A. S. Hâncu. Chişinău: Ştiinţa, 1989. 254 p.
20. AFASM, 1986, N. 366, f. 181; Schineni – Soroca; inf. Cojocaru Larisa M.,  

25 de ani; culeg. Buruiană I. V.
21. Vintilă-Ghiţulescu, Constanţa. În şalvari şi cu işlâc. Biserică, sexualitate, căsătorie 

şi divorţ în Ţara Românească a secolului al XVIII-lea. Ediţia a II-a revăzută şi adăugată. 
Bucureşti: Humanitas, 2011. 445 p.

22. AFAŞM, 1985, N 364, f. 238; Cerlina – Camenca; inf. Fornea Zinaida G., 17 ani; 
culeg. Buruiană I. V.

23. Comanici, Germina. Ramura verde în spiritualitatea populară. Bucureşti: Editura 
Etnologică, 2004. 250 p.

24. Arborele cosmic sau Pomul vieţii: simbolistica generală, 21.02.2012. Mod de acces: 
www.crestinortodox.ro/comunitate/group_discussion_view.php?group_id=842& grouptopic_
id=7030 (accesat la: 19.12.2017).

25. Eliade, Mircea. Tratat de istorie a religiilor. Bucureşti: Humanitas, 2013. 476 p.
26. Barschi, L. Cornfelid, L. Cânteşe norodnişe moldoveneşti. Tiraspol: S. n., 1940. 

200 p.
27. Pop, Mihai. Obiceiuri tradiţionale româneşti. Bucureşti: S. n., 1976. 192 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:38 UTC)
BDD-A27865 © 2018 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

