Claudia Spiridon
Klausenburg

Moosbruggers wahnhaftes Erleben in
Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften

Abstract: Mental illness and violence have a substantial function in Robert Musils The
man without qualities. Moosbrugger's delusions have an anthropological nature and play a
crucial role in the preservation of the self-consciousness. Musil leads the thesis that the
illness can carry its own meaning in itself using the example of the sexual murderer
Moosbrugger. The Abnormal can clarify certain traits of human character, which otherwise
remain hidden. The delusional experience repeals the tension between subject and object,
while outer and inner world are no longer separate from each other.

Keywords: Killer, madness, sense of possibilities.

1. Einleitung

Von der Stimmung der Jahrhundertwende geprigt, zihlen Erkrankung und
Identitétsverlust zu den modernen Aspekten, mit denen sich Robert Musil
am meisten beschiftigte. Der Osterreichische Schriftsteller behandelte die
Problematik der Entfremdung schon in seinem frithen Werk Die
Verwirrungen des Zoglings TorleB (1906), das Thema der
Depersonalisierung gewann aber eine neue Dimension in seinem Opus
Magnum Der Mann ohne Eigenschaften.

Der Roman kreist um die gestorte Wirklichkeitsauffassung des
traditionellen Subjekts, das das Objektive nicht mehr in seine individuelle
Personlichkeitsstruktur integrieren kann. Musils Hauptgestalt Ulrich
schwankt zwischen diffusen Erfahrungskonstruktionen und erlebt eine
Identitdtskrise. Clarisse, Walters Ehefrau, erlebt eine sexuclle Identitéts-
krise, die den Verlust der Realitdtskontrolle bewirkt.Starker aber als bei
Ulrich oder Clarisse potenziert Musil das Thema des Identitétsverlustes in
der Gestaltung seiner Figur Moosbrugger, der Prostituiertenmorder, der
nicht fahig ist, seinen Zustdnden durch Reflexion distanziert zu begegnen.

Das Moosbruggerproblem spielt im Kontext der Sinnkrise der
Jahrhundertwende eine entscheidende Rolle, denn damit verkniipft Robert
Musil die Frage nach dem anderen Zustand. Innerhalb des wissen-
schaftlichen Diskussionsrahmens werden in Bezug auf Moosbrugger zwei
unterschiedliche Positionen vertreten.

129

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Robert Krause erklérte in seinem Artikel Abstraktion-Krise-Wahnsinn
(2008) Moosbruggers psychischen Zustand durch die Rekonstruktion seiner
Jugend und illustrierte dabei den Mangel als Ausgangslage seiner Krankheit
(Krause 2008: 88). Eine dhnliche Hypothese stellten auch Giinter Graf in
Studien zur Funktion des ersten Kapitels von Robert Musils Roman
»Der Mann ohne Eigenschaften“. Ein Beitrag zur Unwahrhaftigkeit-
Typik der Gestalten (1969) und Barbara Neymeyr inPsychologie als
Kulturdiagnose. @ Musils Epochenroman ,Der Mann ohne
Eigenschaften* (2005) auf. Die beiden Literaturtheoretiker prisentierten
Moosbruggers Wahnvorstellungen als Wiederkehr der verdringten
Sexualitdt (Graf 1969: 207) oder als Mangel an sexueller Befriedigung
(Neymeyr: 2005: 223). Auch wenn die Argumentation von Krause, Graf
und Neymeyr gut fundiert ist, finde ich ihre Thesen unvollstindig. In
Moosbruggers Fall ist die Rekonstruktion der Kindheit nicht ausreichend,
denn seine Zerrissenheit findet thre Ursache nicht in der Wiederkehr des
Verdriangten. Nicht seine brutale Tat erweckt das Interesse, sondern die
Tatsache, dass er keinen klaren Grund dafir formulieren kann.

Eine interessantere Perspektive eroffnete Dieter Kithn in Analogie
und Variation. Zur Analyse von Robert Musils Roman ,,Der Mann
ohne Eigenschaften*“ (1965). Er erkannte in Moosbrugger einen Fall, der
iiber den medizinischen oder psychologischen Diskurs hinausging, und
prasentierte den Wahnsinn als ,,Zustand vélliger Verwandlung® (Kiihn
1965: 36). Mit Fred Lonkers Der Fall Moosbrugger. Zum Verhéltnis von
Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musil ,,Der Mann ohne
Eigenschaften* (2003) und Olav Krdmers Denken erzihlen. Repriisenta-
tionen des Intellekts bei Robert Musil und Paul Valery (2009) etablierte
sich eine neue theoretische Richtung, die den Blick auf den
anthropologischen Ansatz lenkte. Lonker erkannte in der beschriebenen
Pathologie das Bestehen eines anderen Bewusstseins (Lonker 2003: 292),
wobei Krimer dem wahnhaften Zustand ,,besondere Qualititen® (Krdmer
2009: 223) attestierte. In Christian Wolfs monumentalem Werk Kakanien
als Gesellschaftskonstruktion. Robert Musils Sozioanalyse des 20.
Jahrhunderts (2011) wurde Moosbrugger als Reprédsentant einer
Generation aufgefasst, die ,,die weitgehende Abhdngigkeit von ,dufleren’,
hauptsédchlich bestimmten Umstdnden® verloren hat (Wolf 2011: 80).

Moosbruggers eigentiimliche Wahrnehmungen weisen eine psycho-
pathologische Struktur auf, die gleichzeitig auf eine anthropologische
Konstitution anspielen. Sein wahnhaftes Erleben soll nicht einfach als Folge
eines pathologischen Verhaltens abgestempelt werden, sondern man soll

130

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Moosbrugger einer doppelten Analyse unterziehen. Selbst durch die Formel
»Man konnte also verstehn“ (Musil 1978: 69), werden die unzdhligen
Interpretationsmoglichkeiten der Musil’schen Figur angedeutet. Der
Erzdhler kniipft damit an den ,,Moglichkeitssinn® an, der einem neutralen
Beobachter ermoglicht, die bedringte Psyche Moosbruggers zu begreifen
(Wolf 2011: 396). Einerseits wird sein Verbrechen mit ekelerregender
Widerwirtigkeit verbunden, andererseits kommt seiner Gewalt eine
ordnungsstiftende Funktion zu. Sollte das Normale den individuellen
Aufschwung begrenzen, so wiirde das Abnorme die Entwicklungs-
moglichkeiten in einem unverhéltnisméBigen Kontext erweitern. Wiirden im
Sinne Nietzsches traditionelle Werte wie ,,Gut* und ,,Bose* untergehen, so
wiirde Moosbruggers Verhalten eine neue Bedeutung gewinnen, ohne
sanktioniert zu werden.

Wie sich Moosbrugger mit seinem Gefiihlsleben auseinandersetzt,
mochte ich weiterhin darlegen. Das sprunghafte Denken, das Horen von
Stimmen und die Halluzinationen mochte ich nicht als iibliche Symptome
des Wahnsinns illustrieren, sondern als Besonderheiten untersuchen, die
Sinn produzieren, denn ,,das haben wir ja alle in uns, diese intellektuelle
Neigung fiir das Ungesunde, Schauerliche und Problematische* (Musil
1978: 911).

2. Der Sexualmoérder Moosbrugger

Ohne einen Zusammenhang mit den bis dahin erzdhlten Begebenheiten
festzustellen, setzt Robert Musil im achtzehnten Kapitel seine Figur
Moosbrugger ins Spiel ein, indem er die Aufmerksamkeit des Lesers mit
dem ganz einfachen Satz: ,,Zu dieser Zeit beschéftigte der Fall Moosbrugger
die Offentlichkeit* (Musil 1978: 67) gewinnt.

Musil beginnt Moosbruggers Beschreibung mit Angaben iiber seine
Beschiftigung und betont vor allem sein AuBerliches: ,ein grofBer,
breitschultriger Mensch ohne iiberfliissiges Fett, mit einem Kopthaar wie
braunes Lammfell und gutmiitig starken Pranken (ebd.). Paradoxerweise
steht Moosbruggers Aussehen im Gegensatz zu seinen Taten. Vor allem
werden seine Gutmiitigkeit und der Wille zum Rechten, die aus seinem
Gesicht sprechen, hervorgehoben. Musil kniipft das Bild des
Prostituiertenmorders an einer biblischen Gestalt an, indem er letztlich auf
eine Analogie zur Gottesansicht hinweist: ,,dieses Gesicht mit den Zeichen
der Gotteskindschaft* (Musil 1978: 69).

131

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Um die Spannung des Romans zu bewahren, deutet Musil auf
Moosbruggers grausame Tat erst hin, nachdem er sein Aussehen sorgfaltig
skizziert hat: ,,(er) hatte eine Frauenperson, eine Prostituierte niedersten
Ranges, in grauenerregender Weise getotet* (Musil 1978: 68). Anders als in
der traditionellen Literatur wird hier das Bose nicht durch &uBerliche
Signale antizipiert. Der Gegensatz zwischen Moosbruggers gottlichem
Ausdruck und seinem entsetzlichen Delikt iliberrascht die Juristen und
schlieBlich wird eine eindeutige FEinschdtzung oder Bewertung
problematisch: ,,Sie fanden von solchen Schrecknissen den Weg zu
Moosbruggers gutmiitigem Gesicht nicht zuriick [...] dieses Lacheln war es,
was die Berichterstatter des Gerichtssaales am meisten beschiftigt hatte*
(ebd.).

Moosbrugger scheint iiber ein besonderes Charisma zu verfiigen. Sein
Licheln ldsst die Diisterheit seiner Taten verschwinden und bildet eine
paradoxe Antithese zu seinem Delikt. Es ist das Lécheln, das die
Widerspriichlichkeit der medizinischen Beobachtungen begriindet:

[...] es sah so aus, als stridubten sie sich vorldufig noch, auf den Bdsewicht zu
verzichten und das Geschehnis aus der eigenen Welt in die der Kranken zu
entlassen, worin sie mit den Psychiatern ilibereinstimmten, die ihn schon ebenso oft
flir gesund wie fiir unzurechnungsféhig erklart hatten (ebd.).

Die Verschmelzung von Gegensitzen ist ein existenzieller Bestandteil der
Musil’schen Welt. Zusammen mit Moosbrugger wird auch das Problem der
Zurechnungsfahigkeit eingebaut, denn man weifl nicht, ob Moosbrugger ins
Gefangnis oder in die Irrenanstalt gehort. Jede Antwort auf diese Frage
wiirde zur Entwicklung von neuen Moglichkeiten fiihren und implizit zum
Erkennen von neuen Prozessen. Lonker deutet die gegensitzliche
Konstruktion der Figur und die Tatsache, dass Moosbrugger auch als
gesund eingeordnet werden konnte, als Merkmal des anthropologischen
Ansatzpunktes (Lonker 2003: 282). Hassler-Riitti erklart Moosbruggers
Ausstrahlung als Projektion seiner unschuldigen Seele, in der Unter-
scheidungen wie ,,Gut* und ,,Bose nicht existieren (Hassler-Riitti: 232).

3. Die Debatte iiber die Zurechnungsfihigkeit des Morders
Moosbrugger selbst behauptet, es handele sich um ,.keine Geisteskrankheit*

und es kann gar nicht leiden, ,,wenn man derart davon sprach* (Musil 1978:
70). Wiirde man ihn als geisteskrank einordnen, so wiirde er nur ein anderer

132

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Fall sein. Moosbrugger wiinscht aber, gesondert behandelt zu werden. Er
legt keinen Wert auf die Diagnose der Psychiater, weil ihn diese nach einer
typischen Schablone einsortieren:,,Deshalb haflite er auch niemand so
inbriinstig wie die Psychiater, die glaubten, sein ganzes schwieriges Wesen
mit ein paar Fremdworten abtun zu koénnen, als wire es fiir sie eine
alltdgliche Sache* (Musil 1978: 72).

Er versteht sich selbst als besonderer Mensch und ist bereit, sich toten
zu lassen, um die Aufmerksamkeit der Gesellschaft auf sich zu lenken. Er
konnte sich nie sozial integrieren, daher wertet er seine Gefangenschaft als
»Ehrenzeit seines Lebens™ (ebd.) auf, und hédngt sehr daran, von anderen
beobachtet zu werden: ,,man erwies thm Aufmerksamkeit, man hatte Furcht
vor ihm, und Moosbrugger liebte das* (Musil 1978: 211).

Von der Offentlichkeit wird Moosbrugger als ,.etwas Interessantes*
(Musil 1978: 69) empfunden. Alle sind von seinem Auftreten fasziniert:
»Man seufzte zwar iiber eine solche Ausgeburt, aber man wurde von ihr
innerlicher beschéftigt als vom eigenen Lebensberuf™ (ebd.).

Moosbrugger kann sein Verhalten nicht begriinden, weil ithm jede
bestimmte Absicht fehlt. Aus diesem Grund attestiert man dem Morder die
,verminderte Zurechnungsfahigkeit* (Musil 1978: 242) und verurteilt ihn
zum Tod.

Zurechnungsfahigkeit ist, wie sie sagen, der Zustand des Menschen, in dem er die
Kraft besitzt, unabhingig von jeder ihn zwingenden Notwendigkeit sich aus sich
selbst fiir einen bestimmten Zweck zu bestimmen, und eine solche Bestimmung
kann man nicht gleichzeitig besitzen und entbehren (Musil 1978: 243).

Der Mensch soll sich als Vernunftsobjekt begreifen und alles andere, was
nicht ein Produkt seiner Rationalitét ist, abweisen (Krause 2008: 120). Die
Vorschriften der Moral schreiben dem Individuum zu, was gut und was
bose ist. Mithilfe juristisch definierter Begriffe integrieren die Vertreter der
Justiz Moosbruggers Tat in ihre Wirklichkeitsauffassung und bestimmen
demnach seine anarchische Verhaltensweise als negativ. Die Abweichung
vom moralisch-juristischen Normenkodex wird als ,,Wahnsinn“ einge-
ordnet, damit die Gesellschaft ihr ausgeglichenes Gleichnis bewahrt. Die
Gesellschaft projiziert ihre negativen Anteile auf eine AuBlenseiterfigur, um
deren Last loszuwerden: ,solche Ungliicksgeschopfe (sind) die
Verkorperung unterdriickter Triebe, an denen alle teilhaben, die Fleisch-
werdung ihrer Gedankenmorde und Fantasieschindungen® (Musil 1978:
653). Moosbruggers gesellschaftliche Bestimmung ist ,,alles Unordentliche,

133

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Anarchische, Irreguldr-Asoziale auf sich zu ziehen und es zu repriasentieren
(Musil 1978: 248).

Menschen trauen sich nicht zu erforschen, was ganz tief in ithrem
Gemiit versteckt liegt, sondern sind eher bereit, diese inneren Zustinde
medizinisch als Wahn nachzuweisen. Das moralische Korsett hindert den
Ubergang in eine andere Wirklichkeit. Die andere Wirklichkeit verbirgt
verdrdangte und ausgegrenzte Empfindungen, die von Vernunft diszipliniert
wurden. Es gibt seelische Zusténde, die jedem innig sind, jedoch nicht bei
jedem zum Vorschein kommen. Indem sich Moosbrugger von der ,,Fessel*
der Vernunft befreit und sich dem Kausalitétsprinzip nicht unterwirft, kann
er kein Schuldbewusstsein entwickeln. Dagegen kann er aber seinem
Verhalten andere Bedeutungen zuschreiben, die den Rahmen der Moral
sprengen.

4. Symptome der Geisteskrankheit: Stimmen und Halluzinationen

Der inkonsequente Aufbau der Denkinhalte und das Fehlen einer
diskursiven  Nachfolge von Ideen, signalisieren eine  gestorte
Wirklichkeitsauffassung, die von den anderen Romanfiguren als Symptome
der Geisteskrankheit klassifiziert werden: ,,so horte er dann Stimmen oder
Musik [...] das kam von tiberall her; es sall in den Wénden, in der Luft, in
den Kleidern und in seinem Kdorper* (Musil 1978: 239).

Musil stellt Moosbruggers Wahnzustdnde in langen Passagen dar, um
deutlich hervorzuheben, wie der Prostituiertenmodrder seine eigene
Krankheit einschitzt und aufwertet. Paradoxerweise fasst er seine
Wahrnehmungen als ,,personliche, durchaus produktive Eigenschaft (Wolf
2011: 396) auf.

Indem die Psychiater Moosbruggers Halluzinationen unter den
tiblichen Symptomen eines Schizophrenen einordnen, nimmt er sie als
sinnvoll und besonders wahr ,,(er) war einverstanden damit, dass er diese
Eigenschaft Halluzinieren vor anderen voraushabe, die es nicht konnen*
(Musil 1978: 239).

Obwohl er weil}, dass seine Zustinde ,,Halluzinieren* (ebd.) heien
und Indizien der Krankheit sind, weist er die Stimmen nicht ab, sondern
unterhdlt sich mit denen, bis sich diese gegen ihn wenden: ,,Es unterhielt
ihn, zu héren und zu sehen, was sie trieben; das war unvergleichlich schoner
als die zdhen, schweren Gedanken, die er selbst hatte: wenn sie ihn aber
sehr drgerten, so geriet er in Zorn* (ebd.).Moosbrugger entwirft selbst, nach
seiner eigenen Logik, einen neuen Zugang zur Realitdt und ein neues

134

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Verhiltnis von Zeit und Bedeutung (Krause 2008: 108): ,,diese Zeiten waren
ganz Sinn! Sie dauerten manchmal Minuten, manchmal hielten sie aber
auch tagelang an, und manchmal gingen sie in andere, dhnliche tiber, die
monatelang dauern konnten* (Musil 1978: 239).

In diesem Kontext bekommt das Wort Sinn eine doppelte
Konnotation. Einerseits wird es als Bedeutung verstanden, andererseits als
Gefiihl oder Empfindung. Somit erkldrt sich auch die Tatsache, dass
Moosbrugger das Horen von Stimmen und seine Halluzinationen durch
seinen Sinn wahrnimmt: ,,Er hatte den Eindruck, dass er es im Korper mit
sich trage, solange er schwieg; und sobald es ausgekommen war, verbarg es
sich in der Umgebung, aber auch nie sehr weit von ihm* (ebd.). Indem
Moosbrugger keinen Kausalititszusammenhang erkennt, liberschreitet er die
Grenze der rationalen Perzeptibilitit und gibt sich ohne Hemmungen dem
Spiel der Halluzinationen hin. Diese verlieren ihre urspriingliche Bedeutung
und werden zu einer rauschhaften Macht.

5. Das Stiften der Ordnung

Robert Musil setzte sich mit den unterschiedlichen Elementen der
gesellschaftlichen Ordnung intensiv auseinander und analysierte in diesem
Zusammenhang auch die Funktion der Sprache:

Wenn ich einen Gedanken in der Form eines Satzes ausspreche, so denke ich gewil3
nicht die Intentionen jedes einzelnen Wortes, sondern ich habe eine nur halb
bewusste Intention des Satzganzes und die Worte kommen mir (fiir das
Bewusstsein) mechanisch in den Mund. [...] Wir erfassen nur Ahnlichkeiten (aber
namen-los und unbewuft) und so wie sie uns bewusst werden, nennen wir sie mit
allgemeinen Namen (Musil 1904/05: 124).

Worte haben denselben Sinn fiir alle, sodass sich die Realitit konstituiert,
wenn die Worte in Ordnung gebracht werden. Sprache integriert unbewusste
Erfahrungen in der kognitiven, moralischen und sozialen Existenz und legt
Konventionen fest. AuBere Normen fixieren sich als vorgefertigte
Einstellungen im Bewusstsein und verdichten sich unbewusst zu
verschiedenen Ausdriicken.

Beim Gebrauch der Sprache wird die Bedingung gestellt, dass jedes
Wort ein bestimmtes Objekt hat, auf das es sich bezieht. Subjekt und Objekt
stehen in einer funktionellen Abhangigkeitsbeziehung, weil keines ohne das
andere individuell Sinn hitte:

135

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Sprache ist die lautliche Umsetzung von Einbildungen, die nicht den Dingen
entsprechen, sondern den menschlichen Empfindungs- und
Vorstellungsmoglichkeiten. Sprache ist also auf mehrfache und anthropomorphe
Weise metaphorisch (Nietzsche 1999: 184).

Sprache fungiert aufgrund von Konventionen, wobei Zeichen zu
»Irdgern” von Bedeutungen werden. Zwischen Inhalt und Ausdruck des
Zeichens besteht eine reziproke Evokation, die dem Sprecher die Bedeutung
eines Sachverhalts entschliisselt (Bonacchi 2012: 34). Was geschieht aber,
wenn man den Sinn der Begriffe nicht auffasst und somit keine
Beziehungen zwischen Objekten ersehen kann? Das Versagen des
Sprechens fiihrt schlieBlich zur Verwandlung der Selbst- und
Weltwahrnehmung, wie bei Moosbrugger.

Moosbrugger ist nicht in einer flirsorglichen Familie aufgewachsen,
sondern er verbrachte seine Jugend als Hiiterbub nur mit Tieren. Aufgrund
der fehlenden Erziehung gewinnt er keine Ubersicht iiber die Regeln des
Zusammenlebens in der Gesellschaft, die ihm die Integration ermoglicht
hitten: ,,Er beneidete alle Menschen, die schon in der Jugend gelernt hatten,
leicht zu sprechen; ihm klebten die Worte zu Trotz gerade in den Zeiten, wo
er sie am dringendsten brauchte* (Musil 1978: 238).

Auch Moosbruggers Umgang mit der Sprache ist defizitir und
bereitet ihm nur Schwierigkeiten. Er ist sich dessen bewusst, dass Sprache
die Menschen einflussreicher und stirker macht, weill aber nicht, Sprache
als Instrument der Kommunikation und der Uberzeugung zu verwenden:
»Ergrimmt ahnte Moosbrugger, da3 jeder von denen sprach, wie es ihm
palite, und das es dieses Sprechen war, was ihnen die Kraft gab, mit ihm
umzugehn, wie sie wollten* (Musil 1978: 235). Er verfiigt iiber die Sprache
nicht und wird damit zum machtlosen Sklaven des Systems. Er hatte
herausbekommen, ,dass es der Besitz dieser Sprache war, was den
Herrschenden das Recht gab, {iber sein Schicksal zu befinden* (Musil 1978:
172).

Er versucht sogar das Problem seiner Ausdrucksschwiche zu
iiberwinden, indem er das Wort ,,Jus erfindet.Das ,,Jus* ist sein Recht und
bestimmt die Basis seiner Anerkennung unter den Menschen, denn sein
ganzes Leben wurde ihm die Geltung als Mann verweigert, ,,sein ganzes
Leben war ein zum Lachen und Entsetzen unbeholfener Kampf, um Geltung
dafiir (fir sein Ich) zu erzwingen™ (Musil 1978: 71). Er kann die
abstrahierende Funktion und die metaphernbildende Natur der Sprache nicht
ergriinden, sodass ihn ,.ein Gefiihl des Gefesseltseins® (Olah 1991: 28)
iiberkommt. Obwohl er bei den Gerichtsverhandlungen hochdeutsche und

136

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



fremdsprachige Ausdriicke verwendet, verfehlt er deren Kontext. Er ordnet
zusammenhangslose Beziehungen nach einer subjektiven Vorstellung, weil
er die sprachlich gestiftete Welt nicht kontrollieren kann (Karthaus 1965:
64), und ist gleichzeitig davon {iiberzeugt, dass sich die Welt gegen ihn
heimlich verbiindet hitte.

Dann begegneten dem wandernden Moosbrugger, wenn er durch die Dorfer kam
oder auch auf der einsamen Strale, ganze Prozessionen von Frauen. Jetzt eine und
eine halbe Stunde spiter zwar wieder eine Frau, aber wenn sie selbst in so groflen
Zwischenrdumen kamen und gar nichts miteinander zu tun hatten, im ganzen waren
es doch Prozessionen (Musil 1978: 72).

Robert Musil qualifiziert Moosbruggers Wahrnehmungen nicht
einfach als wahnhaft ab, sondern analysiert griindlich deren Logik. In
Verbindung mit Mossbrugger stellt Musil die etablierten Sprachordnungen
und das Kategoriensystem infrage. Bereits Ulrich lehnt eine Identitét ab, die
auf Begriffe basiert, weil diese Begriffe ihren Gegenstand verloren haben:

Die Welt des Schreibens und Schreibenmiissens ist voll von grolen Worten und
Begriffen, die ihre Gegenstinde verloren haben. Die Attribute groer Manner und
Begeisterungen leben ldnger als ihre Anldsse, und darum bleiben eine Menge
Attribute iibrig. Sie sind irgendeinmal von einem bedeutenden Mann fiir einen
anderen bedeutenden Mann geprégt worden, aber diese Ménner sind langst tot, und
die iiberlebenden Begriffe miissen angewendet werden (Musil 1978: 326).

Musil fithrt eine mogliche Erlebnisebene ein, in der die sprachlich-
diskursive, rationale Ordnung zugunsten einer anderen Form der
Weltwahrnehmung zerféllt. Moosbruggers Unfdhigkeit zu kommunizieren
deformiert seine intersubjektive Realitdt, und er versucht seine subjektive
Ordnung zu objektivieren und entwickelt dabei ein eigenartiges Verhéltnis
zwischen Sprache und Gewalt.

6. Das Verhiltnis von Sprache und Gewalt

Moosbruggers Wahrnehmung der Sprache ist sehr plastisch. Er erfasst
einzelne Teile eines Kompositums, kann aber keine Verbindungen zwischen
den isolierten Komponenten feststellen. Moosbrugger fehlen die kultur-
geschichtlichen Kenntnisse, um den Zusammenhang zwischen den
Bedeutungen eines Ausdrucks entziffern zu konnen, denn der Sinn des
Satzes hiangt von den Bedeutungen des Wortes ab, und umgekehrt: ,,Alle

137

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Worte haben soviel Nebensinn, Doppelsinn, Nebenempfindungen,
Doppelempfindungen, dal man gut thut sich von ihnen fern zu halten*
(Musil 1904: 2). Soll eine Bezeichnung nicht einem greifbaren Sachbereich
korrespondieren, so wird Moosbrugger ganz verwirrt. Er kann zwischen
objektiver Realitdt und subjektiver Wahrnehmung nicht unterscheiden.

wenn ein Eichkatzl keine Katze ist und kein Fuchs und statt eines Horns Zéhne hat
wie der Hase, den der Fuchs frisst, so braucht man die Sache nicht so genau zu
nehmen, aber sie ist in irgend einer Weise aus alldem zusammengenéht und lauft
iiber die Biume. Nach Moosburggers Erfahrung und Uberzeugung konnte man kein
Ding fiir sich herausgreifen, weil eins am anderen hing (Musil 1978: 240).

Moosbrugger baut einen austauschbaren Zusammenhang von Bildern
auf, in dem die verschiedenen Benennungen je ein anderes Stiick der
Wabhrheit in sich tragen. Die Worter entsprechen nicht deren Signifikant,
weil die Dinge nicht durch ihre Bezeichnung, sondern durch ihre
Beschreibung fassbar sind. Moosbruggers Darstellung von Dingen ist
dermaBen genau, dass schlieBlich deren Benennung bedeutungslos wird.

es war in seinem Leben auch schon vorgekommen, dal er zu einem Médchen sagte:
,lhr lieber Rosenmund!®, aber plotzlich liel das Wort in den Nihten nach und es
entstand etwas sehr Peinliches [...] dann war die Versuchung ein Messer zu nehmen
und sie abzuschneiden [...] Gewil Moosbrugger nahm nicht immer gleich das
Messer; er tat das nur, wenn er nicht mehr anders fertig wurde. Gewdhnlich wendete
er eben seine ganze Riesenkraft an, um die Welt zusammenzuhalten (ebd.).

Seine isolierte Wahrnehmung der Innen- und AuBenwelt fiihrt zum
Scheitern seiner Kommunikation mit anderen Leuten. Die Liebe findet
keine Form sich auszudriicken, weil Moosbrugger die Liebessprache nicht
kennt, daher schlégt sie in einen Gewaltausbruch um.

Der Mund verschwindet und Moosbrugger mochte die Rose
abschneiden, weil das Wort nicht mehr hélt. Moosbruggers Realitits-
erfahrung verdndert sich, wenn sich das Wort buchstéblich reprdsentieren
lasst und nicht mehr als Metapher funktioniert. Indem Moosbrugger die
Komposita abbildet, kann er sich nicht der Sprache bedienen, um die Dinge
zusammenzubringen. Er greift zur Gewalt und bringt damit die Disharmonie
zwischen den dufleren und seiner eigenen Welt wieder in Ordnung.

Lonker leitet daraus die Rolle der Gewalt bei Moosbrugger her.
Indem Moosbrugger seine sprachliche Unfdhigkeit durch Gewalt zu

138

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



beseitigen versucht, gewinnt Gewalt eine ordnungsstiftende Funktion und
fiihrt zur Gestaltung einer neuen Welt, die sich von der empirischen Sphére
unterscheidet. Ahnlich der Sprache bindigt die Gewalt das Chaos des
Lebens (Lonker 2003: 289-291).

Die Unterscheidung zwischen der vorbestimmten Funktion der
Worter und ihrer moglichen Bedeutung wird auf die von Musil gepragten
Formen des rationalen und des nicht rationalen Erkennens bezogen.

welchen Verdnderungen sind die Dinge unaufhérlich je nach Gewohnheit, Laune
und Standpunkt ausgesetzt! Wie oft brennt Freude ab, und es kommt ein
unzerstorbarer Kern von Trauer hervor! Wie oft schlidgt ein Mensch gleichmiitig auf
einen anderen ein, aber konnte ihn ebenso in Ruhe lassen. Das Leben bildet eine
Oberfliche, die so tut, als ob sie sein miifite, wie sie ist, aber unter ihrer Haut treiben
und drangen die Dinge (Musil 1978: 241).

In der rationalen Erfassung lassen sich die Dinge eindeutig
beschreiben und vermitteln. Im Falle der nicht-rationalen Wahrnehmung
werden die Dinge nicht mehr durch zeichengebundene Begriffe bestimmit,
sodass die Sprache kein addquates Ausdrucksmedium mehr bildet (Schiewer
2005: 82-91).

(er) stand mit den Beinen auf zwei Schollen und hielt sie zusammen, verniinftig
bemiiht, alles zu vermeiden, was ihn verwirren konnte; aber manchmal brach ihm
ein Wort im Munde auf, und welche Revolution und welcher Traum der Dinge quoll
dann aus so einem erkalteten, ausgeglithten Doppelwort wie Eichkétzchen oder
Rosenlippe (Musil 1978: 240).

Moosbrugger wird konfus, wenn die sprachlich konstituierte Ordnung
zugrunde geht und versucht durch Gewalt eine neue Orientierung zu finden.
Mittels seiner Wahnzustdnde bedient er sich unfester Systeme, die ihm eine
neue Realitit eroffnen. Wenn Sprache die Erfahrungsmdglichkeit
beschrinkt, indem sie die Individuen als fassbare Erscheinungen begrenzt
und ihre Handlungsmoglichkeiten auf ein gesellschaftliches Paradigma
limitiert, so priasentiert Moosbrugger eine Alternative, die alle Schranken
durchbricht. Das Versagen der Sprachfunktion erleichtert Moosbrugger den
Zugang zu einer zweiten Wirklichkeit, in der alle Grenzen aufgehoben sind
und er sich frei manifestieren darf: ,,in jeder Bewegung ist ein Gummiband,
das einen nie ganz das tun l4Bt, was man mochte. Diese Gummibdnder
waren nun mit einemmal fort* (Musil 1978: 395).

139

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



7. Der Mord

Moosbruggers Versuch, sich durch Gewalt Ordnung zu verschaffen, findet
in der Mordnacht den Hohepunkt. Der Mord erfolgt in einer Situation, in
der Moosbruggers Welt auseinanderfdllt. Der Mord ist ein aggressiver
Exzess seiner wahnhaften Dispositionen, er entspricht dem Prozess, durch
den Moosbrugger versucht, die dullere Wirklichkeit Teil seines Innenraums
zu machen.

Der Auftritt der Prostituierten steht im Zeichen einer Wirklichkeits-
verwirrung, in der sich die AuBenwelt von der Innenwelt nicht mehr
unterscheiden ldsst. ,,Und so war das Ende jener Nacht gekommen, einer
teilnahmslos durchzechten Nacht mit viel Larm zur Beschwichtigung der
inneren Unruhe. Es kann, auch ohne dass man betrunken ist, die Welt
unsicher sein® (Musil 1978: 73). Moosbruggers innerer Zustand wird mit
den &uBerlichen Begebenheiten verglichen, die schwankenden
Beschreibungen vermitteln seine zerrissene Wahrnehmung: ,,Die Stralen-
winde wanken wie Kulissen, hinter denen etwas auf das Stichwort wartet,
um herauszutreten* (ebd.). Die Prostituierte stellt eine Bedrohung dar, sie ist
»eine Betriigerin, die den Mann heimlich auslacht, wihrend sie ihn
schwiacht und ihm ihr Theater vormacht, wenn sie nicht noch viel
Schlimmeres ihm in ihrer Gewissenlosigkeit antut!*“ (ebd.). Graduell wéchst
auch seine Uberzeugung, dass sich alle Frauen gegen ihn verschworen
haben und die Schuld fiir all sein Misstrauen tragen.

Moosbruggers Bemiihungen, sich den Frauen anzundhern, scheiterten
schon als Jugendlicher, als er seine Meisterin zu verfiihren versuchte: ,,wenn
man einer Frau die Faust so zeige, dass der Daumen zwischen dem Mittel-
und dem Zeigefinger ein wenig hervorschaut, so konnte sie nicht
widerstehn* (Musil 1978: 237). Er verfehlte die Symbolik der
Liebessprache und sein erster Versuch, einer Frau Avancen zu machen,
hatte drastische Folgen. Er wurde von seinem Meister geschlagen, so dass
eranfing zu glauben, dass hinter jeder Frau ein Mann steht: ,,Frauen sind
Frauen und Ménner; weil die ihnen nachrennen* (Musil 1978: 396).

Der Gedanke, dass sich hinter jeder Frau ein Mann versteckt, taucht
in der Mordnacht wieder auf. Dass die Prostituierte es wagt, ihn zu
beldstigen, kann er sich nur dadurch erkldren, dass sie von einem Mann
beschiitzt wird, ,,denn woher hitte sie sonst den Mut nehmen kénnen, ihm
trotz seines Unwillens zu folgen?* (Musil 1978: 73). Aus dem zwanghaften
Gefiihl, sich von dem Verfolger nicht befreien zu konnen, wird er
gewalttitig: ,,in schlechter Laune brauchte er aber nur fliichtig das Gesicht

140

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



eines Mannes zu priifen und erkannte, da3 er derselbe Mann war, mit dem
er iiberall Streit bekommen hatte, wie sehr sich der auch jedes Mal anders
verstellte* (Musil 1978: 241).

Da er davon ausgeht, dass ihn die Frauen/ Ménner verletzen, versucht
er sie zu meiden. Moosbrugger wird in die Enge getrieben, weil er dem
Midchen nicht ausweichen kann, und er erfihrt eine gespaltene
gesellschaftliche Ordnung. Er befindet sich mitten in einem Chaos, das er
nicht mehr beherrscht, fiihlt sich bedroht und sieht als letzten Ausweg, sich
durch Gewalt zu behaupten: ,,Er zog sie hinter sich drein, das war es*
(Musil 1978: 73). Hitte Moosbrugger erkannt, dass er selbst ist, der sich
verfolgt sieht und aggressiv wird, dann hitte er sich nicht gewaltig
eingesetzt. ,,Da erkannte er, da3 er niemals von ihr loskommen werde, weil
er es selbst war, der sie hinter sich herzog. Ein weinerlicher Ekel fiillte
seinen Hals aus. Er ging, und das, halb hinter ihm, war wiederum er* (Musil
1978: 74).

Die sexuelle Identitdt der Verfolgerin bildet den ersten Grund fiir
Moosbruggers Verwirrung. Die Unterscheidung zwischen ithm selbst und
der Prostituierten wird unsicher; Orientierungsverlust und Gewalttat sind
aufeinander bezogen. Moosbrugger erfiahrt den Bruch zwischen Innen- und
AuBenwelt im Augenblick des Mordes ganz korperlich. Das Verfahren des
Identitatsverlustes vollzieht sich stufenweise und gipfelt schlieBlich, wenn
Moosbrugger die Prostituierte als ein eigenes ,,weiche(s) verfluchte(s)
zweite(s) Ich* (ebd.) wahrnimmt und die beiden Korper ineinander flieBen
,,da fiihlte er etwas Hartes in ihrer oder seiner Tasche; er zerrte es hervor. Er
wuBlte nicht recht, war es eine Schere oder ein Messer; er stach damit zu. Sie
hatte behauptet, es sei nur eine Schere, aber es war sein Messer* (ebd.).

Laut James Baillies fragmentiert sich die Psyche eines Menschen
unter Druck (Baillies zit. nach Krause 2008: 101). Moosbruggers
Personlichkeit dissoziiert sich auf zwei Personen. Das Médchen scheint mit
Moosbrugger so verbunden zu sein, dass man die beiden nicht mehr
unterscheiden kann, und schlieBlich die Identitdtspronomen ,,Ich“ und ,,Du*
vollig ineinanderflieBen. Die Prostituierte hangt so stark mit ihm zusammen,
dass sich Moosbrugger nicht mehr zu helfen weill und zusticht. Es entsteht
ein Konflikt zwischen ,bewusstem Selbstverhdltnis und physischem
Begehren (Lonker 2005: 129) in dem Moment, wo Moosbrugger seine
Hénde nicht mehr kontrollieren kann.

Die Stiche finden kein Ende bis Moosbugger den fremden Korper
ganz loswird, und ihm das Méddchen nicht mehr als ,,zweites Ich* erscheint.
Erst dann kann sich Moosbrugger wieder beruhigen: ,,Dann stand er

141

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



vielleicht noch eine Viertelstunde bei ithr und betrachtete sie, wiahrend die
Nacht wieder ruhiger und wundersam glatt wurde* (Musil 1978: 74).

Der Akt, den die Mediziner als Lustmord einordneten, dient
Moosbrugger dazu, die Ordnung des Inneren und der Wirklichkeit wieder
herzustellen. Die Mordtat beendet seine Orientierungslosigkeit und die
Gewalt wird dementsprechend zum sinnstiftenden Instrument: ,,Er war
weder mit der Absicht ausgegangen zu toten, noch durfte er seine Wiirde
halber krank sein; von Lust konnte iiberhaupt nicht gesprochen werden,
sondern nur von Ekel und Verachtung® (Musil 1978: 75). Moosbrugger
erlebt im Mord eine Einheitserfahrung; es gelingt ihm dabei, Denken und
Handeln miteinander zu verbinden: ,,Und alles war doch irgendwie
zusammengefasst zu einem Ganzen: die LandstraBle, die Stidte, die
Gendarmen und die Vogel, die Toten und sein Tod* (Musil 1978: 398).

Moosbruggers Mord beschiftigt auch Ulrich, der intensiv dariiber
reflektiert, wenn er einer Prostituierten begegnet. Nachdem er Arnheims
Angebot, in seinem Unternechmen zu arbeiten, ablehnt, erfihrt Ulrich den
Eindruck eines ziellosen Lebens wieder: ,,er kam sich jetzt nur noch wie ein
durch die Galerie des Lebens irrendes Gespenst vor, das voll Bestiirzung
den Rahmen nicht finden kann, in den es hineinschliipfen soll* (Musil 1978:
648). Das Gefiihl der Ortlosigkeit betont das Problem der Identitdt, das
Ulrich schon in seiner Kindheit erlebt hat. Er fiihlt sich fremd gegeniiber
seinem eigenen Leben, unsicher gegeniiber seinen eigenen Wiinschen und
Zielen. Ulrich nimmt Urlaub vom Leben, um eine angemessene Anwendung
seiner Fidhigkeiten zu suchen. Nach den drei Versuchen ,.ein bedeutender
Mann zu werden* (Musil 1978: 35) kehrt sich Ulrich vom Streben nach
Erfolg und Geltung ab. Im Vergleich zu Moosbrugger zeigt Ulrich eine
kontemplative Haltung gegeniiber der Welt. Er reflektiert iiber seine
Linnere® Unbestimmtheit, seine ,,essayistische* Haltung zur Welt ,,gibt ein
Musterbeispiel fiir ihr kreatives Potenzial ab*“ (Wolf 2011: 363). Ulrich
bleibt sich der ,,Unfestheit des Lebens® stets bewusst (Musil 1978: 1156)
und weist die duBBeren Konventionen und Determinanten besonnen zuriick.

Mit seinem Urlaub vom Leben versucht Ulrich einen Sinn zu finden,
der seinen inneren Triebkriften entsprechen soll, muss aber resigniert zu der
Einsicht kommen, dass,

[...] das Gesetz dieses Lebens, [...] kein anderes sei als das der erzdhlerischer
Ordnung! Jener einfachen Ordnung, die darin besteht, da3 man sagen kann: ,,Als das
geschehen war, hat sich jenes ereignet! Es ist die einfache Reihenfolge, die
Abbildung der {iiberwiltigenden Mannigfaltigkeit des Lebens in einer
eindimensionalen, wie ein Mathematiker sagen wiirde, was uns beruhigt; die

142

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Aufreihung alles dessen, was in Raum und Zeit geschehen ist auf [...] jenen
berithmten ,,Faden der Erz&dhlung® (Musil 1978: 650).

Die Ordnung, die auf einer Biografie aufgebaut ist, soll das Chaos des
Lebens zerstoren und den Eindruck erwecken, dass man eine Richtung hat.
Ulrich aber empfindet diese Identititsvergewisserung als betriigerisch und
falsch, daher weist er sie ab. Fiir ihn bestimmt die konventionelle Ordnung
eine unterjochende Schematisierung, die verlangt, dass man auf sich selbst
als Individuum verzichtet.

Sie lieben das ordentliche Nacheinander von Tatsachen, weil es einer Notwendigkeit
gleichsieht, und fiihlen sich durch den Eindruck, da3 ihr Leben einen ,,Lauf* habe,
irgendwie im Chaos geborgen. Und Ulrich bemerkte nun, dafl ihm dieses primitiv
Epische abhanden gekommen sei, woran das private Leben noch festhélt (ebd., 650).

Die Tatsache, dass sowohl Ulrich als auch Moosbrugger die Welt
schwankend wahrnehmen, ermdglicht es, eine Verbindung zwischen den
beiden festzustellen. Der Gegensatz aber besteht darin, dass Ulrich féhig ist,
sich durch Reflexion der Realitdt zu beméchtigen, was Moosbrugger nicht
schafft — er internalisiert die Unfestigkeit der Wirklichkeit. Indem Ulrich
seine Zuflucht vor der betriigerischen Welt in die Liebe seiner Schwester
Agathe findet, wird Moosbrugger zum Lustmorder. ,,Und schon wahrend
Ulrich mit dem Madchen sprach, hatte ihn eine sehr naheliegende
Gedankenverbindung an Moosbrugger erinnert. Moosbrugger [...] der genau
so war, wie er heute* (Musil 1978: 652). Ulrichs Charakter bedient sich dem
Moglichkeitssinn und wendet sich von den gehaltlosen Formen ab, die ihm
von auBen geliefert wurden. Ahnlich wie bei Ulrich manifestiert sich auch
im Fall Moosbruggers ein Kampf gegen die charakterliche Festschreibung,
der Frauenmorder erklédrt ein Bediirfnis nach Unbestimmtheit des eigenen
JIch®. Aus diesem Grund hasst er die Psychiater, die ihm eine Diagnose
stellen, denn damit wird er auf eine bestimmte ,Eingenschaftlichkeit*
festgelegt und verliert implizit seine ,,Eigenschaftslosigkeit” (Wolf 2011:
403).

Ulrichs Verhéltnis zu Moosbrugger ist aber nicht eindeutig. Er
wiinscht weder seine Rettung, noch seine Bestrafung. Am Anfang beurteilt
Ulrich Moosbruggers Mordgestindnis als ,Inkonsequenz: ,das war
deutlich Irrsinn, und ebenso deutlich bloB ein verzerrter Zusammenhang
unsere eigenen Elemente des Seins®“ (Musil 1978: 76). Aber letztlich
erkennt er, dass der Zusammenhang zwischen der imaginierten Erfahrung
von Sinn und der entgegengesetzten realen Erfahrung eines wandelbaren

143

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Lebens in die Mordtat einbezogen wird. Indem die Tat Sinn generiert, wird
sie auch sinnhaft erlebt. Letztlich trifft auch der Satz zu: ,,Ein entsprungenes
Gleichnis der Ordnung, das war Moosbrugger fiir ihn!““ (Musil 1978: 653).

Auch wenn Moosbrugger ein ,,groer Anarchist™ (Musil 1978: 72) ist,
bleibt sein Mord eine zwangsldufige Tat, der er nicht entbehren kann.
Dieser ungeheuerliche Gewaltakt ermoglicht ihm den Ubergang von der
unfesten duBerlichen Wirklichkeit zu einer stabilen innerlichen Festigkeit
und zum Wiedergewinn der Identitét.

8. Das neue Verhiltnis zwischen Ich und Wirklichkeit

Was im Bewusstsein in zwei Gegensdtze gespalten vorliegt, erscheint im
Unbewussten als eine einheitliche Erfahrung. Im Bewusstsein wird das Ich
durch Begriffe zerspalten, wobei im Bereich der Gefiihle das Ich von
Empfindungen unmittelbar betroffen ist. Was man empfindet, ist nicht
diskursiv zu erfassen, dennoch verstiandlich. Der Dualismus von Gefiihl und
Verstand, von rationalem und intuitivem Erfassen und dessen
Verbalisierung findet bei Moosbrugger keinen Anhaltspunkt.

Moosbruggers neu gestiftete Wirklichkeitsordnung wird im
Zusammenhang mit der Auflésung der Grenze zwischen Innen- und
AulBlenwelt gebracht: ,,Er dachte besser als andere, denn er dachte auflen und
innen. Es wurde gegen seinen Willen in ihm gedacht. Er sagte, Gedanken
wiirden ithm gemacht* (Musil 1978: 240). Das ,,Ich*“ wird zum ,,Es*“ und
graduell verschwinden auch die Konturen seiner Identitit. Indem
Moosbrugger Innen und Aufen nicht voneinander trennen kann, verliert die
Abhingigkeitsrelation von Subjekthaftem und Objekthaftem ihre Giiltigkeit.

Moosbrugger kennt keinen Unterschied zwischen der konventionell
gestalteten AuBBenwelt und seinem personlichen inneren Zustand. Er fangt
alles ein, was er in der umliegenden Umwelt findet, kann aber seine eigenen
Emotionen nicht ausfiltern. Moosbrugger leidet darunter, dass sich
Gedanken in ihm aufdréngen, die nicht die seinen sind, weil die inhaltlichen
Aspekte des Lebens gegeniiber den formallogischen ihre Bedeutung
verloren haben.

es war manchmal sehr undeutlich: die Gesichter kamen von aullen, aber ein
Schimmer von Beobachtung sagte ihm zugleich, dass sie trotzdem von ihm selbst
kdmen. Das wichtigste war, dass es gar nichts wichtiges bedeutet, ob etwas drauflen
ist oder innen; in seinem Zustand war das, wie helles Wasser zu beiden Seiten einer
durchsichtigen Glaswand (Musil 1978: 239).

144

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Das Verhiltnis zwischen Subjektivitit und Objektivitdt ist fundamental
verdndert. Moosbrugger schafft es nicht, ,,die Mitte zwischen seinen zwei
Zustianden zu finden, bei der er vielleicht hitte bleiben konnen* (Musil
1978: 397). Sein Korper handelt scheinbar unabhingig von seinem
Bewusstsein und kennt keine Grenzlinie zwischen Innen- und Auflenwelt.
Wenn er seine Gedanken nicht mehr kontrollieren kann, wird die ,,Differenz
zwischen wahrnehmendem Subjekt und wahrgenommener Objektwelt
uniibersichtlich® (Wolf 2011: 405), wobei seine individuelle ,Eigenschaft
genau in der fluktuierenden Vorstellung von Innen- und Aulenwelt besteht.

Durch das Auflosen des Subjekthaften und des Objektiven soll sich
das Individuum dem Zustand einer Einheitserfahrung anndhern. In diesem
Zusammenhang gehort ein anderer Zustand, in dem Ich und Du nicht mehr
intellektuell oder begrifflich unterschieden werden. In seinem Aufsatz
Clarisse und Moosbrugger vs. Ulrich/Agathe: Der “andere Zustand” aus
neuer Sicht (1976) stellte Philip Beard Zusammenhidnge zwischen dem
anderen Zustand, den Ulrich und Agathe erleben, und den ekstatischen
Erfahrungen Moosbruggers und Clarissens, wobei er die mystische
Perspektive in beiden Fillen betonte. Durch die Aufhebung der vom
normalen menschlichen Bewusstsein bestimmten Grenzen begeben sich die
vier Figuren einer Erfahrung, die Beard ,,mythische Entgrenzung® benennt.
Diese Erfahrung soll aus der tiefsten Uberzeugungsquelle des Ichs
entspringen und sich von den Moralsystemen entbinden. Sie soll eine
Verschriankung des Subjekts und des Objekts ermdglichen (Beard: 1976:
116).

Im Laufe des Romans stellt sich heraus, dass die Musik bei
Moosbrugger eng an die Erfahrung des einheitlichen Zustands gekoppelt ist.
Klang und Rhythmus offerieren ihm Momente der Ekstase und versehen ihn
mit Energie und Lebenskraft. Musik funktioniert wie eine Art Stimulans
und wirkt hypnotisch auf ihn ein.

Ein lautloser Tanz 16ste das unertrdgliche Surren ab, mit dem ihn die Welt oft
quélte. Alles, was geschah, war jetzt schon [...] wenn Moosbrugger die Augen
offnete und sich die Leute ansah, die in einem solchen Augenblick, wo ihm alles
tanzend gehorchte, gerade in seiner Ndhe waren, so kamen auch sie ihm schon vor.
Und dann tanzte Moosbrugger vor ihnen. Tanzte wiirdig unsichtbar [...] von einer
Musik bewegt, die immer mehr zu Einkehr und Schlaf wurde [...] zu einem
wunderbar unglaubwiirdigen und tédlich geldsten Zustand (Musil 1978: 397).

Indem das Ich einem zusammenhanglosen Wechsel unterworfen ist,
versucht der Mensch sich selbst zu erhalten. Was aber einschlief3t, dass das

145

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Individuum ein sinnhaftes Weltverhéltnis bewahrt (Lonker 2002: 145).
Moosbruggers Ich wird aus dem Wirklichkeitszusammenhang heraus-
genommen, so dass der Frauenmorder desorientiert und ziellos bleibt.
Zwischen Moosbruggers Bewusstsein und der Auenwelt ist keine Spaltung
zu erkennen, sein Korper verschridnkt sich mit der Naturwelt zu einem
Ganzen: ,,Der Tisch war Moosbrugger. Der Stuhl war Moosbrugger. Das
vergitterte Fenster und die verschlossene Tiir war er selbst (Musil 1978:
395). Dass er sich mit den Objekten identifizieren kann, hdngt mit seinem
Mangel an Bewusstsein und an Sprache zusammen.

Tanz und Musik beruhigen Moosbrugger, da sie die Grenzen
zwischen ithm und den Menschen aufheben. Der Prostituiertenmorder
tiberwindet sein Alleinsein durch die harmonischen Zusammenhénge, die er
aufbaut. Im Tanzzustand entbindet sich das Ich und es erdffnet sich die
zweite Wirklichkeit, die ungleich iiberzeugender und unmittelbarer da ist,
als die vom Verstand begriffene. ,,Man muf} fiir Moosbrugger etwas tun,
dieser Morder ist musikalisch® (Musil 1978: 213). Der Tanz symbolisiert
Frohsinn und Gliick und ist ein Zeichen des Dionysischen. Nietzsches Bild
des Dionysischen wendet sich gegen die Moral und gegen das Rechte. Die
Wissenschaft hat den Menschen von seinen dionysischen Wurzeln
abgeschnitten und den Mythos vernichtet. Sein Asthetizismus leugnet den
Geist zugunsten der Schonheit, negiert die Ethik als auch die Erkenntnis
und verteidigt damit den freien Geist gegen den Biirger: ,,Gegen die Moral
also kehrte ich damals [...] erfand eine grundsitzliche Gegenlehre und
Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche [...] ich
hiess sie die dionysische* (Nietzsche 1999: 19). Das Dionysische priagt den
Instinkt und verachtet das Bewusstsein, richtet sich auf das Irrationale,
leugnet die Vernunft und hebt das Rauschhafte, Abgriindige, Ruchlose
hervor. Wihrend der Dekadent an sich und an der Welt leidet, weil ihm
nach dem ,,Tode Gottes alles sinnlos erscheint, offenbart sich dem
Ubermenschen eine Welt ,,unter den Schauern des Rausches* (Musil 1978:
21) — er bejaht das Leben und steht dionysisch zum Dasein. Sollte
Moosbrugger sein Schicksal als zusammenhanglos und diskontinuierlich
empfinden, so findet er schlieBlich wihrend des Tanzes seinen Sinn. Der
Tanzzustand &dhnelt einer erhebenden Leichtigkeit und zeigt die
Uberbetonung des Koérperlichen. Nur beim Tanzen kommt Moosbrugger die
Welt schon vor.

Indem das Innere und das AuBere in seinem Wesen miteinander
verschmelzen, wird der einheitliche Zustand wiederhergestellt und seine
fritheren Anstrengungen werden damit nichtig. Dieser Zustand bedeutet die

146

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Erfiillung von Musils Essayismus und Moglichkeitssinn, da es eine andere,
neue Welt entgegenstellt, wo man von Sinn erfiillt ist. Der Tanzzustand
bestimmt Moosbruggers Versuch den Verfall zu iiberwinden, wie bei
Nietzsche der dionysische Zustand die Rolle einnimmt, das liebende Ja zum
Leben zu finden.

Ahnlich dem Suchen der Wahrheit entspricht der Tanz einem Suchen
des wahren Gefiihls. Er bietet neue Moglichkeiten an und erdffnet
Moosbrugger den Zugang zur Welt. Moosbruggers Dasein erhélt einen
neuen Sinn und das ganze Missgliick verliert an Bedeutung, sodass er
letztlich seine Ruhe findet. Das begliickende Gefiihl erlost ihn aus seiner
tiefsten Einsamkeit: ,,Dann waren sie nicht gegen ihn verschworen, bildeten
keine Mauer, und es zeigte sich, dal es nur die Anstrengung war, ihn
tibertrumpfen zu wollen, was das Gesicht von Menschen und Dingen, wie
eine Last verzerrte® (Musil 1978: 397). Dieser Moment ermoglicht
Moosbrugger, sich als Teil der Ganzheit zu empfinden, auch ohne einer
gesellschaftlichen Ordnung anzugehoéren. Er schafft eine Realitdt gemal
seiner inneren psychischen Wirklichkeit, der imaginierte Tanz gewéhrt thm
eine transzendente Offenheit, auch wenn er in einer Zelle gefangen ist.

9. Schlussfolgerungen

Musil gestaltet eine Welt, die vielschichtig ist, und destruiert die
chronologisch-kausale Ordnung durch seine essayistische Weltauffassung.
In einer schwankenden Wirklichkeit wird die Oberfliche der Realitit, der
Schein bezweifelt und die herrschenden Normen und Gesetze der Moral
werden infrage gestellt. Musil hegt Misstrauen gegeniiber der Annahme,
dass die in der Gesellschaft ausgepriagte Form des Lebens die richtige ist.
Der essayistische Roman sucht jede Festigung der Weltwahrnehmungs- und
-deutungsformen zu einem Glauben gleichsam systematisch zu
dekonstruieren. Auf dieser Basis baut Musil verschiedene Positionen in
Bezug auf Moosbrugger auf und legt schlieBlich das Eindeutige
auseinander.

Erscheinungen konnen nicht im Einzelnen erkannt werden, sondern
miissen auf das Ganze bezogen werden, weil jedes Ding mit einem anderen
zusammenhingt, sodass letztlich auch Moosbruggers Fall als Mischung der
Elemente in einem Abhéngigkeitsverhiltnis gedeutet werden kann, denn fiir
den Moglichkeitsmenschen liegt alles offen. Musils essayistische
Erzdhlweise erlaubt, sowohl den Grund des entsetzlichen Mordes wie auch
Moosbruggers wahnhaften Zustand griindlich zu zergliedern, um infolge des

147

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Perspektivenwechsels die Verdnderlichkeit der bestehenden Realitdt zu
erkennen. Die Verschrinkung der Handlungsebene mit der reflexiven Meta-
ebene ermdglicht, die psychologische und anthropologische Differenziert-
heit der Moosbrugger-Figur zu erschliefen.

Indem jede Romanfigur in verschiedener Weise in Bezug zur
Gesellschaft steht, erscheint Moosbruggers Sichtweise als eine unter
mehreren moglichen und wird nicht abgewertet: Moosbrugger unterwirft
sich diesem Bezugssystem nicht einfach, sondern erdffnet eine neue
Dimension. Das Fehlen kausalen Denkens ermdoglicht ihm, sich jeglicher
Ordnung zu entziehen, dementsprechend kann seine Geschichte nicht blof3
psychologisch erkundet werden. Moosbruggers Gemiitszustand ist nicht
konsequent, sondern von sprunghaften Stimmungen bestimmt, was aber
nicht auf der Basis des Unsinns simplifiziert werden darf. In dieser Figur
arbeitet Musil eine mogliche Zusammenfiigung der inneren und &ulleren
Welt aus, er vergegenwirtigt das Auflosen der Grenzen zwischen
Objektivitdt und Subjektivitit.

Das Faszinierende an Moosbrugger ist, dass er es schafft, nach seinem
eigenen Wesen und seiner Natur entsprechend zu leben. Er vertritt den
ungebundenen Geist, der die Welt auf seine eigene Art und Weise verfasst,
lasst sich von seinen eigenen Vorstellungen leiten und sich nicht von
gesellschaftlichen Konventionen begrenzen.

Literatur

Beard, Philip H. (1976): ,,Clarisse und Moosbrugger vs. Ulrich/ Agathe: Der
,andere Zustand’ aus neuer Sicht®. In: Modern Austrian Literature,
Bd. 9, 114 — 132, New York: Arthur Schnitzler Research Association.

Bonacchi, Silvia (2012): ,,Bedeutung und Sprache: Friihe Beitrdge zu einer
Gestalt-Linguistik®. In: Gestalt Theory, H. 34 / 1, 31 — 54, Wien:
Krammer.

Graf, Gilinter (1969): Studien zur Funktion des ersten Kapitels von
Robert Musils Roman ,,Der Mann ohne Eigenschaften®“. Ein
Beitrag zur Unwahrhaftigkeit-Typik der Gestalten, Goppingen:
Kiimmerle.

Hassler-Riitti, Ruth (1989/ 1990): Wirklichkeit und Wahn in Robert
Musils Roman ,,Der Mann ohne Eigenschaften*, Frankfurt / Main:
Peter Lang.

148

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Karthaus, Ulrich (1965): Der andere Zustand. Zeitstrukturen im Werke
Robert Musils, Berlin: Erich Schmidt.

Krause, Robert (2008): Abstraktion — Krise — Wahnsinn, Wiirzburg:
Ergon.

Kiihn, Dieter (1965): Analogie und Variation. Zur Analyse von Robert
Musils Roman ,,Der Mann ohne Eigenschaften* Bonn: Bouvier.

Krimer, Olav (2009): Denken erzéihlen. Reprisentationen des Intellekts
bei Robert Musil und Paul Valery, Berlin: Walter de Gruyter.

Lonker, Fred (2002): Die Kontingenz des Ichs und das Selbstgefiihl des
Korpers. In: Fred Lonker (Hrsg.): Poetische Anthropologie,
Miinchen: Fink, 136 — 145.

Lonker, Fred (2003): ,Der Fall Moosbrugger. Zum Verhéltnis von
Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musil ,Der Mann
ohne Eigenschaften’*. In: Jahrbuch der Deutschen Schiller-
gesellschaft, Jg. 47, 280 — 302.

Lonker, Fred (2005): ,, Sie spiirte ihren Korper iiberall zugleich*: Uber die
Beschreibung  von  Korpererfahrungen in  Robert  Musils
Vereinigungen. In: Heriette Herwig (Hrsg.): Zeichenkorper und
Korperzeichen im Wandel von Literatur- und Sprachgeschichte,
Berlin: Rombach, 127 — 141.

Mehigan, Tim (2001): Robert Musil, Stuttgart: Phillip Reclam.

Musil, Robert (1904): Tagebuch Heft 4. In: Tagebiicher, Bd. II., hrsg. v.
Adolf Frisé. Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert (1904/ 1905): Tagebuch Heft 24. In: Tagebiicher, Bd. I, hrsg.
v. Adolf Fris¢, Hamburg: Rowohlt.

Musil, Robert (1978): Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg: Rowohlt.

Neymeyr, Barbara (2005): Psychologie als Kulturdiagnose. Musils
Epochenroman ,,Der Mann ohne Eigenschaften“, Heidelberg:
Universitétsverlag.

Nietzsche, Friedrich (1999): Geburt der Tragédie. Unzeitgemdfie
Betrachtungen. In: Ders.: Samtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe in fiinfzehn Binden, Bd. I hrsg. v. Giorgio Colli / Mazzino
Montinari, Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag de Gruyter.

Nietzsche, Friedrich (2004): Uber Wahrheit und Liige im aussermoralischen
Sinne. In: Helmuth Kiesel (Hrsg.): Geschichte der Deutschen
Moderne, Miinchen: C. H. Beck, 183 — 198.

149

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)



Oléh, Zsuzsanna (1991): ,,Moosbrugger und die Welt“. In: Budapester
Beitrige fiir Germanistik. Begegnungen mit Musil, 7 (5),
Budapest: ELTE, 26 — 32.

Schiewer, Leonore (2005): Sprache, Wirklichkeit, Bewusstsein. Robert
Musil  psychologisch-dsthetische Bedeutungstheorie. In: Gunther
Martens/ Clemens Ruthner/ Jaak De Vos (Hrsg.): Musil anders,
Bern: Peter Lang, 89 — 111.

Wolf, Christian Norbert (2011): Kakanien als Gesellschaftskonstruktion.
Robert Musils Sozioanalyse des 20. Jahrhunderts, K6ln: Bohlau.

150

BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)


http://www.tcpdf.org

