
129 

Claudia Spiridon 
Klausenburg 

 
 

Moosbruggers wahnhaftes Erleben in 
Robert Musils Roman Der Mann ohne Eigenschaften 

 
 

Abstract: Mental illness and violence have a substantial function in Robert Musils The 
man without qualities. Moosbrugger's delusions have an anthropological nature and play a 
crucial role in the preservation of the self-consciousness. Musil leads the thesis that the 
illness can carry its own meaning in itself using the example of the sexual murderer 
Moosbrugger. The Abnormal can clarify certain traits of human character, which otherwise 
remain hidden. The delusional experience repeals the tension between subject and object, 
while outer and inner world are no longer separate from each other.  
Keywords: Killer, madness, sense of possibilities. 

 
 

1. Einleitung 
 
Von der Stimmung der Jahrhundertwende geprägt, zählen Erkrankung und 
Identitätsverlust zu den modernen Aspekten, mit denen sich Robert Musil 
am meisten beschäftigte. Der österreichische Schriftsteller behandelte die 
Problematik der Entfremdung schon in seinem frühen Werk Die 
Verwirrungen des Zöglings Törleß (1906), das Thema der 
Depersonalisierung gewann aber eine neue Dimension in seinem Opus 
Magnum Der Mann ohne Eigenschaften.  

Der Roman kreist um die gestörte Wirklichkeitsauffassung des 
traditionellen Subjekts, das das Objektive nicht mehr in seine individuelle 
Persönlichkeitsstruktur integrieren kann. Musils Hauptgestalt Ulrich 
schwankt zwischen diffusen Erfahrungskonstruktionen und erlebt eine 
Identitätskrise. Clarisse, Walters Ehefrau, erlebt eine sexuelle Identitäts-
krise, die den Verlust der Realitätskontrolle bewirkt.Stärker aber als bei 
Ulrich oder Clarisse potenziert Musil das Thema des Identitätsverlustes in 
der Gestaltung seiner Figur Moosbrugger, der Prostituiertenmörder, der 
nicht fähig ist, seinen Zuständen durch Reflexion distanziert zu begegnen.  

Das Moosbruggerproblem spielt im Kontext der Sinnkrise der 
Jahrhundertwende eine entscheidende Rolle, denn damit verknüpft Robert 
Musil die Frage nach dem anderen Zustand. Innerhalb des wissen-
schaftlichen Diskussionsrahmens werden in Bezug auf Moosbrugger zwei 
unterschiedliche Positionen vertreten.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



130 

Robert Krause erklärte in seinem Artikel Abstraktion-Krise-Wahnsinn 
(2008) Moosbruggers psychischen Zustand durch die Rekonstruktion seiner 
Jugend und illustrierte dabei den Mangel als Ausgangslage seiner Krankheit 
(Krause 2008: 88). Eine ähnliche Hypothese stellten auch Günter Graf in 
Studien zur Funktion des ersten Kapitels von Robert Musils Roman 
„Der Mann ohne Eigenschaften“. Ein Beitrag zur Unwahrhaftigkeit-
Typik der Gestalten (1969) und Barbara Neymeyr inPsychologie als 
Kulturdiagnose. Musils Epochenroman „Der Mann ohne 
Eigenschaften“ (2005) auf. Die beiden Literaturtheoretiker präsentierten 
Moosbruggers Wahnvorstellungen als Wiederkehr der verdrängten 
Sexualität (Graf 1969: 207) oder als Mangel an sexueller Befriedigung 
(Neymeyr: 2005: 223). Auch wenn die Argumentation von Krause, Graf 
und Neymeyr gut fundiert ist, finde ich ihre Thesen unvollständig. In 
Moosbruggers Fall ist die Rekonstruktion der Kindheit nicht ausreichend, 
denn seine Zerrissenheit findet ihre Ursache nicht in der Wiederkehr des 
Verdrängten. Nicht seine brutale Tat erweckt das Interesse, sondern die 
Tatsache, dass er keinen klaren Grund dafür formulieren kann.  

Eine interessantere Perspektive eröffnete Dieter Kühn in Analogie 
und Variation. Zur Analyse von Robert Musils Roman „Der Mann 
ohne Eigenschaften“ (1965). Er erkannte in Moosbrugger einen Fall, der 
über den medizinischen oder psychologischen Diskurs hinausging, und 
präsentierte den Wahnsinn als „Zustand völliger Verwandlung“ (Kühn 
1965: 36). Mit Fred Lönkers Der Fall Moosbrugger. Zum Verhältnis von 
Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musil „Der Mann ohne 
Eigenschaften“ (2003) und Olav Krämers Denken erzählen. Repräsenta-
tionen des Intellekts bei Robert Musil und Paul Valery (2009) etablierte 
sich eine neue theoretische Richtung, die den Blick auf den 
anthropologischen Ansatz lenkte. Lönker erkannte in der beschriebenen 
Pathologie das Bestehen eines anderen Bewusstseins (Lönker 2003: 292), 
wobei Krämer dem wahnhaften Zustand „besondere Qualitäten“ (Krämer 
2009: 223) attestierte. In Christian Wolfs monumentalem Werk Kakanien 
als Gesellschaftskonstruktion. Robert Musils Sozioanalyse des 20. 
Jahrhunderts (2011) wurde Moosbrugger als Repräsentant einer 
Generation aufgefasst, die „die weitgehende Abhängigkeit von ,äußeren’, 
hauptsächlich bestimmten Umständen“ verloren hat (Wolf 2011: 80). 

Moosbruggers eigentümliche Wahrnehmungen weisen eine psycho-
pathologische Struktur auf, die gleichzeitig auf eine anthropologische 
Konstitution anspielen. Sein wahnhaftes Erleben soll nicht einfach als Folge 
eines pathologischen Verhaltens abgestempelt werden, sondern man soll 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



131 

Moosbrugger einer doppelten Analyse unterziehen. Selbst durch die Formel 
„Man könnte also verstehn“ (Musil 1978: 69), werden die unzähligen 
Interpretationsmöglichkeiten der Musil’schen Figur angedeutet. Der 
Erzähler knüpft damit an den „Moglichkeitssinn“ an, der einem neutralen 
Beobachter ermöglicht, die bedrängte Psyche Moosbruggers zu begreifen 
(Wolf 2011: 396). Einerseits wird sein Verbrechen mit ekelerregender 
Widerwärtigkeit verbunden, andererseits kommt seiner Gewalt eine 
ordnungsstiftende Funktion zu. Sollte das Normale den individuellen 
Aufschwung begrenzen, so würde das Abnorme die Entwicklungs-
möglichkeiten in einem unverhältnismäßigen Kontext erweitern. Würden im 
Sinne Nietzsches traditionelle Werte wie „Gut“ und „Böse“ untergehen, so 
würde Moosbruggers Verhalten eine neue Bedeutung gewinnen, ohne 
sanktioniert zu werden.  

Wie sich Moosbrugger mit seinem Gefühlsleben auseinandersetzt, 
möchte ich weiterhin darlegen. Das sprunghafte Denken, das Hören von 
Stimmen und die Halluzinationen möchte ich nicht als übliche Symptome 
des Wahnsinns illustrieren, sondern als Besonderheiten untersuchen, die 
Sinn produzieren, denn „das haben wir ja alle in uns, diese intellektuelle 
Neigung für das Ungesunde, Schauerliche und Problematische“ (Musil 
1978: 911).  

 
2. Der Sexualmörder Moosbrugger  
 
Ohne einen Zusammenhang mit den bis dahin erzählten Begebenheiten 
festzustellen, setzt Robert Musil im achtzehnten Kapitel seine Figur 
Moosbrugger ins Spiel ein, indem er die Aufmerksamkeit des Lesers mit 
dem ganz einfachen Satz: „Zu dieser Zeit beschäftigte der Fall Moosbrugger 
die Öffentlichkeit“ (Musil 1978: 67) gewinnt. 

Musil beginnt Moosbruggers Beschreibung mit Angaben über seine 
Beschäftigung und betont vor allem sein Äußerliches: „ein großer, 
breitschultriger Mensch ohne überflüssiges Fett, mit einem Kopfhaar wie 
braunes Lammfell und gutmütig starken Pranken“ (ebd.). Paradoxerweise 
steht Moosbruggers Aussehen im Gegensatz zu seinen Taten. Vor allem 
werden seine Gutmütigkeit und der Wille zum Rechten, die aus seinem 
Gesicht sprechen, hervorgehoben. Musil knüpft das Bild des 
Prostituiertenmörders an einer biblischen Gestalt an, indem er letztlich auf 
eine Analogie zur Gottesansicht hinweist: „dieses Gesicht mit den Zeichen 
der Gotteskindschaft“ (Musil 1978: 69). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



132 

Um die Spannung des Romans zu bewahren, deutet Musil auf 
Moosbruggers grausame Tat erst hin, nachdem er sein Aussehen sorgfältig 
skizziert hat: „(er) hatte eine Frauenperson, eine Prostituierte niedersten 
Ranges, in grauenerregender Weise getötet“ (Musil 1978: 68). Anders als in 
der traditionellen Literatur wird hier das Böse nicht durch äußerliche 
Signale antizipiert. Der Gegensatz zwischen Moosbruggers göttlichem 
Ausdruck und seinem entsetzlichen Delikt überrascht die Juristen und 
schließlich wird eine eindeutige Einschätzung oder Bewertung 
problematisch: „Sie fanden von solchen Schrecknissen den Weg zu 
Moosbruggers gutmütigem Gesicht nicht zurück [...] dieses Lächeln war es, 
was die Berichterstatter des Gerichtssaales am meisten beschäftigt hatte“ 
(ebd.).  

Moosbrugger scheint über ein besonderes Charisma zu verfügen. Sein 
Lächeln lässt die Düsterheit seiner Taten verschwinden und bildet eine 
paradoxe Antithese zu seinem Delikt. Es ist das Lächeln, das die 
Widersprüchlichkeit der medizinischen Beobachtungen begründet: 

 
[...] es sah so aus, als sträubten sie sich vorläufig noch, auf den Bösewicht zu 
verzichten und das Geschehnis aus der eigenen Welt in die der Kranken zu 
entlassen, worin sie mit den Psychiatern übereinstimmten, die ihn schon ebenso oft 
für gesund wie für unzurechnungsfähig erklärt hätten (ebd.).  
 

Die Verschmelzung von Gegensätzen ist ein existenzieller Bestandteil der 
Musil’schen Welt. Zusammen mit Moosbrugger wird auch das Problem der 
Zurechnungsfähigkeit eingebaut, denn man weiß nicht, ob Moosbrugger ins 
Gefängnis oder in die Irrenanstalt gehört. Jede Antwort auf diese Frage 
würde zur Entwicklung von neuen Möglichkeiten führen und implizit zum 
Erkennen von neuen Prozessen. Lönker deutet die gegensätzliche 
Konstruktion der Figur und die Tatsache, dass Moosbrugger auch als 
gesund eingeordnet werden könnte, als Merkmal des anthropologischen 
Ansatzpunktes (Lönker 2003: 282). Hassler-Rütti erklärt Moosbruggers 
Ausstrahlung als Projektion seiner unschuldigen Seele, in der Unter-
scheidungen wie „Gut“ und „Böse“ nicht existieren (Hassler-Rütti: 232).  
 
3. Die Debatte über die Zurechnungsfähigkeit des Mörders 
 
Moosbrugger selbst behauptet, es handele sich um „keine Geisteskrankheit“ 
und es kann gar nicht leiden, „wenn man derart davon sprach“ (Musil 1978: 
70). Würde man ihn als geisteskrank einordnen, so würde er nur ein anderer 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



133 

Fall sein. Moosbrugger wünscht aber, gesondert behandelt zu werden. Er 
legt keinen Wert auf die Diagnose der Psychiater, weil ihn diese nach einer 
typischen Schablone einsortieren:„Deshalb haßte er auch niemand so 
inbrünstig wie die Psychiater, die glaubten, sein ganzes schwieriges Wesen 
mit ein paar Fremdworten abtun zu können, als wäre es für sie eine 
alltägliche Sache“ (Musil 1978: 72).   

Er versteht sich selbst als besonderer Mensch und ist bereit, sich töten 
zu lassen, um die Aufmerksamkeit der Gesellschaft auf sich zu lenken. Er 
konnte sich nie sozial integrieren, daher wertet er seine Gefangenschaft als 
„Ehrenzeit seines Lebens“ (ebd.) auf, und hängt sehr daran, von anderen 
beobachtet zu werden: „man erwies ihm Aufmerksamkeit, man hatte Furcht 
vor ihm, und Moosbrugger liebte das“ (Musil 1978: 211).  

Von der Öffentlichkeit wird Moosbrugger als „etwas Interessantes“ 
(Musil 1978: 69) empfunden. Alle sind von seinem Auftreten fasziniert: 
„Man seufzte zwar über eine solche Ausgeburt, aber man wurde von ihr 
innerlicher beschäftigt als vom eigenen Lebensberuf“ (ebd.).  

Moosbrugger kann sein Verhalten nicht begründen, weil ihm jede 
bestimmte Absicht fehlt. Aus diesem Grund attestiert man dem Mörder die 
„verminderte Zurechnungsfähigkeit“ (Musil 1978: 242) und verurteilt ihn 
zum Tod. 

 
Zurechnungsfähigkeit ist, wie sie sagen, der Zustand des Menschen, in dem er die 
Kraft besitzt, unabhängig von jeder ihn zwingenden Notwendigkeit sich aus sich 
selbst für einen bestimmten Zweck zu bestimmen, und eine solche Bestimmung 
kann man nicht gleichzeitig besitzen und entbehren (Musil 1978: 243). 

 
Der Mensch soll sich als Vernunftsobjekt begreifen und alles andere, was 
nicht ein Produkt seiner Rationalität ist, abweisen (Krause 2008: 120). Die 
Vorschriften der Moral schreiben dem Individuum zu, was gut und was 
böse ist. Mithilfe juristisch definierter Begriffe integrieren die Vertreter der 
Justiz Moosbruggers Tat in ihre Wirklichkeitsauffassung und bestimmen 
demnach seine anarchische Verhaltensweise als negativ. Die Abweichung 
vom moralisch-juristischen Normenkodex wird als „Wahnsinn“ einge-
ordnet, damit die Gesellschaft ihr ausgeglichenes Gleichnis bewahrt. Die 
Gesellschaft projiziert ihre negativen Anteile auf eine Außenseiterfigur, um 
deren Last loszuwerden: „solche Unglücksgeschöpfe (sind) die 
Verkörperung unterdrückter Triebe, an denen alle teilhaben, die Fleisch-
werdung ihrer Gedankenmorde und Fantasieschändungen“ (Musil 1978: 
653). Moosbruggers gesellschaftliche Bestimmung ist „alles Unordentliche, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



134 

Anarchische, Irregulär-Asoziale auf sich zu ziehen und es zu repräsentieren“ 
(Musil 1978: 248). 

Menschen trauen sich nicht zu erforschen, was ganz tief in ihrem 
Gemüt versteckt liegt, sondern sind eher bereit, diese inneren Zustände 
medizinisch als Wahn nachzuweisen. Das moralische Korsett hindert den 
Übergang in eine andere Wirklichkeit. Die andere Wirklichkeit verbirgt 
verdrängte und ausgegrenzte Empfindungen, die von Vernunft diszipliniert 
wurden. Es gibt seelische Zustände, die jedem innig sind, jedoch nicht bei 
jedem zum Vorschein kommen. Indem sich Moosbrugger von der „Fessel“ 
der Vernunft befreit und sich dem Kausalitätsprinzip nicht unterwirft, kann 
er kein Schuldbewusstsein entwickeln. Dagegen kann er aber seinem 
Verhalten andere Bedeutungen zuschreiben, die den Rahmen der Moral 
sprengen.  
 
4. Symptome der Geisteskrankheit: Stimmen und Halluzinationen 
 
Der inkonsequente Aufbau der Denkinhalte und das Fehlen einer 
diskursiven Nachfolge von Ideen, signalisieren eine gestörte 
Wirklichkeitsauffassung, die von den anderen Romanfiguren als Symptome 
der Geisteskrankheit klassifiziert werden: „so hörte er dann Stimmen oder 
Musik […] das kam von überall her; es saß in den Wänden, in der Luft, in 
den Kleidern und in seinem Körper“ (Musil 1978: 239).   

Musil stellt Moosbruggers Wahnzustände in langen Passagen dar, um 
deutlich hervorzuheben, wie der Prostituiertenmörder seine eigene 
Krankheit einschätzt und aufwertet. Paradoxerweise fasst er seine 
Wahrnehmungen als „persönliche, durchaus produktive Eigenschaft“ (Wolf 
2011: 396) auf.  

Indem die Psychiater Moosbruggers Halluzinationen unter den 
üblichen Symptomen eines Schizophrenen einordnen, nimmt er sie als 
sinnvoll und besonders wahr „(er) war einverstanden damit, dass er diese 
Eigenschaft Halluzinieren vor anderen voraushabe, die es nicht können“ 
(Musil 1978: 239).  

Obwohl er weiß, dass seine Zustände „Halluzinieren“ (ebd.) heißen 
und Indizien der Krankheit sind, weist er die Stimmen nicht ab, sondern 
unterhält sich mit denen, bis sich diese gegen ihn wenden: „Es unterhielt 
ihn, zu hören und zu sehen, was sie trieben; das war unvergleichlich schöner 
als die zähen, schweren Gedanken, die er selbst hatte: wenn sie ihn aber 
sehr ärgerten, so geriet er in Zorn“ (ebd.).Moosbrugger entwirft selbst, nach 
seiner eigenen Logik, einen neuen Zugang zur Realität und ein neues 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



135 

Verhältnis von Zeit und Bedeutung (Krause 2008: 108): „diese Zeiten waren 
ganz Sinn! Sie dauerten manchmal Minuten, manchmal hielten sie aber 
auch tagelang an, und manchmal gingen sie in andere, ähnliche über, die 
monatelang dauern konnten“ (Musil 1978: 239). 

In diesem Kontext bekommt das Wort Sinn eine doppelte 
Konnotation. Einerseits wird es als Bedeutung verstanden, andererseits als 
Gefühl oder Empfindung. Somit erklärt sich auch die Tatsache, dass 
Moosbrugger das Hören von Stimmen und seine Halluzinationen durch 
seinen Sinn wahrnimmt: „Er hatte den Eindruck, dass er es im Körper mit 
sich trage, solange er schwieg; und sobald es ausgekommen war, verbarg es 
sich in der Umgebung, aber auch nie sehr weit von ihm“ (ebd.). Indem 
Moosbrugger keinen Kausalitätszusammenhang erkennt, überschreitet er die 
Grenze der rationalen Perzeptibilität und gibt sich ohne Hemmungen dem 
Spiel der Halluzinationen hin. Diese verlieren ihre ursprüngliche Bedeutung 
und werden zu einer rauschhaften Macht.  
 
5. Das Stiften der Ordnung 
 
Robert Musil setzte sich mit den unterschiedlichen Elementen der 
gesellschaftlichen Ordnung intensiv auseinander und analysierte in diesem 
Zusammenhang auch die Funktion der Sprache: 

 
Wenn ich einen Gedanken in der Form eines Satzes ausspreche, so denke ich gewiß 
nicht die Intentionen jedes einzelnen Wortes, sondern ich habe eine nur halb 
bewusste Intention des Satzganzes und die Worte kommen mir (für das 
Bewusstsein) mechanisch in den Mund. […] Wir erfassen nur Ähnlichkeiten (aber 
namen-los und unbewußt) und so wie sie uns bewusst werden, nennen wir sie mit 
allgemeinen Namen (Musil 1904/05: 124). 

 
Worte haben denselben Sinn für alle, sodass sich die Realität konstituiert, 
wenn die Worte in Ordnung gebracht werden. Sprache integriert unbewusste 
Erfahrungen in der kognitiven, moralischen und sozialen Existenz und legt 
Konventionen fest. Äußere Normen fixieren sich als vorgefertigte 
Einstellungen im Bewusstsein und verdichten sich unbewusst zu 
verschiedenen Ausdrücken.  

Beim Gebrauch der Sprache wird die Bedingung gestellt, dass jedes 
Wort ein bestimmtes Objekt hat, auf das es sich bezieht. Subjekt und Objekt 
stehen in einer funktionellen Abhängigkeitsbeziehung, weil keines ohne das 
andere individuell Sinn hätte:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



136 

Sprache ist die lautliche Umsetzung von Einbildungen, die nicht den Dingen 
entsprechen, sondern den menschlichen Empfindungs- und 
Vorstellungsmöglichkeiten. Sprache ist also auf mehrfache und anthropomorphe 
Weise metaphorisch (Nietzsche 1999: 184). 

 
Sprache fungiert aufgrund von Konventionen, wobei Zeichen zu 

„Trägern“ von Bedeutungen werden. Zwischen Inhalt und Ausdruck des 
Zeichens besteht eine reziproke Evokation, die dem Sprecher die Bedeutung 
eines Sachverhalts entschlüsselt (Bonacchi 2012: 34). Was geschieht aber, 
wenn man den Sinn der Begriffe nicht auffasst und somit keine 
Beziehungen zwischen Objekten ersehen kann? Das Versagen des 
Sprechens führt schließlich zur Verwandlung der Selbst- und 
Weltwahrnehmung, wie bei Moosbrugger.  

Moosbrugger ist nicht in einer fürsorglichen Familie aufgewachsen, 
sondern er verbrachte seine Jugend als Hüterbub nur mit Tieren. Aufgrund 
der fehlenden Erziehung gewinnt er keine Übersicht über die Regeln des 
Zusammenlebens in der Gesellschaft, die ihm die Integration ermöglicht 
hätten: „Er beneidete alle Menschen, die schon in der Jugend gelernt hatten, 
leicht zu sprechen; ihm klebten die Worte zu Trotz gerade in den Zeiten, wo 
er sie am dringendsten brauchte“ (Musil 1978: 238).  

Auch Moosbruggers Umgang mit der Sprache ist defizitär und 
bereitet ihm nur Schwierigkeiten. Er ist sich dessen bewusst, dass Sprache 
die Menschen einflussreicher und stärker macht, weiß aber nicht, Sprache 
als Instrument der Kommunikation und der Überzeugung zu verwenden: 
„Ergrimmt ahnte Moosbrugger, daß jeder von denen sprach, wie es ihm 
paßte, und das es dieses Sprechen war, was ihnen die Kraft gab, mit ihm 
umzugehn, wie sie wollten“ (Musil 1978: 235). Er verfügt über die Sprache 
nicht und wird damit zum machtlosen Sklaven des Systems. Er hatte 
herausbekommen, „dass es der Besitz dieser Sprache war, was den 
Herrschenden das Recht gab, über sein Schicksal zu befinden“ (Musil 1978: 
172).  

Er versucht sogar das Problem seiner Ausdrucksschwäche zu 
überwinden, indem er das Wort „Jus“ erfindet.Das „Jus“ ist sein Recht und 
bestimmt die Basis seiner Anerkennung unter den Menschen, denn sein 
ganzes Leben wurde ihm die Geltung als Mann verweigert, „sein ganzes 
Leben war ein zum Lachen und Entsetzen unbeholfener Kampf, um Geltung 
dafür (für sein Ich) zu erzwingen“ (Musil 1978: 71). Er kann die 
abstrahierende Funktion und die metaphernbildende Natur der Sprache nicht 
ergründen, sodass ihn „ein Gefühl des Gefesseltseins“ (Oláh 1991: 28) 
überkommt. Obwohl er bei den Gerichtsverhandlungen hochdeutsche und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



137 

fremdsprachige Ausdrücke verwendet, verfehlt er deren Kontext. Er ordnet 
zusammenhangslose Beziehungen nach einer subjektiven Vorstellung, weil 
er die sprachlich gestiftete Welt nicht kontrollieren kann (Karthaus 1965: 
64), und ist gleichzeitig davon überzeugt, dass sich die Welt gegen ihn 
heimlich verbündet hätte. 

 
Dann begegneten dem wandernden Moosbrugger, wenn er durch die Dörfer kam 
oder auch auf der einsamen Straße, ganze Prozessionen von Frauen. Jetzt eine und 
eine halbe Stunde später zwar wieder eine Frau, aber wenn sie selbst in so großen 
Zwischenräumen kamen und gar nichts miteinander zu tun hatten, im ganzen waren 
es doch Prozessionen (Musil 1978: 72). 
 

Robert Musil qualifiziert Moosbruggers Wahrnehmungen nicht 
einfach als wahnhaft ab, sondern analysiert gründlich deren Logik. In 
Verbindung mit Mossbrugger stellt Musil die etablierten Sprachordnungen 
und das Kategoriensystem infrage. Bereits Ulrich lehnt eine Identität ab, die 
auf Begriffe basiert, weil diese Begriffe ihren Gegenstand verloren haben: 

 
Die Welt des Schreibens und Schreibenmüssens ist voll von großen Worten und 
Begriffen, die ihre Gegenstände verloren haben. Die Attribute großer Männer und 
Begeisterungen leben länger als ihre Anlässe, und darum bleiben eine Menge 
Attribute übrig. Sie sind irgendeinmal von einem bedeutenden Mann für einen 
anderen bedeutenden Mann geprägt worden, aber diese Männer sind längst tot, und 
die überlebenden Begriffe müssen angewendet werden (Musil 1978: 326).  

 
Musil führt eine mögliche Erlebnisebene ein, in der die sprachlich-

diskursive, rationale Ordnung zugunsten einer anderen Form der 
Weltwahrnehmung zerfällt. Moosbruggers Unfähigkeit zu kommunizieren 
deformiert seine intersubjektive Realität, und er versucht seine subjektive 
Ordnung zu objektivieren und entwickelt dabei ein eigenartiges Verhältnis 
zwischen Sprache und Gewalt. 
 
6. Das Verhältnis von Sprache und Gewalt 
 
Moosbruggers Wahrnehmung der Sprache ist sehr plastisch. Er erfasst 
einzelne Teile eines Kompositums, kann aber keine Verbindungen zwischen 
den isolierten Komponenten feststellen. Moosbrugger fehlen die kultur-
geschichtlichen Kenntnisse, um den Zusammenhang zwischen den 
Bedeutungen eines Ausdrucks entziffern zu können, denn der Sinn des 
Satzes hängt von den Bedeutungen des Wortes ab, und umgekehrt: „Alle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



138 

Worte haben soviel Nebensinn, Doppelsinn, Nebenempfindungen, 
Doppelempfindungen, daß man gut thut sich von ihnen fern zu halten“ 
(Musil 1904: 2). Soll eine Bezeichnung nicht einem greifbaren Sachbereich 
korrespondieren, so wird Moosbrugger ganz verwirrt. Er kann zwischen 
objektiver Realität und subjektiver Wahrnehmung nicht unterscheiden.  

 
wenn ein Eichkatzl keine Katze ist und kein Fuchs und statt eines Horns Zähne hat 
wie der Hase, den der Fuchs frisst, so braucht man die Sache nicht so genau zu 
nehmen, aber sie ist in irgend einer Weise aus alldem zusammengenäht und läuft 
über die Bäume. Nach Moosburggers Erfahrung und Überzeugung konnte man kein 
Ding für sich herausgreifen, weil eins am anderen hing (Musil 1978: 240). 
 
Moosbrugger baut einen austauschbaren Zusammenhang von Bildern 

auf, in dem die verschiedenen Benennungen je ein anderes Stück der 
Wahrheit in sich tragen. Die Wörter entsprechen nicht deren Signifikant, 
weil die Dinge nicht durch ihre Bezeichnung, sondern durch ihre 
Beschreibung fassbar sind. Moosbruggers Darstellung von Dingen ist 
dermaßen genau, dass schließlich deren Benennung bedeutungslos wird.  

 
es war in seinem Leben auch schon vorgekommen, daß er zu einem Mädchen sagte: 
„Ihr lieber Rosenmund!“, aber plötzlich ließ das Wort in den Nähten nach und es 
entstand etwas sehr Peinliches [...] dann war die Versuchung ein Messer zu nehmen 
und sie abzuschneiden [...] Gewiß Moosbrugger nahm nicht immer gleich das 
Messer; er tat das nur, wenn er nicht mehr anders fertig wurde. Gewöhnlich wendete 
er eben seine ganze Riesenkraft an, um die Welt zusammenzuhalten (ebd.). 
 
Seine isolierte Wahrnehmung der Innen- und Außenwelt führt zum 

Scheitern seiner Kommunikation mit anderen Leuten. Die Liebe findet 
keine Form sich auszudrücken, weil Moosbrugger die Liebessprache nicht 
kennt, daher schlägt sie in einen Gewaltausbruch um. 

Der Mund verschwindet und Moosbrugger möchte die Rose 
abschneiden, weil das Wort nicht mehr hält. Moosbruggers Realitäts-
erfahrung verändert sich, wenn sich das Wort buchstäblich repräsentieren 
lässt und nicht mehr als Metapher funktioniert. Indem Moosbrugger die 
Komposita abbildet, kann er sich nicht der Sprache bedienen, um die Dinge 
zusammenzubringen. Er greift zur Gewalt und bringt damit die Disharmonie 
zwischen den äußeren und seiner eigenen Welt wieder in Ordnung. 

Lönker leitet daraus die Rolle der Gewalt bei Moosbrugger her. 
Indem Moosbrugger seine sprachliche Unfähigkeit durch Gewalt zu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



139 

beseitigen versucht, gewinnt Gewalt eine ordnungsstiftende Funktion und 
führt zur Gestaltung einer neuen Welt, die sich von der empirischen Sphäre 
unterscheidet. Ähnlich der Sprache bändigt die Gewalt das Chaos des 
Lebens (Lönker 2003: 289-291).  

Die Unterscheidung zwischen der vorbestimmten Funktion der 
Wörter und ihrer möglichen Bedeutung wird auf die von Musil geprägten 
Formen des rationalen und des nicht rationalen Erkennens bezogen.  

 
welchen Veränderungen sind die Dinge unaufhörlich je nach Gewohnheit, Laune 
und Standpunkt ausgesetzt! Wie oft brennt Freude ab, und es kommt ein 
unzerstörbarer Kern von Trauer hervor! Wie oft schlägt ein Mensch gleichmütig auf 
einen anderen ein, aber könnte ihn ebenso in Ruhe lassen. Das Leben bildet eine 
Oberfläche, die so tut, als ob sie sein müßte, wie sie ist, aber unter ihrer Haut treiben 
und drängen die Dinge (Musil 1978: 241). 

 
In der rationalen Erfassung lassen sich die Dinge eindeutig 

beschreiben und vermitteln. Im Falle der nicht-rationalen Wahrnehmung 
werden die Dinge nicht mehr durch zeichengebundene Begriffe bestimmt, 
sodass die Sprache kein adäquates Ausdrucksmedium mehr bildet (Schiewer 
2005: 82-91). 

 
(er) stand mit den Beinen auf zwei Schollen und hielt sie zusammen, vernünftig 
bemüht, alles zu vermeiden, was ihn verwirren konnte; aber manchmal brach ihm 
ein Wort im Munde auf, und welche Revolution und welcher Traum der Dinge quoll 
dann aus so einem erkalteten, ausgeglühten Doppelwort wie Eichkätzchen oder 
Rosenlippe (Musil 1978: 240). 
 
Moosbrugger wird konfus, wenn die sprachlich konstituierte Ordnung 

zugrunde geht und versucht durch Gewalt eine neue Orientierung zu finden. 
Mittels seiner Wahnzustände bedient er sich unfester Systeme, die ihm eine 
neue Realität eröffnen. Wenn Sprache die Erfahrungsmöglichkeit 
beschränkt, indem sie die Individuen als fassbare Erscheinungen begrenzt 
und ihre Handlungsmöglichkeiten auf ein gesellschaftliches Paradigma 
limitiert, so präsentiert Moosbrugger eine Alternative, die alle Schranken 
durchbricht. Das Versagen der Sprachfunktion erleichtert Moosbrugger den 
Zugang zu einer zweiten Wirklichkeit, in der alle Grenzen aufgehoben sind 
und er sich frei manifestieren darf: „in jeder Bewegung ist ein Gummiband, 
das einen nie ganz das tun läßt, was man möchte. Diese Gummibänder 
waren nun mit einemmal fort“ (Musil 1978: 395).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



140 

7. Der Mord 
 
Moosbruggers Versuch, sich durch Gewalt Ordnung zu verschaffen, findet 
in der Mordnacht den Höhepunkt. Der Mord erfolgt in einer Situation, in 
der Moosbruggers Welt auseinanderfällt. Der Mord ist ein aggressiver 
Exzess seiner wahnhaften Dispositionen, er entspricht dem Prozess, durch 
den Moosbrugger versucht, die äußere Wirklichkeit Teil seines Innenraums 
zu machen.  

Der Auftritt der Prostituierten steht im Zeichen einer Wirklichkeits-
verwirrung, in der sich die Außenwelt von der Innenwelt nicht mehr 
unterscheiden lässt. „Und so war das Ende jener Nacht gekommen, einer 
teilnahmslos durchzechten Nacht mit viel Lärm zur Beschwichtigung der 
inneren Unruhe. Es kann, auch ohne dass man betrunken ist, die Welt 
unsicher sein“ (Musil 1978: 73). Moosbruggers innerer Zustand wird mit 
den äußerlichen Begebenheiten verglichen, die schwankenden 
Beschreibungen vermitteln seine zerrissene Wahrnehmung: „Die Straßen-
wände wanken wie Kulissen, hinter denen etwas auf das Stichwort wartet, 
um herauszutreten“ (ebd.). Die Prostituierte stellt eine Bedrohung dar, sie ist 
„eine Betrügerin, die den Mann heimlich auslacht, während sie ihn 
schwächt und ihm ihr Theater vormacht, wenn sie nicht noch viel 
Schlimmeres ihm in ihrer Gewissenlosigkeit antut!“ (ebd.). Graduell wächst 
auch seine Überzeugung, dass sich alle Frauen gegen ihn verschworen 
haben und die Schuld für all sein Misstrauen tragen. 

Moosbruggers Bemühungen, sich den Frauen anzunähern, scheiterten 
schon als Jugendlicher, als er seine Meisterin zu verführen versuchte: „wenn 
man einer Frau die Faust so zeige, dass der Daumen zwischen dem Mittel- 
und dem Zeigefinger ein wenig hervorschaut, so könnte sie nicht 
widerstehn“ (Musil 1978: 237). Er verfehlte die Symbolik der 
Liebessprache und sein erster Versuch, einer Frau Avancen zu machen, 
hatte drastische Folgen. Er wurde von seinem Meister geschlagen, so dass 
eranfing zu glauben, dass hinter jeder Frau ein Mann steht: „Frauen sind 
Frauen und Männer; weil die ihnen nachrennen“ (Musil 1978: 396). 

Der Gedanke, dass sich hinter jeder Frau ein Mann versteckt, taucht 
in der Mordnacht wieder auf. Dass die Prostituierte es wagt, ihn zu 
belästigen, kann er sich nur dadurch erklären, dass sie von einem Mann 
beschützt wird, „denn woher hätte sie sonst den Mut nehmen können, ihm 
trotz seines Unwillens zu folgen?“ (Musil 1978: 73). Aus dem zwanghaften 
Gefühl, sich von dem Verfolger nicht befreien zu können, wird er 
gewalttätig: „in schlechter Laune brauchte er aber nur flüchtig das Gesicht 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



141 

eines Mannes zu prüfen und erkannte, daß er derselbe Mann war, mit dem 
er überall Streit bekommen hatte, wie sehr sich der auch jedes Mal anders 
verstellte“ (Musil 1978: 241).  

Da er davon ausgeht, dass ihn die Frauen/ Männer verletzen, versucht 
er sie zu meiden. Moosbrugger wird in die Enge getrieben, weil er dem 
Mädchen nicht ausweichen kann, und er erfährt eine gespaltene 
gesellschaftliche Ordnung. Er befindet sich mitten in einem Chaos, das er 
nicht mehr beherrscht, fühlt sich bedroht und sieht als letzten Ausweg, sich 
durch Gewalt zu behaupten: „Er zog sie hinter sich drein, das war es“ 
(Musil 1978: 73). Hätte Moosbrugger erkannt, dass er selbst ist, der sich 
verfolgt sieht und aggressiv wird, dann hätte er sich nicht gewaltig 
eingesetzt. „Da erkannte er, daß er niemals von ihr loskommen werde, weil 
er es selbst war, der sie hinter sich herzog. Ein weinerlicher Ekel füllte 
seinen Hals aus. Er ging, und das, halb hinter ihm, war wiederum er“ (Musil 
1978: 74). 

Die sexuelle Identität der Verfolgerin bildet den ersten Grund für 
Moosbruggers Verwirrung. Die Unterscheidung zwischen ihm selbst und 
der Prostituierten wird unsicher; Orientierungsverlust und Gewalttat sind 
aufeinander bezogen. Moosbrugger erfährt den Bruch zwischen Innen- und 
Außenwelt im Augenblick des Mordes ganz körperlich. Das Verfahren des 
Identitätsverlustes vollzieht sich stufenweise und gipfelt schließlich, wenn 
Moosbrugger die Prostituierte als ein eigenes „weiche(s) verfluchte(s) 
zweite(s) Ich“ (ebd.) wahrnimmt und die beiden Körper ineinander fließen 
„da fühlte er etwas Hartes in ihrer oder seiner Tasche; er zerrte es hervor. Er 
wußte nicht recht, war es eine Schere oder ein Messer; er stach damit zu. Sie 
hatte behauptet, es sei nur eine Schere, aber es war sein Messer“ (ebd.).  

Laut James Baillies fragmentiert sich die Psyche eines Menschen 
unter Druck (Baillies zit. nach Krause 2008: 101). Moosbruggers 
Persönlichkeit dissoziiert sich auf zwei Personen. Das Mädchen scheint mit 
Moosbrugger so verbunden zu sein, dass man die beiden nicht mehr 
unterscheiden kann, und schließlich die Identitätspronomen „Ich“ und „Du“ 
völlig ineinanderfließen. Die Prostituierte hängt so stark mit ihm zusammen, 
dass sich Moosbrugger nicht mehr zu helfen weiß und zusticht. Es entsteht 
ein Konflikt zwischen „bewusstem Selbstverhältnis und physischem 
Begehren“ (Lönker 2005: 129) in dem Moment, wo Moosbrugger seine 
Hände nicht mehr kontrollieren kann. 

Die Stiche finden kein Ende bis Moosbugger den fremden Körper 
ganz loswird, und ihm das Mädchen nicht mehr als „zweites Ich“ erscheint. 
Erst dann kann sich Moosbrugger wieder beruhigen: „Dann stand er 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



142 

vielleicht noch eine Viertelstunde bei ihr und betrachtete sie, während die 
Nacht wieder ruhiger und wundersam glatt wurde“ (Musil 1978: 74).  

Der Akt, den die Mediziner als Lustmord einordneten, dient 
Moosbrugger dazu, die Ordnung des Inneren und der Wirklichkeit wieder 
herzustellen. Die Mordtat beendet seine Orientierungslosigkeit und die 
Gewalt wird dementsprechend zum sinnstiftenden Instrument: „Er war 
weder mit der Absicht ausgegangen zu töten, noch durfte er seine Würde 
halber krank sein; von Lust konnte überhaupt nicht gesprochen werden, 
sondern nur von Ekel und Verachtung“ (Musil 1978: 75). Moosbrugger 
erlebt im Mord eine Einheitserfahrung; es gelingt ihm dabei, Denken und 
Handeln miteinander zu verbinden: „Und alles war doch irgendwie 
zusammengefasst zu einem Ganzen: die Landstraße, die Städte, die 
Gendarmen und die Vögel, die Toten und sein Tod“ (Musil 1978: 398).  

Moosbruggers Mord beschäftigt auch Ulrich, der intensiv darüber 
reflektiert, wenn er einer Prostituierten begegnet. Nachdem er Arnheims 
Angebot, in seinem Unternehmen zu arbeiten, ablehnt, erfährt Ulrich den 
Eindruck eines ziellosen Lebens wieder: „er kam sich jetzt nur noch wie ein 
durch die Galerie des Lebens irrendes Gespenst vor, das voll Bestürzung 
den Rahmen nicht finden kann, in den es hineinschlüpfen soll“ (Musil 1978: 
648). Das Gefühl der Ortlosigkeit betont das Problem der Identität, das 
Ulrich schon in seiner Kindheit erlebt hat. Er fühlt sich fremd gegenüber 
seinem eigenen Leben, unsicher gegenüber seinen eigenen Wünschen und 
Zielen. Ulrich nimmt Urlaub vom Leben, um eine angemessene Anwendung 
seiner Fähigkeiten zu suchen. Nach den drei Versuchen „ein bedeutender 
Mann zu werden“ (Musil 1978: 35) kehrt sich Ulrich vom Streben nach 
Erfolg und Geltung ab. Im Vergleich zu Moosbrugger zeigt Ulrich eine 
kontemplative Haltung gegenüber der Welt. Er reflektiert über seine 
„innere“ Unbestimmtheit, seine „essayistische“ Haltung zur Welt „gibt ein 
Musterbeispiel für ihr kreatives Potenzial ab“ (Wolf 2011: 363). Ulrich 
bleibt sich der „Unfestheit des Lebens“ stets bewusst (Musil 1978: 1156) 
und weist die äußeren Konventionen und Determinanten besonnen zurück. 

Mit seinem Urlaub vom Leben versucht Ulrich einen Sinn zu finden, 
der seinen inneren Triebkräften entsprechen soll, muss aber resigniert zu der 
Einsicht kommen, dass,  

 
[...] das Gesetz dieses Lebens, [...] kein anderes sei als das der erzählerischer 
Ordnung! Jener einfachen Ordnung, die darin besteht, daß man sagen kann: „Als das 
geschehen war, hat sich jenes ereignet!“ Es ist die einfache Reihenfolge, die 
Abbildung der überwältigenden Mannigfaltigkeit des Lebens in einer 
eindimensionalen, wie ein Mathematiker sagen würde, was uns beruhigt; die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



143 

Aufreihung alles dessen, was in Raum und Zeit geschehen ist auf [...] jenen 
berühmten „Faden der Erzählung“ (Musil 1978: 650).    
 

Die Ordnung, die auf einer Biografie aufgebaut ist, soll das Chaos des 
Lebens zerstören und den Eindruck erwecken, dass man eine Richtung hat. 
Ulrich aber empfindet diese Identitätsvergewisserung als betrügerisch und 
falsch, daher weist er sie ab. Für ihn bestimmt die konventionelle Ordnung 
eine unterjochende Schematisierung, die verlangt, dass man auf sich selbst 
als Individuum verzichtet. 

 
Sie lieben das ordentliche Nacheinander von Tatsachen, weil es einer Notwendigkeit 
gleichsieht, und fühlen sich durch den Eindruck, daß ihr Leben einen „Lauf“ habe, 
irgendwie im Chaos geborgen. Und Ulrich bemerkte nun, daß ihm dieses primitiv 
Epische abhanden gekommen sei, woran das private Leben noch festhält (ebd., 650).   
 
Die Tatsache, dass sowohl Ulrich als auch Moosbrugger die Welt 

schwankend wahrnehmen, ermöglicht es, eine Verbindung zwischen den 
beiden festzustellen. Der Gegensatz aber besteht darin, dass Ulrich fähig ist, 
sich durch Reflexion der Realität zu bemächtigen, was Moosbrugger nicht 
schafft – er internalisiert die Unfestigkeit der Wirklichkeit. Indem Ulrich 
seine Zuflucht vor der betrügerischen Welt in die Liebe seiner Schwester 
Agathe findet, wird Moosbrugger zum Lustmörder. „Und schon während 
Ulrich mit dem Mädchen sprach, hatte ihn eine sehr naheliegende 
Gedankenverbindung an Moosbrugger erinnert. Moosbrugger [...] der genau 
so war, wie er heute“ (Musil 1978: 652). Ulrichs Charakter bedient sich dem 
Möglichkeitssinn und wendet sich von den gehaltlosen Formen ab, die ihm 
von außen geliefert wurden. Ähnlich wie bei Ulrich manifestiert sich auch 
im Fall Moosbruggers ein Kampf gegen die charakterliche Festschreibung, 
der Frauenmörder erklärt ein Bedürfnis nach Unbestimmtheit des eigenen 
‚Ich‘. Aus diesem Grund hasst er die Psychiater, die ihm eine Diagnose 
stellen, denn damit wird er auf eine bestimmte „Eingenschaftlichkeit“ 
festgelegt und verliert implizit seine „Eigenschaftslosigkeit“ (Wolf 2011: 
403).  

Ulrichs Verhältnis zu Moosbrugger ist aber nicht eindeutig. Er 
wünscht weder seine Rettung, noch seine Bestrafung. Am Anfang beurteilt 
Ulrich Moosbruggers Mordgeständnis als „Inkonsequenz“: „das war 
deutlich Irrsinn, und ebenso deutlich bloß ein verzerrter Zusammenhang 
unsere eigenen Elemente des Seins“ (Musil 1978: 76). Aber letztlich 
erkennt er, dass der Zusammenhang zwischen der imaginierten Erfahrung 
von Sinn und der entgegengesetzten realen Erfahrung eines wandelbaren 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



144 

Lebens in die Mordtat einbezogen wird. Indem die Tat Sinn generiert, wird 
sie auch sinnhaft erlebt. Letztlich trifft auch der Satz zu: „Ein entsprungenes 
Gleichnis der Ordnung, das war Moosbrugger für ihn!“ (Musil 1978: 653).  

Auch wenn Moosbrugger ein „großer Anarchist“ (Musil 1978: 72) ist, 
bleibt sein Mord eine zwangsläufige Tat, der er nicht entbehren kann. 
Dieser ungeheuerliche Gewaltakt ermöglicht ihm den Übergang von der 
unfesten äußerlichen Wirklichkeit zu einer stabilen innerlichen Festigkeit 
und zum Wiedergewinn der Identität.  
 
8. Das neue Verhältnis zwischen Ich und Wirklichkeit 
 
Was im Bewusstsein in zwei Gegensätze gespalten vorliegt, erscheint im 
Unbewussten als eine einheitliche Erfahrung. Im Bewusstsein wird das Ich 
durch Begriffe zerspalten, wobei im Bereich der Gefühle das Ich von 
Empfindungen unmittelbar betroffen ist. Was man empfindet, ist nicht 
diskursiv zu erfassen, dennoch verständlich. Der Dualismus von Gefühl und 
Verstand, von rationalem und intuitivem Erfassen und dessen 
Verbalisierung findet bei Moosbrugger keinen Anhaltspunkt. 

Moosbruggers neu gestiftete Wirklichkeitsordnung wird im 
Zusammenhang mit der Auflösung der Grenze zwischen Innen- und 
Außenwelt gebracht: „Er dachte besser als andere, denn er dachte außen und 
innen. Es wurde gegen seinen Willen in ihm gedacht. Er sagte, Gedanken 
würden ihm gemacht“ (Musil 1978: 240). Das „Ich“ wird zum „Es“ und 
graduell verschwinden auch die Konturen seiner Identität. Indem 
Moosbrugger Innen und Außen nicht voneinander trennen kann, verliert die 
Abhängigkeitsrelation von Subjekthaftem und Objekthaftem ihre Gültigkeit. 

Moosbrugger kennt keinen Unterschied zwischen der konventionell 
gestalteten Außenwelt und seinem persönlichen inneren Zustand. Er fängt 
alles ein, was er in der umliegenden Umwelt findet, kann aber seine eigenen 
Emotionen nicht ausfiltern. Moosbrugger leidet darunter, dass sich 
Gedanken in ihm aufdrängen, die nicht die seinen sind, weil die inhaltlichen 
Aspekte des Lebens gegenüber den formallogischen ihre Bedeutung 
verloren haben.  

 
es war manchmal sehr undeutlich: die Gesichter kamen von außen, aber ein 
Schimmer von Beobachtung sagte ihm zugleich, dass sie trotzdem von ihm selbst 
kämen. Das wichtigste war, dass es gar nichts wichtiges bedeutet, ob etwas draußen 
ist oder innen; in seinem Zustand war das, wie helles Wasser zu beiden Seiten einer 
durchsichtigen Glaswand (Musil 1978: 239). 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



145 

Das Verhältnis zwischen Subjektivität und Objektivität ist fundamental 
verändert. Moosbrugger schafft es nicht, „die Mitte zwischen seinen zwei 
Zuständen zu finden, bei der er vielleicht hätte bleiben können“ (Musil 
1978: 397). Sein Körper handelt scheinbar unabhängig von seinem 
Bewusstsein und kennt keine Grenzlinie zwischen Innen- und Außenwelt. 
Wenn er seine Gedanken nicht mehr kontrollieren kann, wird die „Differenz 
zwischen wahrnehmendem Subjekt und wahrgenommener Objektwelt 
unübersichtlich“ (Wolf 2011: 405), wobei seine individuelle ‚Eigenschaft‘ 
genau in der fluktuierenden Vorstellung von Innen- und Außenwelt besteht.  

Durch das Auflösen des Subjekthaften und des Objektiven soll sich 
das Individuum dem Zustand einer Einheitserfahrung annähern. In diesem 
Zusammenhang gehört ein anderer Zustand, in dem Ich und Du nicht mehr 
intellektuell oder begrifflich unterschieden werden. In seinem Aufsatz 
Clarisse und Moosbrugger vs. Ulrich/Agathe: Der “andere Zustand” aus 
neuer Sicht (1976) stellte Philip Beard Zusammenhänge zwischen dem 
anderen Zustand, den Ulrich und Agathe erleben, und den ekstatischen 
Erfahrungen Moosbruggers und Clarissens, wobei er die mystische 
Perspektive in beiden Fällen betonte. Durch die Aufhebung der vom 
normalen menschlichen Bewusstsein bestimmten Grenzen begeben sich die 
vier Figuren einer Erfahrung, die Beard „mythische Entgrenzung“ benennt. 
Diese Erfahrung soll aus der tiefsten Überzeugungsquelle des Ichs 
entspringen und sich von den Moralsystemen entbinden. Sie soll eine 
Verschränkung des Subjekts und des Objekts ermöglichen (Beard: 1976: 
116).  

Im Laufe des Romans stellt sich heraus, dass die Musik bei 
Moosbrugger eng an die Erfahrung des einheitlichen Zustands gekoppelt ist. 
Klang und Rhythmus offerieren ihm Momente der Ekstase und versehen ihn 
mit Energie und Lebenskraft. Musik funktioniert wie eine Art Stimulans 
und wirkt hypnotisch auf ihn ein.  

 
Ein lautloser Tanz löste das unerträgliche Surren ab, mit dem ihn die Welt oft 
quälte. Alles, was geschah, war jetzt schön […] wenn Moosbrugger die Augen 
öffnete und sich die Leute ansah, die in einem solchen Augenblick, wo ihm alles 
tanzend gehorchte, gerade in seiner Nähe waren, so kamen auch sie ihm schön vor. 
Und dann tanzte Moosbrugger vor ihnen. Tanzte würdig unsichtbar […] von einer 
Musik bewegt, die immer mehr zu Einkehr und Schlaf wurde […] zu einem 
wunderbar unglaubwürdigen und tödlich gelösten Zustand (Musil 1978: 397).  
 

Indem das Ich einem zusammenhanglosen Wechsel unterworfen ist, 
versucht der Mensch sich selbst zu erhalten. Was aber einschließt, dass das 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



146 

Individuum ein sinnhaftes Weltverhältnis bewahrt (Lönker 2002: 145). 
Moosbruggers Ich wird aus dem Wirklichkeitszusammenhang heraus-
genommen, so dass der Frauenmörder desorientiert und ziellos bleibt. 
Zwischen Moosbruggers Bewusstsein und der Außenwelt ist keine Spaltung 
zu erkennen, sein Körper verschränkt sich mit der Naturwelt zu einem 
Ganzen: „Der Tisch war Moosbrugger. Der Stuhl war Moosbrugger. Das 
vergitterte Fenster und die verschlossene Tür war er selbst“ (Musil 1978: 
395). Dass er sich mit den Objekten identifizieren kann, hängt mit seinem 
Mangel an Bewusstsein und an Sprache zusammen. 

Tanz und Musik beruhigen Moosbrugger, da sie die Grenzen 
zwischen ihm und den Menschen aufheben. Der Prostituiertenmörder 
überwindet sein Alleinsein durch die harmonischen Zusammenhänge, die er 
aufbaut. Im Tanzzustand entbindet sich das Ich und es eröffnet sich die 
zweite Wirklichkeit, die ungleich überzeugender und unmittelbarer da ist, 
als die vom Verstand begriffene. „Man muß für Moosbrugger etwas tun, 
dieser Mörder ist musikalisch“ (Musil 1978: 213). Der Tanz symbolisiert 
Frohsinn und Glück und ist ein Zeichen des Dionysischen. Nietzsches Bild 
des Dionysischen wendet sich gegen die Moral und gegen das Rechte. Die 
Wissenschaft hat den Menschen von seinen dionysischen Wurzeln 
abgeschnitten und den Mythos vernichtet. Sein Ästhetizismus leugnet den 
Geist zugunsten der Schönheit, negiert die Ethik als auch die Erkenntnis 
und verteidigt damit den freien Geist gegen den Bürger: „Gegen die Moral 
also kehrte ich damals [...] erfand eine grundsätzliche Gegenlehre und 
Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche [...] ich 
hiess sie die dionysische“ (Nietzsche 1999: 19). Das Dionysische prägt den 
Instinkt und verachtet das Bewusstsein, richtet sich auf das Irrationale, 
leugnet die Vernunft und hebt das Rauschhafte, Abgründige, Ruchlose 
hervor. Während der Dekadent an sich und an der Welt leidet, weil ihm 
nach dem „Tode Gottes“ alles sinnlos erscheint, offenbart sich dem 
Übermenschen eine Welt „unter den Schauern des Rausches“ (Musil 1978: 
21) – er bejaht das Leben und steht dionysisch zum Dasein. Sollte 
Moosbrugger sein Schicksal als zusammenhanglos und diskontinuierlich 
empfinden, so findet er schließlich während des Tanzes seinen Sinn. Der 
Tanzzustand ähnelt einer erhebenden Leichtigkeit und zeigt die 
Überbetonung des Körperlichen. Nur beim Tanzen kommt Moosbrugger die 
Welt schön vor. 

Indem das Innere und das Äußere in seinem Wesen miteinander 
verschmelzen, wird der einheitliche Zustand wiederhergestellt und seine 
früheren Anstrengungen werden damit nichtig. Dieser Zustand bedeutet die 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



147 

Erfüllung von Musils Essayismus und Möglichkeitssinn, da es eine andere, 
neue Welt entgegenstellt, wo man von Sinn erfüllt ist. Der Tanzzustand 
bestimmt Moosbruggers Versuch den Verfall zu überwinden, wie bei 
Nietzsche der dionysische Zustand die Rolle einnimmt, das liebende Ja zum 
Leben zu finden.  

Ähnlich dem Suchen der Wahrheit entspricht der Tanz einem Suchen 
des wahren Gefühls. Er bietet neue Möglichkeiten an und eröffnet 
Moosbrugger den Zugang zur Welt. Moosbruggers Dasein erhält einen 
neuen Sinn und das ganze Missglück verliert an Bedeutung, sodass er 
letztlich seine Ruhe findet. Das beglückende Gefühl erlöst ihn aus seiner 
tiefsten Einsamkeit: „Dann waren sie nicht gegen ihn verschworen, bildeten 
keine Mauer, und es zeigte sich, daß es nur die Anstrengung war, ihn 
übertrumpfen zu wollen, was das Gesicht von Menschen und Dingen, wie 
eine Last verzerrte“ (Musil 1978: 397). Dieser Moment ermöglicht 
Moosbrugger, sich als Teil der Ganzheit zu empfinden, auch ohne einer 
gesellschaftlichen Ordnung anzugehören. Er schafft eine Realität gemäß 
seiner inneren psychischen Wirklichkeit, der imaginierte Tanz gewährt ihm 
eine transzendente Offenheit, auch wenn er in einer Zelle gefangen ist. 
 
9. Schlussfolgerungen 
 
Musil gestaltet eine Welt, die vielschichtig ist, und destruiert die 
chronologisch-kausale Ordnung durch seine essayistische Weltauffassung. 
In einer schwankenden Wirklichkeit wird die Oberfläche der Realität, der 
Schein bezweifelt und die herrschenden Normen und Gesetze der Moral 
werden infrage gestellt. Musil hegt Misstrauen gegenüber der Annahme, 
dass die in der Gesellschaft ausgeprägte Form des Lebens die richtige ist. 
Der essayistische Roman sucht jede Festigung der Weltwahrnehmungs- und 
-deutungsformen zu einem Glauben gleichsam systematisch zu 
dekonstruieren. Auf dieser Basis baut Musil verschiedene Positionen in 
Bezug auf Moosbrugger auf und legt schließlich das Eindeutige 
auseinander. 

Erscheinungen können nicht im Einzelnen erkannt werden, sondern 
müssen auf das Ganze bezogen werden, weil jedes Ding mit einem anderen 
zusammenhängt, sodass letztlich auch Moosbruggers Fall als Mischung der 
Elemente in einem Abhängigkeitsverhältnis gedeutet werden kann, denn für 
den Möglichkeitsmenschen liegt alles offen. Musils essayistische 
Erzählweise erlaubt, sowohl den Grund des entsetzlichen Mordes wie auch 
Moosbruggers wahnhaften Zustand gründlich zu zergliedern, um infolge des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



148 

Perspektivenwechsels die Veränderlichkeit der bestehenden Realität zu 
erkennen. Die Verschränkung der Handlungsebene mit der reflexiven Meta-
ebene ermöglicht, die psychologische und anthropologische Differenziert-
heit der Moosbrugger-Figur zu erschließen. 

Indem jede Romanfigur in verschiedener Weise in Bezug zur 
Gesellschaft steht, erscheint Moosbruggers Sichtweise als eine unter 
mehreren möglichen und wird nicht abgewertet: Moosbrugger unterwirft 
sich diesem Bezugssystem nicht einfach, sondern eröffnet eine neue 
Dimension. Das Fehlen kausalen Denkens ermöglicht ihm, sich jeglicher 
Ordnung zu entziehen, dementsprechend kann seine Geschichte nicht bloß 
psychologisch erkundet werden. Moosbruggers Gemütszustand ist nicht 
konsequent, sondern von sprunghaften Stimmungen bestimmt, was aber 
nicht auf der Basis des Unsinns simplifiziert werden darf. In dieser Figur 
arbeitet Musil eine mögliche Zusammenfügung der inneren und äußeren 
Welt aus, er vergegenwärtigt das Auflösen der Grenzen zwischen 
Objektivität und Subjektivität. 

Das Faszinierende an Moosbrugger ist, dass er es schafft, nach seinem 
eigenen Wesen und seiner Natur entsprechend zu leben. Er vertritt den 
ungebundenen Geist, der die Welt auf seine eigene Art und Weise verfasst, 
lässt sich von seinen eigenen Vorstellungen leiten und sich nicht von 
gesellschaftlichen Konventionen begrenzen. 
 
Literatur 
 
Beard, Philip H. (1976): „Clarisse und Moosbrugger vs. Ulrich/ Agathe: Der 

,andere Zustand’ aus neuer Sicht“. In: Modern Austrian Literature, 
Bd. 9, 114 – 132, New York: Arthur Schnitzler Research Association. 

Bonacchi, Silvia (2012): „Bedeutung und Sprache: Frühe Beiträge zu einer 
Gestalt-Linguistik“. In: Gestalt Theory, H. 34 / 1, 31 – 54, Wien: 
Krammer.  

Graf, Günter (1969): Studien zur Funktion des ersten Kapitels von 
Robert Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften“. Ein 
Beitrag zur Unwahrhaftigkeit-Typik der Gestalten, Göppingen: 
Kümmerle. 

Hassler-Rütti, Ruth (1989/ 1990): Wirklichkeit und Wahn in Robert 
Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften“, Frankfurt / Main: 
Peter Lang.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



149 

Karthaus, Ulrich (1965): Der andere Zustand. Zeitstrukturen im Werke 
Robert Musils, Berlin: Erich Schmidt. 

Krause, Robert (2008): Abstraktion – Krise – Wahnsinn, Würzburg: 
Ergon. 

Kühn, Dieter (1965): Analogie und Variation. Zur Analyse von Robert 
Musils Roman „Der Mann ohne Eigenschaften“,Bonn: Bouvier. 

Krämer, Olav (2009): Denken erzählen. Repräsentationen des Intellekts 
bei Robert Musil und Paul Valery, Berlin: Walter de Gruyter. 

Lönker, Fred (2002): Die Kontingenz des Ichs und das Selbstgefühl des 
Körpers. In: Fred Lönker (Hrsg.): Poetische Anthropologie, 
München: Fink, 136 – 145. 

Lönker, Fred (2003): „Der Fall Moosbrugger. Zum Verhältnis von 
Psychopathologie und Anthropologie in Robert Musil ,Der Mann 
ohne Eigenschaften’“. In: Jahrbuch der Deutschen Schiller-
gesellschaft, Jg. 47, 280 – 302. 

Lönker, Fred (2005): „Sie spürte ihren Körper überall zugleich“: Über die 
Beschreibung von Körpererfahrungen in Robert Musils 
Vereinigungen. In: Heriette Herwig (Hrsg.): Zeichenkörper und 
Körperzeichen im Wandel von Literatur- und Sprachgeschichte, 
Berlin: Rombach, 127 – 141.  

Mehigan, Tim (2001): Robert Musil, Stuttgart: Phillip Reclam. 
Musil, Robert (1904): Tagebuch Heft 4. In: Tagebücher, Bd. II., hrsg. v. 

Adolf Frisé. Hamburg: Rowohlt. 
Musil, Robert (1904/ 1905): Tagebuch Heft 24. In: Tagebücher, Bd. I, hrsg. 

v. Adolf Frisé, Hamburg: Rowohlt. 
Musil, Robert (1978): Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg: Rowohlt. 
Neymeyr, Barbara (2005): Psychologie als Kulturdiagnose. Musils 

Epochenroman „Der Mann ohne Eigenschaften“, Heidelberg: 
Universitätsverlag. 

Nietzsche, Friedrich (1999): Geburt der Tragödie. Unzeitgemäße 
Betrachtungen. In: Ders.: Sämtliche Werke. Kritische Studien-
ausgabe in fünfzehn Bänden, Bd. I hrsg. v. Giorgio Colli / Mazzino 
Montinari, München: Deutscher Taschenbuch Verlag de Gruyter. 

Nietzsche, Friedrich (2004): Über Wahrheit und Lüge im aussermoralischen 
Sinne. In: Helmuth Kiesel (Hrsg.): Geschichte der Deutschen 
Moderne, München: C. H. Beck, 183 – 198.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag



150 

Oláh, Zsuzsanna (1991): „Moosbrugger und die Welt“. In: Budapester 
Beiträge für Germanistik. Begegnungen mit Musil, 7 (5), 
Budapest: ELTE, 26 – 32. 

Schiewer, Leonore (2005): Sprache, Wirklichkeit, Bewusstsein. Robert 
Musil psychologisch-ästhetische Bedeutungstheorie. In: Gunther 
Martens/ Clemens Ruthner/ Jaak De Vos (Hrsg.): Musil anders, 
Bern: Peter Lang, 89 – 111. 

Wolf, Christian Norbert (2011): Kakanien als Gesellschaftskonstruktion. 
Robert Musils Sozioanalyse des 20. Jahrhunderts, Köln: Böhlau. 

 
 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:59 UTC)
BDD-A27763 © 2017 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

