
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 29) 2017 
 

 

 
 
 

Mitologie şi onirism în poemul eminescian 
Egipetul de Mihai Eminescu 

 
 
 

OTILIA RĂUŢĂ (UNGUREANU) 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: The aim of this paper is to penetrate the superficial layers of Eminescu’s Egipetul 
through the analysis of the mirror myth and through the revelation of the poetic structures 
inviting its recurrence under new frames. Our inventory of mirror metamorphoses and their 
meanings enabled us to demonstrate the idea that these avatars are originally subordinated 
to the diurnal the moment when they prove their incapacity to transcend the empirical; they 
also become subordinated to the nocturnal when, fraught with magic, a mirror becomes a 
gate towards the oneiric and manages to establish the coordinates of an Egyptian world, just 
like a collective soul in a dreamy universe that communicates with the present.  
Keywords: Mihai Eminescu, mirror’s myth, avatar, diurnal/nocturnal/oneiric. 

 
 
Poem filozofic de factură schopenhaueriană, poemul Egipetul, citit de Mihai 

Eminescu la una dintre întâlnirile Junimii, îmbină istoria cu fantasticul, visul cu 
realitatea, dinamismul cu morbiditatea. Departe de a se îndeletnici cu forme şi 
fapte, urmând un etalon istoric al evenimentelor, dar fără a rupe în totalitate 
legăturile cu materialul, poemul îmbină vizionarismul poetic eminescian cu 
realitatea şi mitologia egipteană. 

Emblemă a enigmei absolute, hieroglifa egipteană păstrătoare a miturilor şi 
credinţelor străvechi, are un potenţial romantic şi fantastico-fantasmatic aproape 
nelimitat, accentuat de multitudinea de interpretări care în loc să elucideze 
misterele, desluşindu-le, accentuează tainele şi  incită imaginaţia. 

Nucleul poemului îl reprezintă mitul romantic al oglinzii ca unul dintre 
elementele determinante ale apariţiei stării de visare, necesară reconstruirii unei 
identităţi pierdute. Înglobând o mistică aparte, generatoare de numeroase credinţe 
populare, proprii fiecărei culturi în parte, oglinda şi în special capacitatea ei de 
reflexie, capătă însuşiri magice şi caracteristici ale unei redimensionări a elementului 
reflectat, dar şi capacitatea de a inversa realitatea pe care o proiectează. Tributară 
însă unei structură duale, oglinda are pe lângă latura spirituală şi o latură materială, 
pur uzuală, vidă de sensuri mistice, care nu îşi lasă amprenta în nici într-un fel 
asupra individului sau asupra istoriei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:02 UTC)
BDD-A27731 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢĂ (UNGUREANU) 
 

206 

Astfel, trădându-şi latura nespirituală, reflexiile avatarurilor oglinzii din 
prima secvenţă a poemului, în ciuda prezenţei unei multitudini de elemente ce 
preiau caracteristici reflectorizante, nu fac trecerea spre oniric, ci rămân numai un 
simplu eveniment al planului terestru. 

Primele patru strofe ale poeziei abundă în elemente de acest tip. Versurile 
surprind o artificializare forţată prin comparaţiile dese cu aurul şi argintul, materiale 
care au capacitatea de a reda o imagine prin procedeul reflexiei,  în încercarea de 
construire a unei atmosfere mitice („Nilul mişcă valuri blonde pe câmpii cuprinşi de 
Maur, / Peste el cerul d’Egipet desfăcut în foc şi aur”; // „Flori juvaeruri în aer, 
sclipesc tainice în soare, // Unde –albe, nalte, fragezi, ca argintul de ninsoare” // 
„Nilul mişc’ a lui legendă şi oglinda-i galben-clară”).  

Lipsit total de substanţă spirituală, caracterul pragmatic al oglinzii este 
accentuat de trimiterea la modalităţile de construcţie arhitecturală a piramidelor, a 
căror structură este legată direct de sporirea capacităţii de reflexie a luminii („Au 
zidit munte pe munte în antica lor trufie, / I-a’mbrăcat cu-argint ca’ n soare să 
lucească într-un lanţ”) cât şi prin referirea la piramidele de pe Platoul Gizeh, 
necropolă a anticului Memphis, care sunt aşezate exact ca o oglindă pe Pământ a 
constelaţiei Orion („Şi să pară răsărită din visările pustiei, / Din nisipuri argintoase 
în mişcarea vijeliei, / Ca un gând al mării sfinte, reflectat de cerul cald”). Ideea de 
imitare a visului apare şi în încercarea egiptenilor de a ridica edificii care să nu se 
identifice cu nimic de pe pământ, creându-se astfel „părerea” visului, care nu are 
nimic de a face cu spaţiul oniric autentic. 

Reflexiile avatarurilor oglinzii găsesc astfel un mediu steril, incapabil de a 
face legătura cu trecutul, în ciuda multitudinii de elemente puternic reflectorizante. 
Elementul cheie care realizează trecerea spre oniric nu şi-a făcut încă apariţia, 
condiţionat de prezenţa pe cer a soarelui, astru incompatibil cu starea de visare. 
Singurul element din prima parte a poemului care pare rupt de sterilitatea 
contextului diurn este Nilul, cufundat într-o atmosferă de vis, deocamdată în fază 
embrionară, care va rodi atunci când se va arăta momentul prielnic („Înecat de 
vecinici visuri, răsărit din sfinte-izvoară, / Nilul mişc’a lui legendă şi oglinda-i 
galben-clară/ Către marea liniştită ce îneacă al lui dor”).  

Elementele care transmit ideea de oglindă metamorfozată în diferite 
ipostaze, fie ca material – aurul, argintul –, fie ca apă sau construcţie arhitecturală, 
îşi demonstrează astfel incapacitatea de a face trecerea spre planul oniric şi totodată 
spre trecutul arhaic al Egiptului, în lipsa elementului central planului oniric, şi 
anume noaptea. 

Timp propice creaţiei poetice şi visării, noaptea se aşterne peste Egipt, 
liniştind apele Nilului care acum îşi recapătă funcţia de oglindă magică, funcţie care 
i-a fost negată la început, la fel şi apa mării în care acum îşi oglindeşte „chipul” luna 
(„Se-nserează... Nilul doarme şi ies stelele din strungă, / Luna‘n mare îşi aruncă 
chipul şi prin nori le-alungă”). Reflexia lunii în apa mării produce instant ruptura de 
teluric şi conectarea cu trecutul antic prin intermediul visului, oglinda căpătând 
astfel rolul unei porţi de trecere dintr-un spaţiu şi timp prezent într-unul îndepărtat, 
mitic („Luna’n mare îşi aruncă chipul şi prin nori le-alungă. / Cine-a deschis 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:02 UTC)
BDD-A27731 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mitologie şi onirism în poemul eminescian Egipetul de Mihai Eminescu 
 

207 

piramida şi’năuntru a intrat? / Este regele: În haină de-aur roş şi pietre scumpe / El 
intră să vad’acolo tot trecutul. – I se rupe / Al lui suflet când priveşte peste-al 
vremurilor vad”).  

Însă trecerea spre onirism prin intermediul oglinzii în contextul căderii 
nopţii nu are loc numai într-un singur sens, din prezent în trecut, ci şi în sens 
invers, din trecutul antic, peste veacuri până în prezent. Nilul proiectează umbra şi 
totodată mitul regelui „pe-unde de popoară” („Iese-n noapte... ş’a lui umbră 
lungă’ntins se desfăşoară / Pe-ale Nilului lungi valuri – Astfel pe-unde de popoară 
/ Umbra gândurilor regii se aruncă’ntunecat”), transmiţând peste veacuri identitatea 
acestuia dar şi a poporului egiptean. Legenda se naşte în trecut, odată cu existenţa 
popoarelor antice, „umbra” ei însă se desfăşoară peste generaţii, suferind o oarecare 
deformare faţă de forma iniţială, accentuată de prezenţa elementelor romantice – 
piramida, apa, pustia --, care modifică mitul în funcţie de perspectivele celui ce îl 
povesteşte („Ale piramidei visuri, ale Nilului reci unde, / Ale trestiilor sunet ce sub 
luna ce pătrunde/ Par a fi snopuri gigantici de lungi suliţe de-argint, / Toat’a apei, a 
pustiei şi a nopţii măreţie / Se unesc să’ mbrace mândru veche-acea împărăţie, / Să 
învie în deşerturi şir de visuri ce te mint.”).     

Visul este cel care face legătura dintre trecut şi prezent pentru că „în vis 
toate civilizaţiile se întâlnesc şi comunică” [Gregori, 2008:141], accesând astfel 
împreună nemurirea sufletului colectiv. Somnul, „starea de graţie a poeziei” [Balotă, 
2000:24], este cel care „naşte” istoria unui popor.  

Prezentul râu, Nilul, este liantul material dintre lumea veche egipteană şi cea 
prezentă, depănându-şi povestea în contextul absolut necesar al nopţii („Râul sfânt 
ne povesteşte cu-ale undelor lui gure / De-a izvorului său taină, despre vremi 
apuse, sure, / Sufletul se’mbată’n visuri care-alunecă în sbor. / Palmii risipiţi în 
crânguri auriţi de-a lunei rază, / Nalţă sveltele lor trunchiuri – Noaptea-i clară, 
luminoasă, / Undele visează spume, cerurile’nşiră nori”). Visul însă permite 
reiterarea mitului egiptean conform vizionarismului poetic eminescian care îl 
secţionează în detaliu, surprinzând „templele măreţe”, „colonadele’n marmuri 
albe”, „turnul maur”, dar şi latura spirituală a piramidelor ce „din creştet aiurind şi 
jalnic sună” din cauza regilor ce „se plâng în giganticul mormânt”.  

Detaliul semnificativ care întoarce la stadiul iniţial întreaga civilizaţie 
egipteană este momentul în care magul încearcă să descifreze căile şi tainele 
poporului său, prin intermediul oglinzii. Aparenta contradicţie dintre versurile care 
prezintă găsirea „sâmburului lumii”, a „tot ce-i drept,  frumos şi bun” şi versurile 
care prezintă adevărul unei „ginţi efeminate” a „preoţimei desfrânate” şi a „regilor 
pătaţi de crime” este explicată de conştientizarea „semnului întors” şi a citirii 
acestuia. Oglinda este cea care reflectă realitatea, însă nu o realitate perfectă, ci una 
inversată. De aceea, imaginea unui popor care şi-a găsit căile bune nu este cea reală, 
ci este imaginea inversată în oglindă a unui popor desfrânat şi sângeros. Astfel, 
„citirea în oglindă a „semnului întors” declanşează „ieşirea din formă” sub 
incidenţa mortiferului, reducând lumea contemplată la statutul iniţial al increatului.” 
[Ifrim, 2011:149]  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:02 UTC)
BDD-A27731 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Otilia RĂUŢĂ (UNGUREANU) 
 

208 

Imaginea paradoxală care frapează este aceea a  existenţei moarte a unui 
popor în timp ce trăieşte („Astupând cu el oraşe, ca gigantice sicriuri / Unei ginţi ce 
fără vieaţă’ngreuia pământul stors”) care acum este  viu în propria lui  moarte („Sub 
nisipul din pustie cufundat e un popor, / Ce cu-oraşele-i deodată se trezeşte şi se 
duce / Sus în curţile din Memfis, unde’n săli lumină luce; / Ei petrec în vin şi ‘n 
chiot orice noapte pân’în zori”). Această viaţă a Egiptului este condiţionată de 
prezenţa oglinzii, a nopţii şi a luminii lunii care permit transferul mitologic între 
cele două lumi. 

Astfel, „după ce sufletul se încarcă de energie selenară, ajungând să viseze, 
adică să vadă trecutul – el face să străbată ecourile din imemorial către auzul 
prezentului, deschizându-l către viitor” [Ifrim, 2011:133] („Beduini ce stau în lună, o 
minune o privesc, / Povestindu-şi basme mândre îmbrăcate’n flori şi stele, / De oraşul 
care iese din pustiile de jele; / Din pământ şi de sub mare s’aud sunete ce cresc.”). 

Îmbinând în mod instinctiv calităţile poetului cu cele ale istoricului, 
vizionarismul eminescian se foloseşte de mitul oglinzii, a cărei magie se activează în 
timpul nopţii odată cu reflecţia luminii lunii, ca simbol al hotarului dintre două 
lumi, una reală şi alta spirituală, pentru a fixa coordonatele lumii egiptene nu ca o 
entitate determinată spaţio-temporal, ci ca un suflet colectiv ce comunică, în 
universul visului, cu prezentul. 

 
 
 
BIBLIOGRAFIE 
 

Balotă, Nicolae, 2000. Eminescu, poet al iniţierii în poezie, Bucureşti, Editura Cartea Românească 
Călinescu, G., 1976. Opera lui Mihai Eminescu, Bucureşti, Editura Minerva 
Gregori, Ilina, 2008. Ştim noi cine a fost Eminescu? Fapte, enigme, ipoteze, Bucureşti, Editura Art 
Ifrim, Nicoleta, 2011. Poetica fractală şi re-lectura poemului eminescian „Memento mori”, Galaţi, Editura 

Europlus 
Negoiţescu, Ion, 1980. Poezia lui Eminescu, Iaşi, Editura Junimea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:02 UTC)
BDD-A27731 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

