
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 29) 2017 
 

 

 
 
 

I. Negoiţescu.  
Contribuţii la configurarea sistemului criticii şi istoriei literare 

 
 
 

Mircea A. DIACONU 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: In the present paper we reconsider the relationship between the ideological structure 
and the aesthetic option in the critical system that governs I. Negoiţescu’s History of Romanian 
Literature. In order to identify the critic’s specific vision, we decided to closely re-contextualize 
and re-examine some of the most prominent literary themes and writers of the 1848 
Generation (also known as the early Romanian Romanticism). We commented upon some of 
Negoiţescu’s analyses and opinions, famous for their literary expressiveness, but whose axiology 
is generally ignored. Our aim was to demonstrate that the critic’s remarks and considerations are 
well grounded in a critical system imbued with a national militant spirit.  
Keywords: I. Negoitescu, Generation 48, literary criticism, moral criticism. 

 
 
Viziunea lui Negoiţescu asupra paşoptiştilor oferă cheia descifrării sistemului 

care se concretizează în Istoria sa, a criteriilor sale de valoare şi, finalmente, a 
axiologiei propuse. De altfel, nu e lipsit de interes să constatăm că, de-a lungul 
timpului, evaluarea paşoptismului relevă poziţionări ideologice incompatibile. 
Deoparte, cei care-l consideră un fenomen de sincronizare cu valorile europene şi, 
deci, de modernizare, de cealaltă parte, cei care văd în paşoptism, caz extrem, un 
fenomen de înrobire faţă de masoneria şi iluminismul care despiritualizează. 
Deoparte, E. Lovinescu sau Adrian Marino, de cealaltă, Crainic sau, ca să dăm un 
exemplu surprinzător, Ion Barbu. 

Tocmai de aceea, felul cum tratează Negoiţescu epoca şi literatura 
paşoptistă merită o analiză detaliată. Aproape deloc neutră ideologic, viziunea 
aceasta este o piesă dintr-o construcţie militantă, care defineşte esteticul prin 
raportare (adesea, dar nu întotdeauna implicită) la valorile europene (a se citi înainte 
de toate franceze). Tocmai de aceea, în Istorie (fapt care i s-a reproşat tocmai pentru 
că era foarte vizibil, pus, însă, nu pe seama unui sistem critic, ci pe seama 
caracterului excentric şi provocator al criticului), a părut stridentă tendinţa de a 
justifica sau susţine creaţia paşoptiştilor, în opoziţie cu o foarte evidentă, deşi mereu 
plasată sub jocul expresivităţii critice, judecată aspră asupra marilor clasici. Doar 
aparent paradoxal, canonul lui, în descendenţă lovinesciană (o descendenţă 
stridentă uneori), e unul anti-maiorescian. Declarat ca fiind întemeiat pe autonomia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

190 

esteticului, el are drept fundament depăşirea localismului şi, mai mult, aderarea la 
valorile civilizaţiei moderne, europene. Democraţie, drepturile omului, 
parlamentarism, încrederea într-o societate liberă (a se citi liberală), iată datele care 
trebuie să explice opera şi care, deopotrivă, trebuie să fie prezente în operă. 
Autonomie a esteticului, da, dar în sensul că, valoare în sine, neasociabilă etnicului, 
eticului, neangajată şi nedevenită propagandă, arta slujeşte demnitatea umană. De 
aici inaderenţa lui la Caragiale sau la Creangă şi afinitatea cu paşoptiştii. Caragiale, 
Creangă, un Mateiu Caragiale ori un Sadoveanu, şi nu numai ei, nu primesc girul lui 
Negoiţescu, tocmai din cauza frumuseţii gratuite, considerate caducă, a scrisului 
care poartă cu sine pericolul de a trăda umanul. La extremă, pe urmele lui 
Lovinescu care discuta în aceiaşi termeni despre literatura sămănătoristă, tinde să 
considere estetă, adică artificială, tocmai literatura decăzută scrisă în anii realismului 
socialist. Estetă, adică falsă, artificială, sterilă.   

Ce surprinde încă de la început în felul cum tratează Negoiţescu epoca şi 
literatura paşoptiştilor este organizarea materiei în total dezacord cu convenţia 
general acceptată, convenţie care vorbeşte despre preromantici şi romantici, despre 
paşoptişti şi post-paşoptişti. Negoiţescu, în schimb, împarte totul în patru secvenţe, 
stabilind liniile de forţă ale unei viziuni nu doar neconvenţionale (prin raportare la 
ceea ce deja devenise clişeu), ci şi militante. În locul unei disocieri între paşoptişti şi 
post-paşoptişti şi în locul unei dezvoltări cronologice care îi situa pe Heliade 
Rădulescu şi pe Asachi printre pre-cursori, Negoiţescu vorbeşte despre „Primii 
prozatori” (Dinicu Golescu şi Costache Negruzzi), despre „Romanul în Ţările 
Române până la Nicolae Filimon”, despre „Generaţia anilor ’40 – Paşoptiştii”, 
ultimul capitol numindu-se „Înainte de Junimea. Latiniştii. Tradiţionaliştii noi”, aici 
fiind prezentaţi Cipariu, Codru-Drăguşanu, Hasdeu şi Odobescu. Ceea ce părea 
ordine devine haos. Golescu şi Negruzzi par arbitrar puşi alături. Tratat distinct, 
romanul, în care e inclus şi Filimon, e pus în relaţie paradigmatică cu generaţia anilor 
40, a paşoptiştilor, ca şi cum am avea de-a face cu realităţi care se exclud. Mai mult, 
Filimon, Odobescu şi Hasdeu nu mai constituie un corp distinct. Dimpotrivă, în 
vreme ce Filimon e considerat emblematic pentru paşoptism (romanul lui, pe care 
critica îl sancţiona ca fiind prea tezist moral, se bucură de o atitudine extrem de 
favorabilă, lucru făcut anterior, cu aceleaşi argumente, de Lovinescu), Hasdeu şi 
Odobescu sunt mai degrabă pre-junimişti (adică tradiţionalişti noi), preocupaţi mai 
mult de artificii formale, rafinaţi şi, în viziunea lui Negoiţescu, prea puţin substanţiali. 
În ţară, Hasdeu şi mai ales Odobescu (a se vedea lectura făcută de Nicolae 
Manolescu) se bucuraseră în ultimii douăzeci de ani de receptări care păreau fascinate 
tocmai de această frumuseţe gratuită, de autonomia esteticului, de esteticul pur. 
Andrei Terian vorbeşte într-un loc în detaliu tocmai despre felul în care critica din 
anii comunismului transformă într-o victorie de tip politic această interpretare în 
cheie estetică a unor opere ale trecutului. Negînd orice tip de angajare, arta pură era 
considerată un refugiu din calea propagandei şi avea semnificaţia aderării la valorile 
europene. Aveam să constatăm tîrziu că aici, la Porţile Orientului, eram mai europeni 
decît europenii. Sunt elocvente în acest sens şi polemicile în jurul operei lui Ionesco, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



I. Negoiţescu. Contribuţii la configurarea sistemului criticii şi istoriei literare 
 

191 

din anii 60. Cînd, în Franţa, i se reproşa neangajarea, el răspundea cu „teatrul ca 
arhitectură”, cam aşa cum o făcuse la vremea lui Caragiale. 

Pentru cine cunoaşte cît de cît fundamentele sistemului critic construit de 
Negoiţescu, nu e deloc o surpriză că toată discuţia despre paşoptism începe cu 
Golescu. Importanţa lui constă în mutaţiile pe care contactul cu Occidentul, 
consemnat în Însemnare a călătoriei mele (1926), le-ar produce nu doar asupra lui, ci şi 
asupra societăţii căreia Golescu îi aparţinea, mutaţii care ar face posibilă apariţia 
paşoptismului. Cuvintele cu care se încheie rândurile despre Golescu sunt elocvente 
în acest sens: „Victoria repurtată asupra societăţii în care se născuse şi care îi lăsase 
drept unică moştenire, pe care putea conta, limba, ca şi biruinţa asupra lui însuşi, 
răsplătită prin literatura ce i-a fost hărăzită s-o plăsmuiască, vor contribui la 
închegarea şi biruinţa paşoptismului” [Negoiţescu, 1991:29]. În fapt, Negoiţescu 
mărturiseşte explicit că „plăcerea noastră la lectura Însemnărilor vine din profunde 
sorginţi morale. Într-adevăr, oricâtă satisfacţie ne-ar produce candoarea bătrânească 
şi ignoranţa nu lipsită de nobleţe sufletească a aprecierilor sale privind operele de 
artă apuseană [...], ponderea cade pe capacitatea Însemnărilor de a ne revela 
umanitatea etic-psihologică a marelui logofăt”. Iar apoi: „La acest scriitor [...], 
înfruntarea dintre Orient şi Occident e sentimental-morală şi nu sentimental-
naturală. El nu se plânge numai de şi nu numai deplânge, dar se şi căieşte, se acuză, 
dă fără oprelişte drum simţământului de vinovăţie, vină umană cu deosebită 
socotinţă încorporată vinei de clasă” [Negoiţescu, 1991:29]. Nu candoarea stilistică, 
nici ingenuitatea privirii, ci angajarea propriei fiinţe într-o evaluare severă a propriei 
lumi, judecată aspră care atrage după ea sentimentul de vinovăţie (a sa şi a clasei din 
care Golescu făcea parte), iată criteriul care devine decisiv în evaluarea lui 
Negoiţescu. Golescu are fascinaţia Europei. Oarecum, deşi nu foarte evident, la 
polul opus, Alexandru Lăpuşneanu, al lui Negruzzi. Nuvela, apreciată la superlativ de 
Călinescu, e considerată „operă de artă, exemplar text de şcoală şi ca atare implicit 
«deschisă», cu o deschidere însă foarte zgârcită” [Negoiţescu, 1991:30]. „Operă de 
artă” are aici o conotaţie mai degrabă negativă. Nu literatura de ficţiune, cu caracter 
local sau local-istoric, e apreciată de Negoiţescu, ci mai degrabă memorialistica. Din 
cînd în cînd, Negoiţescu face concesii totuşi frumuseţii expresiei: Cum am învăţat 
româneşte e apreciată pentru „stilul ei dulce şi proaspăt ca mierea de pădure, cu 
humorul ei bătrânesc şi viu” [Negoiţescu, 1991:31]. În totul, însă, Negruzzi nu e 
creditat, şi nu este din motive de atitudine socială şi politică: „Conservator în 
concepţii, n-a activat nici în sânul mişcării revoluţionare din 1848, nici în favoarea 
Unirii Principatelor, deşi n-a fost adversarul nici al paşoptiştilor, nici al unioniştilor. 
Mare moşier, intelectual distins, a practicat literatura ca pe o îndeletnicire seniorială, 
colaborând însă conştiincios ca un profesionist la publicaţiile importante ale 
vremii” [Negoiţescu, 1991:32]. Carenţe morale, carenţe ale omului pentru care 
literatura era (aşa i se pare lui Negoiţescu) un lux. Lux, calm şi voluptate.   

Surpriza bulversantă, aşa cum am spus-o deja, e atunci când Negoiţescu îi 
plasează pe Hasdeu şi Odobescu, nişte rafinaţi, în fond (atît de apreciaţi în anii 
comunismului), printre „tradiţionaliştii noi”, pre-junimişti, şi aderă, în schimb, la 
literatura lui Filimon, puternic marcată de tezism moral. Să vedem mai întâi cazul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

192 

Odobescu. Negoiţescu apreciază „Bazele unei literaturi naţionale”, opera sa cu 
caracter ideologic, operă de începător, apreciază cultura lui europeană de foarte 
bună calitate; mai mult decât atât, apreciază concepţia „orfică” asupra culturii. 
Negoiţescu citează cu satisfacţie, recunoscându-se parcă în cuvintele lui Odobescu: 
„o naţiune nu este adevărat mare şi civilizată numai când are instituţiuni politice 
foarte liberale şi mijloace de comunicare din cele mai practice, şi izvoare active de o 
bogată producţiune industrială, şi chiar spirite dedate celor mai adânci speculaţiuni 
ştiinţifice, pe când îi lipseşte cultul frumosului” [Obobescu, 1991:101]. Frumosul pare 
o instituţie necesară, după celelalte, pentru ca o naţiune să poată fi considerată 
civilizată. Iar aici comentariul lui Negoiţescu nu lasă loc nici unui dubiu asupra 
propriei viziuni asupra artei. Vorbind despre „concepţia orfică a frumosului”, atrage 
atenţia asupra „înrâuririi benefice pe care sentimentul estetic o are asupra societăţii” 
[…] atribuind artelor funcţia de «pârghie moralizatoare» a umanităţii” [Negoiţescu, 
1991:100]. Or, cu toată această viziune teoretică, la care Negoiţescu aderă, 
Odobescu ar fi „supus înclinaţiei sale estetice” [Negoiţescu, 1991:100], e preocupat 
de „garnitura ornamentală” [Negoiţescu, 1991:101], stilul e „ostenitor prin exces 
cumulativ” (idem). Cu totul depreciativă afirmaţia că „totul este verbal şi fără 
consistenţă lăuntrică” (idem). Bijutier, orfevru (asemenea lui Negoiţescu însuşii, în 
fond), Odobescu i-i aminteşte pe Eugen Barbu, pe Mateiu Caragiale, pe Cellini. Cît 
despre „culoarea locală”, prezentă şi ea la Odobescu, preocuparea pentru ea e 
evaluată mai degrabă defavorabil. Faptul că, totuşi, realizează „alcătuiri stilistice din 
ordinea morală a răului” nu-l salvează definitiv. Şi nu întâmplător Negoiţescu 
aproape că nu invocă Pseudokineghetikos sau Le Trésor de Pétrossa, opere de rafinament 
modern, tinzând spre puritate estetică, considerate decisive pentru personalitatea 
creatoare a lui Odobescu de exegeza consacrată, şi nu numai în comunism. La fel 
de elocvent, finalul: „Rezerva lui Odobescu faţă de completa secularizare a 
mănăstirilor închinate se explică prin poziţia lui de estet, mai îndărătnică decât 
aprinsele învăţături sociale primite de la idolul său, Bălcescu; îndelunga şi pompoasa 
reconstituire ştiinţifică numită Le Trésor de Pétrossa rămâne oarecum pentru noi o la 
fel de studios imaginară operă ca şi Salammbô pentru francezi”. Aşadar, un verdict 
acordat literaturii întemeiat pe opţiunile omului. Tocmai pentru că era estet, 
Odobescu s-ar fi opus secularizării mănăstirilor, una dintre faptele lui Cuza 
(blamate şi azi în anumite grupuri), considerată însă de Negoiţescu definitorie 
pentru aderarea noastră la valorile europene. 

În ce-l priveşte pe Hasdeu, aprecierea lui Negoiţescu răstoarnă toate 
prejudecăţile. Nu scriitorul contează, ci jurnalistul. Pentru el, „temperatura sa 
artistică, lirismul lui fundamental apar mai evidente în publicistica sa ziaristică şi 
culturală, ce oferă fulguraţiile unei neîntrerupte explozii, fierbere şi trăsnete, agitaţia 
neagră şi scăpărătoare ce-i cuprindea condeiul ori de câte ori se apleca asupra foii 
neîncepute, ca şi cum haosul s-ar fi pus în mişcare, în năzuinţa-i formativă” 
[Negoiţescu, 1991:95]. Frumos spus, dar semnificaţie e defavorabilă. Cu atât mai 
mult cu cât fragmentului tocmai citat îi urmează o calificare morală, în măsură să 
genereze oprobiul, căci contradicţiile pe care le-ar însuma scriitorul ar arăta 
precaritatea sa morală: „Cu o bunică evreică, el turba de antisemitism, iar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



I. Negoiţescu. Contribuţii la configurarea sistemului criticii şi istoriei literare 
 

193 

colaboratorul său cel mai de aproape şi pe care l-a cultivat cu devotament a fost tot 
un evreu; cu mama lituaniană şi bunicul practicând literatura în limba polonă, el 
însuşi şcolit la colegii poloneze şi pe bănci universitare ruseşti, detestând pe ruşi şi 
proclamând un rasism politic românesc, tunând şi fulgerând împotriva influenţei 
germane în România (împotriva dinastiei şi a Junimii), dar păstrând cele mai trainice 
legături cu savanţii germani [...]”[Negoiţescu, 1991:95]. Caracterizările nu sunt deloc 
simplu descriptive, ci conţin sâmburii unei evaluări după principii morale. Cât 
despre capodopera lui literară (considerată de Eliade, după el şi de alţii, operă 
modernă, de rafinament şi inteligenţă), Duduca Mamuca (1863), Negoiţescu o 
descalifică explicit, plasând-o defavorabil în context european şi relevându-i tocmai 
artificialitatea. Iată ce spune însă despre Duduca Mamuca: „La 1963, când publică el 
micul roman Duduca Mamuca (reluat cu titlul Micuţa, în 1864), adică după ce 
apăruseră deja Oblomov şi Amintiri din casa morţilor, a mai gândi ca în romanul gotic 
pare de neiertat. Căci personajele lui Hasdeu care încarnează răul ţin de acea 
bidimensionalitate, tipică pentru o anumită literatură a secolului al 18-lea, fără 
psihologie şi fără transcendenţă, ce numai cantitatea şi fantezia perversităţii le poate 
salva, dându-le semnificaţie, şi unde empiria erosului nu suferă abateri” 
[Negoiţescu, 1991:96]. Numai carenţe şi carenţe, deşi Negoiţescu nu poate concede 
să nu-i accepte lui Hasdeu merite. „Şi, totuşi, spune el, în istoria literaturii noastre, 
naraţiunea lui Hasdeu înseamnă un pas înainte, prin tonalitatea ei energică şi clar 
construită, prin siguranţa şi fermitatea stilistică (datorită probabil sensibilităţii sale 
strunite în imperiul vecin), faţă de mai importantul, mai artistul Filimon, care era 
mai experimentat, mai oscilant, în lupta cu mediul prea oriental ce se străduia să-l 
trateze cu mijloace occidentale” [Negoiţescu, 1991:96]. Mai artist, Filimon, prin 
comparaţie cu Odobescu şi cu Hasdeu?! În fine, Negoiţescu apreciază dama Răzvan 
şi Vidra,„fiindcă Hasdeu nu cedează nici poetizării, nici istorismului, ci se păstrează, 
cu adevărată demnitate stilistică, în dramă” [Negoiţescu, 1991:96]. 

În concluzie, scriitorii rafinaţi şi „gratuiţi”, precum Odobescu sau Hasdeu, 
sunt amendaţi de Negoiţescu aproape pentru aceleaşi motive pentru care, sub 
impulsul nevoii de a se salva prin opţiunea pentru estetic din anii comunismului, 
mare parte din critica românească îi situau în plină modernitate. Pentru Negoiţescu, 
în schimb, Odobescu şi Hasdeu sunt „tradiţionaliştii noi”. Bizareria e justificabilă, 
însă, ideologic. 

În fine, cum stau lucrurile cu Nicolae Filimon, ce loc ocupă el în mozaicul 
paşoptist? Un capitol numit impropriu „Romanul în Ţările Româneşti până la 
Nicolae Filimon” are în centru analizarea şi judecarea romanului său, din 1962, 
Ciocoii vechi şi noi. În fapt, deşi trece în revistă şi câteva romane ale momentului (din 
motive de fixare a contextului), romanului lui Filimon i se dedică atât începutul, cît 
şi sfârşitul capitolului, plus o pagină de mijloc. Totul are legătură cu „mesajul” 
ideologic al operei lui Filimon, dincolo de valoarea în sine, pe care Negoiţescu o 
trece în surdină, pentru Negoiţescu semnificaţie majoră pentru identitatea literaturii 
române o are epoca paşoptistă. Să mai precizăm că, în totul, paginile acestea 
constituie o pledoarie pentru un  anumit tip de literatură, pentru mesajul ei implicit 
– ceea ce face ca analiza propriu-zisă a romanului să lipsească, substituită fiind de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

194 

argumentaţia privind valoarea şi contribuţia lui Filimon la dezvoltarea romanului? 
Oricum, dialogul cu Hasdeu sau Odobescu, prozatori ai momentului, i se pare lui 
Negoiţescu nesemnificativ – o punere faţă în faţă lipseşte, poate tocmai pentru a 
atenua impactul noutăţii propriei perspective –, el fiind interesat să releve mai 
degrabă sensul celor două blocuri temporale (şi ideologice), epoca paşoptistă, a 
liberalismului europenizant, şi cea a sfârşitului de secol, cu impactul ideologic al 
conservatorilor retrograzi. Şi în acest context, literatura nu e o opţiune personală, 
nu e o funcţie a subiectului, ci, dimpotrivă, capătă o funcţie socială.  

În tot cazul, să reţinem, înainte de a constata şi cântări argumentele 
recuperării lui Filimon, două afirmaţii de fond. Prima se referă la diminuarea 
numărului de traduceri din a doua jumătate a secolului al XIX-lea, locul lor fiind 
luat de e dezvoltare deosebită a jurnalismului politic şi de o sporire în importanţă a 
creaţiei literare originale („chiar dacă numărul autorilor talentaţi scade” [Negoiţescu, 
1991:38] – crede Negoiţescu), procesul dublând fenomenul social de dezvoltare a 
burgheziei, „activitatea socială căpătând tot mai numeroase trăsături occidentale” 
[Negoiţescu, 1991:38]. Altfel spus, traducerile din scriitorii occidentali din prima 
jumătate a secolului, exprimând comportamentul unei aristocraţii nobiliare, lasă 
locul, aşa cum vom vedea, unei efervescenţe creatoare care produce schimbări în 
plan social şi politic. Observaţiile acestea sfârşesc cu o afirmaţie surprinzătoare: 
„După munteanul Nicolae Filimon, spre sfârşitul secolului, literatura română nu 
poate consemna decât doi romancieri – la un nivel artistic mult superior ce-i drept: 
moldoveanul Duiliu Zamfirescu şi ardeleanul Ioan Slavici; societatea românească îşi 
consuma vocaţia epică mai mult în existenţa concretă decât în opere de imaginaţie” 
[Negoiţescu, 1991:38]. Afirmaţia din urmă nu e o glumă, la mijloc nu-i nici o ironie. 
În fapt, Negoiţescu pune aici semnul egalităţii între literatură şi existenţa imediată, 
din perspectiva – singura care pare să-l intereseze – a aderenţei la instituţiile 
societăţii de tip occidental. De altfel, capitolul despre Filimon începe cu câteva 
afirmaţii relevante exact din acest punct de vedere. În viziunea lui Negoiţescu, 
Filimon „lansează în literatura română un personaj ce corespundea aşteptărilor 
publicului cititor şi lumii literare în special, în societatea românească trezită din nou 
la viaţă abia de câteva decenii” [Negoiţescu, 1991:33]. Orizontul de aşteptare al 
publicului ar fi fost construit tocmai de realitatea socială. Prin urmare, literatura – 
romanul, în mod special – trebuie evaluată din perspectiva relaţiei cu nevoile 
societăţii. Faptul ne obligă la o poziţionare cu totul diferită a Istoriei lui Negoiţescu, 
a lui Negoiţescu însuşi, decât cea consacrată.   

Ideile acestea sunt confirmate de cea de-a doua afirmaţie care ne interesează 
în acest context, care  insistă asupra condiţiei societăţii româneşti la 1848. „La 1848, 
spune Negoiţescu, gândirea politică a noii generaţii din Principate, în mijlocul unei 
societăţi încă oriental organizate, era absolut europeană; în a doua jumătate a 
veacului, într-o societate cu instituţii absolut occidentale, mentalitatea politică se re-
orientalizează, devenind foarte locală, adaptându-se realităţilor cu vechi rădăcini”. Şi 
în continuare: „Practicată cu o demenţială frenezie, libertatea presei crease un 
domeniu de aplicare a virtuţilor minţii şi a sensibilităţii româneşti, care absorbea 
mare parte din capacitatea lor creatoare. Dar până la 1862, când apare romanul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



I. Negoiţescu. Contribuţii la configurarea sistemului criticii şi istoriei literare 
 

195 

Ciocoii vechi şi noi, printre elementele ce au nutrit această capacitate creatoare şi au 
făcut posibilă apariţia lui, traducerile pe care le-am enumerat ocupă un loc de 
seamă. Fiindcă ele nu reprezintă doar năzuinţa de a cuprinde cât mai rapid, deci 
prin saturare imaginativă mai întâi, o altă lume decât cea învechită şi împovărătoare 
care persista, şi anume lumea înfloritoare apuseană, cu forme sociale evoluate, cu 
posibilităţi infinite de realizare individuală, în cadrul unei civilizaţii urbane 
exprimată prin metropole ce alternau confortul luminos cu tainele sordide. Şi 
depăşind, fireşte, chiar legitima necesitate a unor distracţii mai subtile, mai 
diversificate, pe care cercetarea naturii prin literatură i le putea pune acum la 
dispoziţie, aceste traduceri reprezintă tocmai acel orizont al aşteptării, căruia trebuia 
să-i vină în întâmpinare modelul epic al ciocoiului ca forţă propulsatoare vie, 
multiplă şi originală, ţâşnită din realităţile sociale răscolitor schimbate” [Negoiţescu, 
1991:39]. Rolul literaturii, aşadar? De „a cerceta natura”, fireşte, umană, socială, 
politică. Şi dacă Negoiţescu apreciază personajul lui Filimon, nu ca personaj, ci ca 
figură socială, o face pentru rolul pe care îl are în societate, acela de motor 
modernizator, cu toate păcatele lui morale. Acesta e criteriul esenţial al evaluării lui 
Negoiţescu – fapt care face inutilă aproape orice altă argumentare. Nu e lipsit însă 
de importanţă să detaliem. 

Aşadar, iată câteva dintre păcatele romanului, pe care Negoiţescu nu ezită să 
le înregistreze. „[...] în această scriere lipsesc orice fineţuri sau nuanţe psihologice, 
aşa cum demult romanul apusean le cunoştea. Nicolae Filimon nu ştie nici de 
secretele spirituale ale iubirii, nici de poezia intereselor economice [...]. Nici 
suavitatea dureroasă a unora, nici magia sumbră a celorlalte nu există pentru 
dânsul!” [Negoiţescu, 1991:33]. După părerea lui, şi argumentele nu mai sunt 
invocate, cunoscute fiind, totul e convenţional, de la preocupările intelectuale ale 
eroului până la viziunea asupra revoluţiei lui Tudor. Mai mult, „Intriga şi 
compoziţia [...] rămân sub orice critică”, sau, tranşant, „Căderea finală a lui Dinu 
Păturică e o eroare artistică” [Negoiţescu, 1991:33] şi totul riscă să se situeze în 
„apa tulbure a indiferenţei estetice” [Negoiţescu, 1991:34], ori „Marile modele 
narative universale îl pulverizează” [Negoiţescu, 1991:36]. Mai mult, pare în 
dezavantaj şi faţă de prozatorii momentului: „Niciodată stilul său nu atinge virtuţile 
artistice ale prozei lui Cantacuzino; societatea pe care o descrie nu are agilitatea de 
preocupări întrevăzută de Bujoreanu; portretistica sa nu ajunge la cutezanţa unui 
V.A. Urechia; gândirea sa social-epică nu coboară la adâncimile clare ale lui Radu 
Ionescu” [Negoiţescu, 1991:36] etc., etc.. Şi, când toate acestea sunt spuse, ce îl 
salvează pe Filimon?  „În ciuda criticilor severe care se pot aduce mijloacelor şi 
aptitudinilor artistice ale lui Nicolae Filimon, ar fi o greşeală să-l socotim doar 
norocos. Deoarece opera sa, aşa cum se prezintă, oricât de imperfectă, 
neangajându-se estetic direct, obligându-ne să-i suplinim capacitate sensibilă 
îmbogăţită de cultură şi de experienţă artistică şi critică, înseamnă în literatura 
română un punct de reper, un model  pe cât de imperfect, de contrazis în termeni, 
pe atât de pregnant” [Negoiţescu, 1991:34]. Căci, deşi „esteticul se află în mare 
suferinţă” (să reţinem această afirmaţie!), Filimon creează „un fenomen in nuce, 
fiindcă sâmburele estetic, oricât de mărunt, are uneori valenţe neprevăzut de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mircea A. DIACONU 
 

196 

numeroase şi solide cu alte valori ce ţin deopotrivă de sfera culturii şi artei; şi din 
acel sâmbure estetic bine protejat în ansamblul axiologic ce-l înconjoară ţâşnesc şi 
se dezvoltă de-a lungul timpului, progeniturile sale majore” [Negoiţescu, 1991:34]. 
De fapt, spune Negoiţescu, relevându-şi sistemul de valori şi criteriile de evaluare, 
Filimon le este superior contemporanilor atât prin „studiul societăţii româneşti prin 
arhivistică, adică prin documente”, cât şi prin „stăruinţa de a urmări până la 
obstinaţie ideea unui personaj” [Negoiţescu, 1991:36]. Lucrurile devin şi mai 
interesante când Negoiţescu vede în faptul că Dinu Păturică e un cap de serie în 
proza românească (urmat de Tănase Scatiu, Lică Trubadurul, Stănică Raţiu) dovada 
că „problematica sa, oricât de primară, creşte spre mai complexe şi mai profunde 
interogaţii autohtone de natură spirituală” [Negoiţescu, 1991:33]. Nu are 
importanţă că este vorba despre ticăloşi, în condiţiile în care, oricum, valorile pe 
care le realizează prin aceste personaje autorii lor nu sunt unele de expresie. Ceea ce 
contează este conţinutul, lumea, societatea, capacitatea de a vedea prezentul. 
Important e faptul că „Filimon a sugerat posibila structură a unui personaj specific 
societăţii româneşti în perioada de naştere şi formare a burgheziei: arivistul a cărui 
lipsă de scrupule irezistibilă este egală cu energia menită să triumfe” [Negoiţescu, 
1991:33]. Aşadar, meritul lui Filimon e de a fi văzut o lume în schimbare, în direcţia 
burgheziei. În treacăt fi zis, l-ar salva cumva pe Păturică „bagajul său intelectual, 
oricât de formal”, faptul de a avea o bibliotecă bine dotată – „trăsătură europeană”. 
Negoiţescu mărturiseşte că reia aici ceva din demonstraţia lui Lovinescu, el însuşi 
rafinat estet, dar aderent la valorile burgheziei europene, care în 1913 aprecia 
romanul cam din aceleaşi motive. În direcţia aceasta, finalul capitolului este o 
apologie a acestui personaj: „Nu altfel decât descendenţii săi din istoria romanului 
românesc, mai mult sau mai puţin complecşi, Dinu Păturică combină tocmai 
energia cu lipsa flagrantă de contradicţii; combinaţie care face această energie rea 
mai degrabă lunecoasă şi imposibil de abătut spre bine, deşi personajele de seama sa 
pot fi din punct de vedere social factori pozitivi; căci, cu voie sau fără voie, 
conştient sau inconştient, macină dinăuntru structurile constituite, îmbătrânite, 
grăbindu-le sfârşitul şi astfel favorizând procesul înnoirii. Uscăciunea lor sufletească 
îi face incapabili de iubire, deşi caută, ca oricine, fericirea, pe care o concept însă 
elementar, ca pe o înstăpânire. în societate ei sunt forţe ale naturii şi trăiesc 
societatea ca natură, asigurând progresul societăţii, deşi se mărginesc la manipularea 
civilizaţiei şi culturii, la creaţia cărora de fapt nu contribuie. În ce măsură 
imoralitatea lor poate fi un rău necesar rămâne de văzut şi de apreciat dacă istoria 
literară îi înregistrează, pentru că literatura i-a răsfăţat chiar prin interesul ce le-a 
conferit” [Negoiţescu, 1991:40]. Iată aici un fin studiu de sociologie. 

Şi dacă totuşi am putea bănui vreo vină a autorului care creează un personaj 
prea simplu şi schematic, vina, ne-o spune Negoiţescu într-o formulă memorabilă, 
dar de o îndrăzneală care frizează absurdul, nu este a autorului, ci a personajului 
(Asta e bună!, am putea comenta). „În cazul lui Păturică şi al creatorului său 
Nicolae Filimon, vina nu este a romancierului, ci a personajului”, afirmaţia 
bazându-se pe faptul că, deşi cu mijloace artistice mult mai evoluate, Ion, 
personajul lui Rebreanu, nu este cu mult diferit din acest punct de vedere. Altfel, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



I. Negoiţescu. Contribuţii la configurarea sistemului criticii şi istoriei literare 
 

197 

chiar dacă invocă faptul că „Filimon şi-a creat eroul pentru a-l acuza şi chiar 
condamna” [Negoiţescu, 1991:40] (iar „Căderea finală a lui Dinu Păturică e o 
eroare artistică a autorului” [Negoiţescu, 1991:33]), întrebările din finalul analizei 
sugerează o schimbare totală de sens. La întrebarea de ce nu va fi reuşit Filimon să 
scrie şi volumul al doilea, despre ciocoiul nou, pe care Dinu Păturică nu făcea decât 
să-l anunţe, Negoiţescu introduce în discuţie posibilitatea existenţei unei simpatii. 
Simpatia pentru un erou care exprimă energia unei lumi noi (fie ea manifestată şi în 
rău): „Să-l fi împiedicat pe scriitor o subconştientă simpatie creatoare nu numai faţă 
de personajul său ca personaj, ci faptul că acesta reprezenta o realitate mai mult 
decât episodică şi deci o forţă de apreciat ca atare? Să-i fi impus lui Filimon Dinu 
păturică, deoarece acesta făcea parte din orizontul aşteptării, la care participa el 
însuşi, ca artist?” [Negoiţescu, 1991:40] . Întrebări retorice ale căror răspunsuri 
sugerate sunt mai mult decât îndrăzneţe. Cert este că pentru Negoiţescu – şi sunt 
cuvintele cu care se încheie capitolul – aceasta este „O problemă de prim rang”, cu 
atât mai importantă cu cât „publicul veritabil al Ciocoilor vechi şi noi s-a constituit abia 
prin scriitorii români care ulterior au omologat în opera lor memorabilul personaj” 
[Negoiţescu, 1991:40]. E aici o apoteoză a regulilor capitalismului, fie şi privite în 
latura lui întunecată. 

Concluzie provizorie? Negoiţescu nu simte până la urmă contradicţiile – sau 
preferă să le hrănească. În fond, personajul acesta devenit de serie (şi apreciat 
pentru asta), cu toată funcţia sa de dinamizare a societăţii în direcţia capitalismului, 
e finalmente sancţionat rudimentar de autor. Mai au epocile în care trăiesc urmaşii 
lui (Stănică Raţiu et comp.) motivaţia aceasta justificativă? Mai sunt ei un motor în 
rău, dar unul absolut necesar? Să rămână doar relevanţa lor pentru societatea 
românească? Atunci de unde severul exerciţiu pe care i-l aplică Negoiţescu lui 
Caragiale şi această toleranţă faţă de urmaşii lui Dinu Păturică?   

 
 
 
BIBLIOGRFIE 
 

Balotă, Nicolae, 2009. Cercul Literar în secolul al XXI-lea, în Sanda Cordoş, coordonator, Spiritul critic la 
Cercul Literar de la Sibiu, Editura Accent 

Diaconu, Mircea A., 2016. „I. Negoiţescu, dincolo de estetic”, în Meridian Critic, Nr. 1/2016 (volume 
26), p. 33-48 

Negoiţescu, I., 1991. Istoria literaturii române, Vol. I (1800-1945), Editura Minerva, Bucureşti 
Nemoianu, Virgil, 2009. Cercul Literar între idilism şi spirit critic, în Sanda Cordoş, coordonator, Spiritul 

critic la Cercul Literar de la Sibiu, Editura Accent 
Odobescu, Al., 1991. apud I. Negoiţescu, Istoria literaturii române, Vol. I (1800-1945), Editura 

Minerva, Bucureşti, p. 101 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:36 UTC)
BDD-A27729 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

