Mito norreno e poesia romena. Visioni del Ragnarok in
Peisaj transcendent di Lucian Blaga

Valentina SIRANGELO"

Keywords: Romanian poetry; norse mythology; apocalypse; bird; water

Personalita intrisa di sapere teoretico e simbologico, Lucian Blaga non faceva
affatto segreto della propria scelta di consacrarsi — intellettualmente e spiritualmente
— al mito, da lui eletto a linfa inestinguibile della propria creazione poetica. Tuttavia,
specificava di ricorrere ai motivi mitici in maniera personale e inventiva, al di la di
ogni intento devozionale o dottrinale:

E vero che nella mia poesia sono frequenti i motivi mitici, perfino teologici.
Ma di questi elementi faccio uso nel modo piu libero, come mezzi di espressione
poetica. I motivi non vengono trattati “dogmaticamente”. Li uso sempre in senso
creativo, libero; 1i modifico e 1i amplifico a seconda delle necessita. Invento motivi
mitici a ogni passo, perché senza un pensiero mitico non nasce, malauguratamente o
fortunatamente, nessuna poesia (Cugno 2005: 84).

Come riconosciuto da Constantin Ciopraga, il poeta romeno, in assenza di un
“grande mito unitario” (Ciopraga 1975: 28), sceglie di attingere, piuttosto, a
“schegge di miti” (Ciopraga 1975: 49): ricombinandole tra di loro, genera una
mitologia propria (cf. Gana 1976: 233). Lo stesso Blaga ammette che “I’artista, che
creera a partire dalle profondita della matrice stilistica, che lo lega in parte, non
intenzionalmente, bensi fatalmente, all’etnia, ha la liberta di scegliere qualsiasi
soggetto” (Blaga 1996: 173), e che, d’altronde, il mito stesso ¢, “nella la sua
struttura piu intima, una creazione vicina alla creazione artistica” (Blaga 1996: 173).

Blaga si colloca, in tal modo, in un “tempo mitico sconfinato” (Ciopraga
1975: 28), in cui “il mondo reale si estende verso ’assoluto” (Gana 1976: 216): si
tratta della medesima dimensione in cui si dispiega la fiaba, oppure la leggenda. Se
“la percezione del mondo come «fiaba» equivale [...] a una regressione al tempo
delle origini” (Gana 1976: 218), nel procedimento mitopoietico di Blaga si riscontra
la definizione atemporale dell’attivita artistica fornita da Eliade:

Il poeta scopre il mondo come se assistesse alla cosmogonia, come se fosse
contemporaneo del primo giorno della creazione. Da un certo punto di vista si puo
dire che ogni grande poeta rifa il mondo, perché si sforza di vederlo come se il tempo
e la storia non esistessero (Eliade 1990: 26).

* Universita della Calabria, Arcavacata di Rende (CS), Italia.

,Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 2 (26), 2017, p. 235-250

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

George Gana espone una serie di aree tematiche alle quali Blaga attinge per la
propria poesia, che spaziano dal mito del Paradiso a quello dell’Ade, dal mito greco
di Pan a quello — per lui — autoctono di Zalmoxe (1976: 232-233). Curiosamente, il
critico romeno asserisce che Blaga, come fonte per la produzione della propria
poesia, “ignora la mitologia germanica” (Gana 1976: 232) — sebbene riconosca che
questa gli fosse tutt’altro che estranea. Questa affermazione €, a nostro avviso,
inesatta. In primo luogo, segnaliamo che Blaga sceglie le rune — scrittura
caratteristica dell’epigrafia germanica — per il titolo di una lirica della raccolta La
cumpana apelor (Allo spartiacque), del 1933; tutte le cose “perfette e intatte” (Del
Conte 1971: 32), e tutti i segnali segreti, misteriosi, arcani, vengono denominati dal
poeta “rune”, perché “gli uomini non sanno piu decifrarle” (Del Conte 1971: 32):

Rune, pretutindeni rune,/ cine va-nseamnd, cine va pune?/ Fapturile toate,
stiute si nestiute,/ poart-o semnétura — cine s-o-nfrunte? (Blaga 2012: 173)".

In secondo luogo, ricordiamo la poesia che reca il titolo — tedesco —
Gotterddmmerung (Crepuscolo degli dei), dal ciclo Virsta de fier (Eta del ferro),
pubblicato postumo nel 1970. Il titolo costituisce una chiara eco wagneriana, la
quale, a propria volta, rimanda al Ragnarok, la fine dei tempi nella tradizione
mitologica norrena — ossia, germanica settentrionale®.

Nella sua rassegna tematica blaghiana, Gand annovera una poesia, Peisaj
transcendent (Paesaggio trascendente) — da Lauda somnului (L elogio del sonno),
del 1929 —, tra quelle in cui il poeta romeno riformula visibilmente il “mito cristico”
(Gana 1976: 232). Nonostante la componente cristianeggiante del componimento sia
innegabile — in quanto il personaggio di Gesu Cristo vi viene evocato in modo
diretto —, intendiamo, nel presente saggio, concentrare la nostra attenzione sulle altre
immagini che compongono Peisaj transcendent, al fine di dimostrare che il mito
principale che sottende al suo panorama di sfacelo e decadenza (cf. Teodorescu
1983: 94) — che ¢ allo stesso tempo custode di presagi di prossima rigenerazione — ¢,
tuttavia, quello del Ragnarok norreno.

1. La fine dei tempi

Nella letteratura mitologica norrena, I’imponente evento escatologico del
Ragnarok — noto come il “Crepuscolo degli Déi”® — viene narrato in dettaglio nella
parte conclusiva della Gylfaginning (Inganno di Gylfi), prima sezione dell’Edda in
prosa di Snorri Sturluson (1179-1241)". Il presagio 0 — secondo una prospettiva
differente — la causa inesorabile del Ragnardk ¢ la morte di un dio, Baldr. Nel
pantheon norreno, Baldr primeggia per virtu:

! “Rune, dovunque rune, / chi vi traccia, chi vi pone? / Gli esseri tutti, i noti, gli ignoti / portan un
segno — chi osera decifrarlo?” (Blaga 1971: 167).

2 Per una discussione sull’uso della presente terminologia, cf. Dolfini (2006: 11-13).

® Alla lettera, il termine ragnarsk indica “I’ultimo atto” della storia degli déi (in merito, cf.
Cleasby, Vigfusson 1874: 507). La fama della resa “Crepuscolo degli déi” ¢ dovuta, piuttosto, alla
fortuna dell’opera wagneriana che riprende e rende celebre il mito germanico (cf. Kahle 1905: 444).

4 Sull’Edda in prosa, cf. Chiesa Isnardi (1975); de Vries (1999: 34 sqq.); O’Donoghue (2004: 62—
93); Turville-Petre (1967: 227 sqq). Per I’edizione piu recente in lingua italiana, a cui facciamo
riferimento nel presente saggio, cf. Sturluson (2006).

236

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

Di lui non si puo dir che bene. Egli ¢ il migliore e tutti lo lodano. E tanto bello
d’aspetto e splendente che da lui emana luce [..]. E il piu saggio degli Asi,
dall’eloquio pit bello ed ¢ il piu benigno (Sturluson 2006: 74).

La descrizione dell’aspetto e del carattere di Baldr “¢ significativa solo in
relazione alla leggenda della sua morte” (Turville-Petre 1964: 145)°: Baldr, “il
buono” (Sturluson 2006: 110), viene fatalmente trafitto da un ramo di vischio®
scagliato da un suo fratello cieco, Hdr’ — a propria volta ingannato dal sinistro
Loki®. Come avviene per ogni Dying and Rising God®, il mito di Baldr, la cui “unica
avventura [...] ¢ il morire” (Sabbatucci 1998: 635), & colmo di “paura, afflizione,
speranza e tristezza” (Motz 1991: 100), rivelandosi “il piu toccante di tutta la
mitologia germanica” (Eliade 1979: 168).

La sciagura della perdita di Baldr ha delle ripercussioni catastrofiche sul piano
cosmico. La sua morte non ¢ che “la prima di molte” (Lindow 1997: 175): dopo la
dipartita del migliore tra gli déi*°, grandi squilibri naturali e sociali preparano infatti
il Ragnardk, ovvero la fine del mondo™. Lo squilibrio naturale piu disastroso che ne
segnala lo stadio iniziale ¢ il Fimbulvetr, il “Grande Inverno”, della durata di tre
inverni senza estate, accompagnato dalla scomparsa del sole e della luna —
risucchiate nelle fauci di due lupi —, dalla caduta delle stelle e da terremoti. Gli
squilibri sociali che ne annunciano I’imminenza possono sintetizzarsi nella strofa
quarantacinquesima della Voluspa (Profezia della veggente) — primo carme
del’Edda poetica'?, che tramanda in maniera piu allusiva le vicende del Ragnardk —,
citati dallo stesso Snorri:

| fratelli combatteranno/ vicendevoli uccisori,/ e figli di fratelli/ distruggeranno le
stirpi;/ tempi duri fra gli uomini,/ fornicare immane./ Eta di ascia, eta di spada,/
s’infrangeranno gli scudi,/ eta di venti, eta di lupi,/ prima che crolli il mondo
(Sturluson 2006: 117)*.

Seguono l’inondazione della terra da parte del mare, la liberazione delle
creature che incarnano le forze del Caos — la stirpe di Loki, i giganti e i morti in
prima linea — e la loro lotta contro gli Einherjar, i “Combattenti unici” guidati da

% Per la versione completa dell’episodio della morte di Baldr, cf. Sturluson (2006: 110-114).

® Sull’arma dell’uccisione di Baldr, cf. Detter (1894: 498); Much (1924: 93); Niedner (1897: 311
317); Puhvel (1972: 210-219); Turville-Petre (1964: 155); von Tubeuf (1923).

" Sul dio Hodr, cf. Sturluson (2006: 79). Su H3dr come unico uccisore di Baldr in una versione pitl
arcaica del mito, cf. Detter (1894: 496); Dumézil (1986: 102—103).

8 sul dio Loki, cf. Sturluson (2006: 80). Sul ruolo di Loki nell’assassinio di Baldr, cf. Dumézil
(1991: 117); Mosher (1983: 310); Much (1924: 95); Neckel (1920: 62); Niedner (1897: 315).

® Sy Baldr come Dying and Rising God, cf. Motz (1991); Taylor (2011: 169-170).

191 a linearita cronologica degli eventi narrati nelle ultime sezioni della Gylfaginning — la morte di
Baldr, I’incatenamento sotterraneo del responsabile Loki (cf. S. Sturluson 2006: 114—-116), il Ragnarok
e la rinascita del mondo — ¢ soltanto illusoria (cf. Branston 1991: 217). A proposito della temporalita
del mito norreno, cf. Bauschatz (1982: 117 sqq.); Lindow (1997: 40); Schjedt (1981).

1 Per la narrazione completa del Ragnardk, cf. Sturluson (2006: 116-121). Per ulteriori letture sul
Ragnardk, cf. Chiesa Isnardi (2008: 186-192); Grappin (1963: 79-81); Kahle (1905); Kahle (1906);
Olrik (1922); Reitzenstein (1924); Turville-Petre (1964: 370-376).

12 1 ’edizione dell’Edda poetica a cui facciamo riferimento nel presente saggio ¢ Scardigli (2004a).
Per una monografia sull’Edda poetica, cf. Acker, Larrington (2002).

13 Questa strofa & riportata, in una traduzione differente, anche da Scardigli (2004a: 12).

237

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

Odinn. Nel corso del Ragnardk, numerosi sono gli scontri individuali di déi contro
déi, o di dei contro mostri: quello tra il dio Porr e il serpente di Midgardr, che costa
ad entrambi la vita; quello tra il dio Freyr e il gigante Surtr, in cui quest’ultimo ha la
meglio; quello tra il cane Garmr e il dio Tyr, in cui entrambi periscono; quello tra il
lupo Fenrir e il dio Odinn, durante il quale Odinn rimane ucciso, ma viene
immediatamente vendicato da suo figlio, Vidarr; infine, quello tra il dio Loki e il dio
Heimdallr, che reca la morte ad entrambi. A concludere il Ragnardk, un incendio
universale, appiccato da Surtr, il Nero (cf. Lindow 2001: 283) — di fatto, 1unico
sopravvissuto ai duelli cosmici appena presentati. Nonostante si scateni con un
Diluvio o inondazione cosmica, il Ragnardk coinvolge pertanto, sul finale, un “mito
del Fuoco Cosmico” (Branston 1991: 316).

Alla “regressione del mondo nel caos” (Eliade 1990: 19), con cui termina il
Ragnarok, segue il suo rinnovamento totale™: la terra riemerge dallo stesso mare che
la aveva impietosamente inghiottita®, e i campi rifioriscono senza necessita di
semina. Alcuni déi fanno ritorno alla vita, tra i quali lo stesso Baldr e suo fratello,
nonché assassino, Ho0r:

Non seminati produrranno i campi,/ migliorera ogni male; Baldr tornera./ Hoor e
Baldr abiteranno la reggia di Hroptr,/ felici, déi di battaglia (Scardigli 2004a: 15)™.

Il rinnovamento universale viene percid coronato dalla ricomparsa e dalla
riconciliazione dei due fratelli divini (cf. Dumézil 1986: 106; Lindow 1997: 166) il
cui conflitto, duello cosmico tra luce e oscurita (cf. Meyer 1910: 325; Mogk 1911:
159)" — tramutatosi solo in una tradizione successiva in un fratricidio involontario
(cf. Detter 1894: 503; Kauffmann 1902: 54) —, aveva avviato tanto le lotte tra
consanguinei che preannunciavano a propria volta il Ragnardk, quanto la lunga serie
di scontri individuali in cui questo era culminato.

2. Ornitofanie del Caos

Peisaj transcendent di Lucian Blaga puo definirsi “una schiera di immagini
animate” (Sora 1970: 181), giustapposte le une alle altre — quasi non vi fosse, tra di
esse, alcun nesso di consecutivita o consequenzialita™:

14 per la descrizione completa della rinascita del mondo, cf. Sturluson (2006: 121-124).

15 | a rigenerazione universale si manifesta, pertanto, esclusivamente attraverso I’elemento acqua.
Per una riflessione sui ruoli dell’acqua e del fuoco nell’escatologia norrena, cf. Flom (1939: 156).

16 i noti come non vi sia alcuna associazione diretta tra la rivivificazione della terra e il ritorno del
dio Baldr: semplicemente, nella scansione narrativa della Véluspd, le due rinascite si succedono 1'un
I’altra (“non seminati produrranno i campi / [...] Baldr tornera”). Tuttavia, gli studiosi sono persuasi
soprattutto dal simbolismo vegetale del mito di Baldr (per un approfondimento, cf. Sirangelo 2014:
185-277) della concatenazione dei due eventi: “proprio come i campi senza seme, i morti ritornano”
(Lindow 1997: 166); “la Terra sara bella e feconda: sara il ritorno di Baldr” (Grappin 1963: 65)

7 su Baldr come dio “solare”, cf. Boyer (1981: 221-222); Edzardi (1882: 337); Kauffmann (1902:
7); Vignola (1971: 499).

18 per tale motivo, Ovid Crohmalniceanu (cf. 2002: 82) ha voluto individuarvi il fantasioso esito di
una procedura creativa tipicamente espressionista — quale frutto di una visione interna che sopraffa
I’artista.

238

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

Peisaj transcendent

Cocosi apocaliptici tot striga,/ tot striga din sate roménesti./ Fantanile noptii/ deschid
ochii si-ascultd/ intunecatele vesti./ Pasari ca niste ingeri de apa/ marea pe tarmuri
aduce./ Pe mal — cu tamaie in par/ Isus sdngereaza launtric/ din cele sapte cuvinte/ de
pe cruce.// Din paduri de somn/ si alte negre locuri/ dobitoace crescute-n furtuni/ ies
furisate sa bea/ apa moartd din scocuri./ Arde cu pareri de valuri/ pamantul imbricat
in grau./ Aripi cu sunet de legenda/ s-abat inspaimantate peste rau.// Vantul a dat in
padure/ sd rupd crengi si coarne de cerbi./ Clopote sau poate sicriile/ cantd subt iarba
cu miile (Blaga 2012: 137)".

Pur succedendosi in modo privo di organicita, molte delle scene ritratte da
Blaga in Peisaj transcendent sono, tuttavia, molto simili a quelle che contraddis-
tinguono il Ragnarok norreno. La prima — la piu evidente —, che inaugura la poesia e
il suo corteo di immagini caotiche, ha per protagoniste delle creature ornitomorfe: i
“cocosi apocaliptici” (“apocalittici galli”).

2.1. 1 galli

Eugen Todoran, in un suo commento simbolico-etnologico a Peisaj
transcendent, segnalava gia che Blaga ha scelto di dipingere il gallo come portatore
di “Intunecatele vesti” (“tenebrosi messaggi”)®, sebbene questo rappresenti, in
realta, “il preannunciatore dell’alba” (Todoran 1981b: 115). In effetti, il gallo si
annovera tra gli uccelli-simbolo del sole che dissipa I’oscurita:

L’uccello solare per eccellenza ¢ il gallo che annuncia il giorno. E il suo canto
ad avvertire gli spettri che si aggirano nella notte che ¢ tempo di ritirarsi presso le
misteriose dimore nelle quali risiedono durante il giorno (Krappe 1952: 84)*.

Giacché “presiede alla sconfitta delle tenebre [...] e alla vittoria della luce”
(de Saint-Hilaire 1995: 23), il gallo si erge tout court anche a simbolo della rinascita
(cf. Arnould de Grémilly 1958: 15). Perché, allora, i galli blaghiani sono
“apocalittici” e non aurorali? La mitoanalisi procura, di per sé, una risposta
discretamente soddisfacente: quantunque sia anzitutto un simbolo solare (cf. Evseev
1994: 43; Papin 1993: 27), il gallo ¢ spesso consacrato anche alle divinita lunari, e
dunque notturne (cf. Chevalier, Gheerbrant 2011: 482)%. Svolge, talvolta, il ruolo di

19 «Apocalittici galli ancor cantano / ancor cantano dai villaggi rumeni. / Le fonti della notte /
schiudono gli occhi e ascoltan / i tenebrosi messaggi. / Uccelli simili ad angeli equorei / adduce il mare
alle sponde. / A riva — sui suoi capelli ¢ I’incenso — / Gesu in segreto sanguina / da quelle sette parole /
di sulla croce. // Da boschi sepolti nel sonno / e da negri altri luoghi / bestie cresciute fra i nembi /
sbucan guardinghe per bere / la morta acqua delle gore. / Avvampa con fluttuar di onde / la terra vestita
di grani. / Ali con rombo di leggenda / s’abbatton spaventate sul fiume. // Il vento irrompe sul bosco / a
spezzarvi rami e corna di cervi. / Campane — o son forse le bare — / cantan sotto I’erba a migliaia”
(Blaga 1971: 137).

0 Todoran fornisce, in proposito, un’interpretazione basata sulla concezione blaghiana del mistero:
“Il trascendente non si rivela pienamente alla luce del sole, e il mistero non si trasforma in non-mistero,
bensi viene ad essere potenziato in quanto tale, in una luce che ingrandisce il segreto della notte, la luce
dei raggi di luna” (Todoran 1981b: 115).

21 A riguardo, cf. anche Arnould de Grémilly (1958: 64, 77, 82).

22 «] gallo era consacrato contemporaneamente a Zeus, ad Apollo dio solare e ad Artemide dea
lunare” (Papin 1993: 27).

239

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

animale psicopompo (cf. Chevalier, Gheerbrant 2011: 482; Papin 1993: 28),
rivelandosi cosi correlato al regno dei morti, di cui conosce i segreti (cf. Chiesa
Isnardi 2008: 550); ¢, inoltre, un simbolo del tempo (cf. Jung 2012: 277). Scrive, in
proposito, Ivan Evseev:

Il gallo ¢ un animale augurale, presago degli eventi futuri [...]. Talvolta, pud
anche predire eventi funesti; ad esempio, si crede possa annunciare la morte di
qualcuno (Evseev 1994: 44).

11 folclorista e critico letterario non manca inoltre di riconoscere che “questo
aspetto del simbolismo del gallo «apocalittico» € stato valorizzato [...] da Lucian
Blaga” (Evseev 1994: 44). L’immagine blaghiana del gallo dell’apocalisse, che
annuncia un crepuscolo, e non un’alba — per via della “posizione ambivalente che
occupa [...] tra la notte, ’aurora e il giorno, cosi come [...] tra la vita, la morte ¢ la
rinascita” (De Sike 2007: 16) — inizia, cosi, ad acquisire un primo strato di solidita
archetipologica.

La stessa “dialettica dell’inversione del simbolo, basata sulla commutazione
dei poli opposti (vita-morte, luce-oscurita)” (Evseev 1994: 44), doveva aver
alimentato, secoli fa, I’immaginario mitologico scandinavo. Procedendo piu in
profondita ¢ immergendoci nel mito specificamente norreno — a cui appartiene
I’escatologia del Ragnar6k —, ci apprestiamo a fare appello, per dischiudere
ermeneuticamente i segreti di Peisaj transcendent, a un repertorio peculiarmente
“eddico” di simboli e immagini. Nelle strofe quarantaduesima e quarantatreesima
della Voluspa si legge di “misteriosi galli che cantano il principio della fine”
(Lindow 2001: 254):

La sedeva sul colle e pizzicava I’arpa/ il custode della gigantessa, 1’ilare Eggther./
Canto vicino a lui, nel bosco degli augelli,/ il gallo d’un bel rosso e Fjalarr era il suo
nome.// Canto accanto agli asi Gullinkambi:/ gli uomini desta per Herjafodhr;/ ma un
altro anche canta in basso sottoterra,/ gallo rosso-fuliggine, alle corti di Hel (Scardigli
2004a: 11-12).

Se, circa I’identita di Eggdér, si ¢ incerti se si tratti di quella di un gallo (cf.
Hjaltalin 1871: 23) oppure di un gigante (cf. Lecouteux 2007: 77), sulla natura degli
altri tre personaggi menzionati — Fjalarr, Gullinkambi ¢ un “altro” senza nome — Vi
sono meno dubbi: si tratta di tre galli. Nelle due strofe in questione, i tre galli
cantano, rispettivamente, “nelle tre parti del cosmo” (Meli 2008: 34): nello
specifico, “un gallo di nome Fjalarr cantera per i giganti, un altro rosso fuliggine per
le genti di Hel, un terzo detto Gullinkambi destera gli Einherjar nella Valhalla”
(Chiesa Isnardi 2008: 187—188). Mentre Fjalarr®* e I’anonimo gallo infero (cf. Polia
1983: 77) sono di colore rosso — il primo, dello splendente rosso diurno, e il secondo
dell’opaco rosso notturno-ctonio —, Gullinkambi reca, invece, un cromatismo
eminentemente aureo-solare: il suo nome significa, alla lettera, “cresta d’oro”
(Hjaltalin 1871: 23). Quest’ultimo ricopre una funzione simbolica del gallo tipica

2 Per tale ragione, il gallo si colloca al centro di una pratica divinatoria specifica, Ialettriomanzia
(cf. de Saint-Hilaire 1995: 72-73; Papin 1993: 41-43), da inquadrarsi nel contesto ben pitt ampio delle
“funzioni oracolari degli uccelli” (Evseev 1994: 130; cf., a riguardo, Arnould de Grémilly 1958: 28).

24 Sugli altri personaggi che, nelle fonti mitologiche norrene, portano questo nome, cf. Lindow
(2001: 115-1186).

240

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

delle tradizioni nordiche: quella della “vigilanza guerriera” (Chevalier, Gheerbrant
2011: 482). Chiama a raccolta, difatti, gli uvomini di Herjafodr — il “Padre degli
Eserciti” —, ossia di Odinn (cf. Polia 1983: 78), affinché si preparino alla “battaglia
escatologica” (Lecouteux 2007: 118) del Ragnarok®. Gullinkambi ¢ identificabile
con altri due galli noti nella letteratura mitologica norrena: Salgofnir, che,
similmente, risveglia ogni mattina i guerrieri della Valholl (cf. Chiesa Isnardi 2008:
59, 550); e Vidofnir, detto “luminoso nell’aria” (Lecouteux 2007: 256) in quanto
risiede vigile sulla cima pit alta dell’albero della vita, 1’Y ggdrasill o Mimameidr®.
Fu proprio per la funzione del gallo di “protettore e guardiano della vita”
(Chevalier, Gheerbrant 2011: 482) — ben individuabile nel norreno Vidofnir — che
I’immaginario cristiano ne trasferi la figura su un’altra sommita: il campanile della
chiesa (cf. Durand 2009: 153-154)?". Anche nel patrimonio simbolico autoctono della
Romania si rileva una correlazione tra un uccello mitico e I’albero cosmico. Romulus
Vulcinescu ci presenta la simbologia funeraria dell’“uccello dell’anima”?, il quale:

veniva posto sui pilastri che demarcavano i cenotafi o le tombe vuote [...]. La
[sua] linea [di sviluppo mitico] ascendente simboleggia la sua salita rituale
dall’universo ctonio della morte — sul portentoso albero del cosmo; [...] 1'uccello
dell’anima cosi immaginato viene inizialmente posizionato sul petto del morto e
sepolto con lui, e poi viene fatto salire sulla parte superiore della tomba, dalla tomba
al pilastro, e dal pilastro all’albero della vita e della morte e infine a quello cosmico
(Vulcanescu 1985: 199-201).

In definitiva, il trio di galli dell’apocalisse norrena costituisce 1’immagine
mitologica piu prossima ai “galli” — per I’appunto “apocalittici” — che aprono Peisaj
transcendent di Blaga. | galli norreni annunciano la fine del mondo e lo scontro
fatale tra gli deéi e i loro nemici: ciononostante, nella loro avvisaglia catastrofica,
individuiamo, memori della rigenerazione cosmica che segue al Ragnarok, anche i
germi di una futura rinascita — ovvero, di una nuova luce. La funzione simbolica
primaria del gallo quale “messaggero della vittoria sui pericoli della notte” (Chiesa Isnardi
2008: 549) non viene dunque tradita in Peisaj transcendent, bensi magistralmente
preservata: i galli blaghiani sono apocalittici eppure, implicitamente, aurorali.

Si osservi, infine, che i galli blaghiani — sebbene il loro sostrato mitologico sia
soprattutto norreno® — levano le proprie grida dai “sate roménesti” (“villaggi
rumeni”). In definitiva, “il contatto con il mito ¢ superficiale, poiché gli elementi
acquisiti vengono adoperati in creazioni sorte da una sensibilita diversa da quella
caratteristica del mito” (Gana 1976: 231).

%5 Ancora sui ruoli complementari del gallo aureo e del gallo rosso, cf. de Saint-Hilaire (1995: 70).

% Sj vedano, sull’albero cosmico e Vidofhir, le strofe del carme eddico minore Fjolsvinnsmal che
ne trattano (dalla diciassettesima alla trentesima) — di cui alcune vengono riportate, in traduzione
italiana, in Chiesa Isnardi (2008: 404-405).

27 Nell’immaginario cristiano, il canto del gallo, inoltre, precede la resurrezione di Cristo (cf.
Arnould de Grémilly 1958: 42-44; de Saint-Hilaire 1995: 25-28).

%8 Per ¢id che riguarda 1’uccello dell’anima, cf. anche Evseev (1994: 129): Frazer (1980: 33-36);
Negelein (1901).

2 g badi, pero, che, parallelamente alla tradizione norrena, anche I’immaginario cristiano e
islamico assegnano al gallo il compito di annunciare, cantando, il giorno della fine (cf. Arnould de
Grémilly 1958: 24-25; De Sike 2007: 16).

241

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

2.2. Gli uccelli acquatici

Il repertorio di soggetti ornitomorfi di Peisaj transcendent non si limita ai
galli del verso di apertura; 1’uccello &, difatti, una vera e propria “ossessione della
simbolistica di Blaga” (Livada 1974: 188). Degli epifanici “pasari ca niste ingeri de
apd” (“uccelli simili ad angeli equorei”), nella poesia, giungono per mare. La
similitudine con gli angeli ¢ — come lo saranno il personaggio di Gesu sanguinante e
le campane dei versi di chiusura — un vivace esito della sapiente compenetrazione
blaghiana tra fantastico folclorico e fantastico cristiano. Uccelli molto simili
appaiono anche nella seconda meta del componimento, ritratti dal poeta attraverso
una formulazione sineddochica, nuovamente accostata all’elemento acqua: quella
delle “aripi cu sunet de legendd” (“ali con rombo di leggenda”) che “s-abat
inspaiméntate peste rau” (“s’abbatton spaventate sul fiume”)®.

Il mare, che conduce “pe tarmuri” (“alle sponde”) gli uccelli d’acqua in Peisaj
transcendent, ricorda molto quel mare violento che, allo scoppio del Ragnarok,
invade la terra, ¢ lungo cui salpa la Naglfar, I’“imbarcazione-inferno™*" a bordo della
quale le forze del Caos approdano ad Asgardr, ingaggiando la loro battaglia cosmica
contro gli déi:

E il mare inondera la terra [...]. E avverra che Naglfar, la nave di questo nome,
si sciogliera dagli ormeggi: essa ¢ fatta delle unghie dei guerrieri morti, percio
bisogna fare attenzione che se un guerriero muore con le unghie non tagliate,
aggiunge parecchio materiale per la costruzione di Naglfar, la nave che déi e uomini

s’augurano sia pronta il piu tardi possibile (Sturluson 2006: 1 177118)32.

Il tema figurativo dell’uccello acquatico ¢ profondamente radicato nella
mitologia nordica, per quanto sia di molto anteriore ai confini cronologici
dell’immaginario “norreno” ed “eddico”®. Innumerevoli sono, anzitutto, le figure
ornitomorfe acquatiche ricorrenti in contesti religiosi e cultuali sin dalla Preistoria
europea®. Ma la correlazione tra la fiera alata e la dimensione dell’aldila si
sistematizza, in particolare, nel corso dell’Eta del Bronzo Finale e soprattutto
dell’Eta del Ferro. L’accostamento simbolico dell’uccello acquatico alla ruota o
disco solare ¢ frequente, nei motivi decorativi e soprattutto nelle raffigurazioni
funerarie, nell’area ellenica (cf. Bouzek 1997: 141-142), celtica (cf. Green 1991.:

% per un commento simbolico-elementale a questa coppia di versi, cf. Solomon (2008: 124-125).

%1 Sulla prolificita, nell’immaginario letterario, del modello onirico della “barca dei morti”, cf.
Bachelard (2006: 89-91).

%2 Anche nella Véluspa si accenna all’episodio (cf. Scardigli 2004a: 13). Ancora sulla Naglfar, cf.
Chiesa Isnardi (2008: 662); Lecouteux (2007: 181); Lindow (2001: 235).

%8 L’iconografia che verra discussa appartiene, infatti, al periodo che parte dal XIII sec. a.C. (cf.
Baletti 2002: 64; Dolfini 2001: 633; Fossati 1991: 65). Benché la genesi orale dei temi e dei motivi di
un corpus letterario mitologico possa, per certo, precedere anche di molto la sua redazione, ¢ assodato
che la genesi del materiale eddico sia da collocarsi nell’Eta delle Grandi Migrazioni: non ¢, dunque,
antecedente al IV sec. d.C. (cf. Kristiansen, Larsson 2005: 22-24; Scardigli 2004b: XV). Pertanto, le
identita e sensibilita etnico-culturali appartenenti al Nord Europa della tarda Eta del Bronzo e dell’Eta
del Ferro non coincidono con quelle tramandate dall’Edda norrena.

% Nel corso del Paleolitico superiore e soprattutto del Neolitico, abbondavano, nel Mediterraneo e
nell’area dei Balcani, figurine di uccelli acquatici quali icone della Grande Dea, sovrana delle Acque
superiori (cf. Baring, Cashford 1993: 13-15, 58-61; Gimbutas 2007: 125, 135).

242

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

68-70; Harding 2007: 20; Kossack 1954: 28 sqq.; Megaw 1970: 23) e italica (cf.
Consiglia, Anzivino, Mazzei 2006: 105-109; Dolfini 2001). In alcuni contesti
funerari etruschi, 1'uccello acquatico assume la funzione di psicopompo, quale
mediatore di un viaggio oltremondano o estatico®:

Il viaggio dell’uccello verso il mondo celeste per accompagnare il defunto
verso il sole, simbolo dell’eterno risorgere, e il tuffo nel mare dell’'uvomo ma anche
dell’uccello acquatico, entrambi soggetti della pittura funeraria, simbolicamente
alludono all’accesso alla dimensione ultraterrena (Brocato 2009: 33).

Se sono in grado di indicare la rotta verso 1’aldila, gli uccelli acquatici vi
appartengono e ne provengono. In area dacica — il contesto culturale che, per la
poesia in esame, risulta piu di interesse —, 1’uccello acquatico si annovera tra i vari
motivi iconografici che appaiono nell’arte decorativa (cf. Florescu 1979: 87-88;
Venedikov 1997: 29), mentre delle protomi di “uccelli viaggiatori” trainano un carro
solare votivo ritrovato in un tumulo funerario (cf. Vulpe 1997: 24-25).

Non diversamente dal gallo, dunque, tali uccelli sono spesso connessi al
simbolismo solare: dal gallo, pero, li contraddistingue la caratterizzazione acquatica.
L’origine delle raffigurazioni combinatorie volatile-acqua-sole, disseminate in tutta
I’Europa protostorica, deve rintracciarsi, per 1’esattezza, nell’iconografia nordica
della “barca solare”, veicolo del viaggio nell’aldila e della rigenerazione:

Gli uccelli acquatici in genere [...] sono collegati al culto solare del Nord
dell’Europa [...]. Le tombe hanno restituito notevoli esempi di oggetti in bronzo
relativi ai riti funebri, decorati con simboli geometrici legati al culto del Sole, ed
evidenti figure di uccelli acquatici dai lunghi colli, simili a cigni. Tali figure sono
spesso associate anche al motivo della barca solare, che occupa un posto di rilevante
importanza nella simbologia nordica (Baletti 2002: 64).

All’uccello acquatico si ricollega la barca solare a protomi ornitomorfe che,
nella mitologia nordica, trasporta il sole nel suo viaggio quotidiano attraverso il cielo,
ma anche I’anima del guerriero nell’aldila. L’acqua — connessa alla barca e agli
uccelli acquatici — vi gioca un ruolo importante, da ricollegare all’idea di
purificazione, dell’iniziazione e della fecondita (Fossati 1991: 64—65).

Non diversamente dagli uccelli d’acqua delle raffigurazioni funebri
dell’Europa protostorica, che transitano dalla terra alle dimore solari e viceversa,
anche gli uccelli di Blaga — il cui volo ¢ paragonato a quello di angeli “acquatici” —
sono da identificarsi con dei messi apocalittici che giungono dall’altro mondo.
Tuttavia, anziché precipitarsi in picchiata dalle regioni celesti, gli araldi ornitomorfi
di Peisaj transcendent attraversano solennemente — per usare un’espressione di
Gaston Bachelard — il “mare dell’acqua funeraria” (Bachelard 2006: 90).

3. Furia degli elementi

Il vento di Peisaj transcendent ¢ inverosimilmente impetuoso, tanto da recare
danno alle robuste “coarne de cerbi” (“corna di cervi”), oltre che ai “crengi”
(“rami”). Sempre la sua violenza potrebbe aver reso “Iinspaimantate” (“spaventati’)

% Sull’uccello come psicopompo, cf. anche Frazer (2016: 154, 157).

243

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

gli uccelli leggendari che, nei versi immediatamente precedenti, si precipitano verso
le acque fiumane. Per la sua eccessiva azione distruttiva, il vento di Blaga ricorda i
venti “aspri” (Sturluson 2006: 117) del Fimbulvetr o “Grande Inverno”, il primo
squilibrio naturale dal quale, nel mito norreno, si evince che il Ragnardk ¢ vicino.

Al mitologema del Diluvio, invece, sembrerebbero alludere — oltre al mare
che guida gli uccelli acquatici — le “furtuni” (“tempeste” — rese metonimicamente da
Rosa Del Conte come “nembi”) in cui sono cresciute le bestie di Peisaj
transcendent. Queste abbandonano, presumibilmente dopo il compimento del
disastro cosmico, i loro nascondigli — i boschi del sonno (ossia, della morte) e i
luoghi neri (ossia, le regioni della morte) — in cui si erano rifugiate. Si abbeverano,
una volta libere, a un’*“apa moarta” (“acqua morta”), ristagnante nelle gore: si tratta
di quelle stesse acque violente del Diluvio che hanno inghiottito 1'universo, e che
ormai giacciono quali “acque dormienti” (Bachelard 2006: 77) che hanno assorbito
le ombre (cf. Bachelard 2006: 68-69).

Il dio che sanguina in Peisaj transcendent, riformulato cristianamente come
“Isus” (“Gesu”), ¢ identificabile, archetipicamente, con Baldr, sofferente durante la
sua uccisione sacrificale — da cui deriva la fine del mondo. La natura cruenta della
morte di Baldr, parallela alla passione cristica, ¢ testimoniata nelle strofe
trentunesima e trentaduesima della Véluspa:

Vidi per Baldr a un sacrificio di sangue,/ per il figlio di Odino, affidato il destino./
Cresciuto si trovava piu alto nella pianura/ esile e bello un rametto di vischio.// Venne
su da quel legno, esile all’apparenza,/ un terribile dardo di dolore. Ho0r lo lancio [...]
(Scardigli 2004a: 10).

A Baldr si attribuisce, addirittura — secondo una proposta traduttiva differente
del primo verso —, I’epiteto “la vittima cruenta” (Mastrelli 1951: 5) o “il dio
sanguinante” (Larrington 1996: 8), il che, ancora di piu, lo avvicina al personaggio
blaghiano. D’altronde, le analogie tra il dio buono norreno e il Cristo®, cosi come
quelle tra gli eventi escatologici dell’ Apocalisse biblica e del Ragnardk, non sono
sfuggite alla critica storico-religiosa®. 11 “Gesu” di Peisaj transcendent, tuttavia,
gronda di un sangue che non gocciola dal suo corpo, spargendosi intorno a lui, bensi
si espande “launtric”, ossia “in segreto” o — piu alla lettera — “interiormente”, quasi
la sua ferita coincidesse con quella subita dal cosmo di cui ¢ signore, lacerato dalla
catastrofe apocalittica.

Al di 1a del cadre apocalittico che le sue immagini rovinose tessono, Peisaj
transcendent conserva, inequivocabilmente, anche il finale lieto del mito norreno.
La promessa di rinascita traspare, nella prospettiva della mitocritica, dall’immagine
di “pamantul imbracat in grau” (“la terra vestita di grani”) che “arde cu pareri de
valuri” (“avvampa con fluttuar di onde”). La terra ¢ assimilata a una distesa d’acqua

% Sui tratti che accomunano Baldr e Cristo, cf. Turville-Petre (1964: 160). Per un confronto tra le
virtt di Baldr e quelle di Cristo, cf. Lindow (2002: 163); Mosher (1983: 313); Paroli (1992: 152). Sulla
teoria di una trasformazione tardiva di Baldr da un dio guerriero in una figura di tipo Cristo, cf. Dieterle
(1986: 285); Neckel (1920: 253).

¥ In merito all’ipotesi di un’influenza cristiana sul mito del Ragnardk cosi come riportato
nell’Edda, cf. Peuckert (1935); tuttavia, cf. Branston (1991: 315); Dumézil (1991: 100-101); Paroli
(1992 : 154).

244

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

marina per il suo movimento fluttuante, somigliando, in cio, alla terra che “emergera
dal mare” (Sturluson 2006: 123) dopo il Ragnardk, ma allo stesso tempo “arde”
(“avvampa”), come se vi fosse stato appiccato un fuoco. Tale scena ambivalente ¢ densa
di semantismo non puo che decifrarsi tramite la duplice dinamica di distruzione del
mondo propria del Ragnarok, che si concretizza prima attraverso 1’elemento acqua
(Diluvio) e successivamente attraverso 1’elemento fuoco (Conflagrazione):

La terra intera tremera e i monti, tanto che gli alberi si sradicheranno dalla
terra e i monti rovineranno e tutti i vincoli e le catene si spezzeranno e si
infrangeranno [...]. E il mare inondera la terra [...]. In questo tumulto il cielo si
squarcia e giungono al galoppo i figli di Muspell, avanti a tutti cavalca Surtr, e prima
¢ dopo di lui divampa il fuoco [...]. Surtr appicchera fuoco alla terra e tutto il mondo
brucera (Sturluson 2006: 117-119).

L’efficacia dell’immagine, elaborata da Blaga, della superficie della terra che
si ravviva seguendo una dinamica ignea e nel contempo ondulante — come quella
delle acque marine sollevate dal vento — si spiega, oltre che con il sostrato
mitologico, anche grazie all’argomentazione di Suzanne Bachelard:

Quando si immagina, le sostanze sono troppo lontane (troppo lontane fuori di
noi, troppo lontane in noi stessi) e I’immaginazione vive meglio nella mobilita degli
aggettivi. In questo caso il fuoco [...] potra seguire la vita che scorre, che ondeggia,
anche la vita che spunta. La vita temporale del fuoco conosce molto raramente la
tranquillitda dell’orizzontale. Il fuoco, nella propria vita, ¢ sempre un risorgere
(Bachelard 1990: 11).

Il fuoco distruttivo del Ragnardk si converte cosi, in Peisaj transcendent, nel
fuoco della “terra in germinazione” (Solomon 2008: 72), che implica — nella sua
verticalita — 1’atto del risorgere. Nella feconda “terra vestita di grani” di Blaga si
individua pero, soprattutto, la modalita agraria — oltre che acquatica — su cui ¢
strutturata la rigenerazione del cosmo norreno dopo il Ragnardk: “la terra emergera
dal mare e sara verde e bella, e i campi cresceranno senza seme” (Sturluson 2006:
123). La rinascita agraria sembra magnificamente custodita, inoltre,
dall’interrogativo che cala il sipario sul “dominio magico, inquietante” (Ciopraga
1989: 44) della poesia: Blaga si chiede se, sotto ’erba, vi siano delle campane che
cantano — a quanto pare, a festa — oppure delle bare che racchiudono dei morti.
Questi, “come 1 semi, sono sotterrati, penetrano nella dimensione ctonia accessibile
solo a loro” (Eliade 2008: 320), e pertanto, “simili ai semi sepolti nella matrice
tellurica [...] aspettano di tornare alla vita sotto nuova forma” (Eliade 2008: 320).
Le bare della poesia raddoppiano e potenziano il simbolismo della Terra, Mater
rigeneratrice, “culla magica e benefica” (Durand 2009: 292) in grado di restituire la
vita a coloro che vi fanno ritorno (cf. Eliade 2008: 229).

Peisaj transcendent — come si ¢ illustrato — € un ricettacolo lirico che,
ricombinando ingredienti mitici, elabora “visioni apocalittiche di arcana bellezza”, a
cui si accompagna “il motivo nostalgico della palingenesi” (Del Conte 1971: 22).
Per questa ragione, non avrebbe potuto profilarsi, per il suo “metaforismo
escatologico” (Micu 1967: 51), un retroscena mitico piu adatto di quello del
Ragnarok norreno — sebbene sia ignoto se a selezionarlo ¢ stato il piano inconscio

245

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

della creazione blaghiana, oppure, piu probabilmente, se il poeta ha attinto alla sua
sconfinata cultura storico-religiosa, in particolare germanica.

Resta indubbio, in ogni caso, che Peisaj transcendent costituisce un esempio
brillante della fertile commistione, operata da Blaga, tra autoctonia e universalita, tra
locale ed europeo (cf. Livada 1974: 182)®. Costituisce, cosi, un’inconfutabile prova
della lirica blaghiana come “I’espressione dell’affinita profonda della poesia moderna
con lo stile della poesia popolare” (Todoran 1981a: 42), ma soprattutto come “la
sintesi piu felice tra tradizione vera e propria e spirito moderno” (Pillat 1943: 20).

Bibliografia

Acker, Larrington 2002: Paul Acker, Carolyne Larrington (ed.), The Poetic Edda: Essays on
Old Norse Mythology, New York, Routledge.

Arnould de Grémilly 1958: Louis Arnould de Grémilly, Le Coq, Paris, Flammarion.

Bachelard 1990: Suzanne Bachelard, Prefazione, in Gaston Bachelard, Poetica del fuoco:
frammenti di un lavoro incompiuto, Como, Red Edizioni, p. 9-22.

Bachelard 2006: Gaston Bachelard, Psicanalisi delle acque, Como, Red Edizioni.

Baletti 2002: Caterina Baletti, Cigni, Cicni e altre storie: mito, simbolo e folclore tra
Mediterraneo e Mar Baltico, in “Memorie dell’Accademia delle Scienze di Torino.
Classe di scienze morali, storiche e filologiche”, n. 26, p. 3—160.

Baring, Cashford 1993: Anne Baring, Jules Cashford, The Myth of the Goddess. Evolution of
an Image, London, Penguin.

Bauschatz 1982: Paul C. Bauschatz, The Well and the Tree: World and Time in Early
Germanic Culture, Amherst, University of Massachusetts Press.

Bellis 2011: Ludovic Bellis, La Symbolique animal dans la mythologie nordique, Sarrebruck,
Editions Universitaires Européens.

Blaga 1971: Lucian Blaga, Poesie (1919-1943), a cura di Rosa Del Conte, Roma, Lerici.

Blaga 1989: Lucian Blaga, | poemi della luce, a cura di Marin Mincu, traduzione di Sauro
Albisani, Milano, Garzanti.

Blaga 1996: Lucian Blaga, Arta si valoare, Bucuresti, Editura Humanitas.

Blaga 2012: Lucian Blaga, Opere, Editie criticd de George Gana, Cronologie si aducere la zi
a receptarii critice de Nicolae Mecu, Introducere de Eugen Simion, vol. I, Bucuresti,
Academia Romana, Fundatia Nationala pentru Stiintd si Arta.

Bondini 2003: Anna Bondini, | ganci di cintura traforati del Veneto: proposta di lettura
iconografica, in Daniele Vitali (a cura di), L’immagine tra mondo celtico e mondo
etrusco-italico: aspetti della cultura figurativa nell antichita, Bologna, Gedit, p. 85-112.

Bouzek 1997: Jan Bouzek, Greece, Anatolia and Europe: Cultural Interrelations During the
Early Iron Age, Jonsered, Paul Astroms Verlag.

Boyer 1981: Régis Boyer, La Religion des anciens Scandinaves, Paris, Payot.

Branston 1991: Brian Branston, Gli dei del Nord, Milano, Mondadori.

Brocato 2009: Paolo Brocato, Il simbolismo solare tra presente e passato in Europa, in
Pietro Vereni (a cura di), Passato identita politica. La storia e i suoi documenti tra
appartenenze e uso pubblico, Roma, Meltemi, p. 13-42.

Charbonneau-Lassay 1940: Louis Charbonneau-Lassay, Le Bestiaire du Christ, Bruges,
Desclée de Brouwer.

Chevalier, Gheerbrant 2011: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dizionario dei simboli, vol. I,
Milano, BUR.

% A riguardo, cf. inoltre Constantinescu (1966).

246

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

Chiesa Isnardi 1975: Gianna Chiesa Isnardi, Introduzione, in Id. (a cura di), Edda di Snorri,
Milano, Rusconi, p. 5-49.

Chiesa Isnardi 2008: Gianna Chiesa Isnardi, | miti nordici: storie, figure, simboli, Milano,
Longanesi.

Ciopraga 1975: Constantin Ciopraga, Prefata, in Lucian Blaga, Poemele luminii / Poems of
Light. Editie bilingva romdno-engleza, Traducere de Don Eulert, Stefan Avadanei,
Mihail Bogdan, Prefatd de Constantin Ciopraga, Introducere de Don Eulert,
Bucuresti, Editura Minerva, p. 17-36.

Ciopraga 1989: Constantin Ciopraga, Lucian Blaga — Vocile nebdanuitelor “euri” (II), in
“Limba si Literatura”, n. 1, p. 38—46.

Cleasby, Vigfusson 1874: Richard Cleasby, Gudbrandur Vigfusson, An Icelandic-England
Dictionary, Oxford, Clarendon Press.

Consiglia, Anzivino, Mazzei 2006: Maria Consiglia, Miriam Anzivino, Marina Mazzei,
Simboli e narrazioni nella ceramica geometrica della Daunia, in Frangoise-Héléne
Massa-Pairault (dir.), L Image antique et son interprétation, Roma, Ecole Frangaise
de Rome, p. 105-115.

Constantinescu 1966: Pompiliu Constantinescu, Lucian Blaga (pagini inedite), in “Steaua”,
XVII, 5 (196).

Crohmalniceanu 2002: Ovid S. Crohmadlniceanu, Literaturd romdnd si expresionismul,
Bucuresti, Editura Universalia.

Cugno 2005: Marco Cugno, Percorsi della poesia romena nella prima meta del Novecento,
in AA. VV., Quaderni del Premio Letterario “Giuseppe Acerbi”, n. 6, Letteratura
della Romania, Verona, Gabrielli Editori, p. 78-86.

Del Conte 1971: Rosa Del Conte, Introduzione, in Lucian Blaga, Poesie (1919-1943), a cura
di Rosa Del Conte, Roma, Lerici, p. 9-37.

de Saint-Hilaire 1995: Paul de Saint-Hilaire, Le Coq, Paris, Editions du Félin.

De Sike 2007: Yvonne De Sike, Le Coq en évidence dans les arcanes de la pensée grecque
ancienne, in Oiseaux. Héros et devins, textes réunis et présentés par Rita H. Régnier,
Paris, L’Harmattan, p. 13—48.

Detter 1894: Ferdinand Detter, Der Baldrmythus, in “Beitrdge zur Geschichte der deutschen
Sprache und Literatur”, n. 19, p. 495-516.

de Vries 1999: Jan de Vries, Altnordische Literaturgeschichte, vol. I, Berlin, de Gruyter.

Dieterle 1986: Richard L. Dieterle, The Song of Baldr, in “Scandinavian Studies”, n. 58, p.
285-307.

Dolfini 2001: Andrea Dolfini, Rappresentazioni schematiche di protomi ornitomorfe nell eta
del Bronzo Finale della Toscana, in AA. VV., Preistoria e Protostoria della Toscana,
Atti della XXXIV Riunione Scientifica dell’Istituto Italiano di Preistoria e Protostoria,
Firenze, Istituto Italiano di Preistoria e Protostoria, 29 settembre — 2 ottobre 1999, p.
633-635.

Dolfini 2006: Giorgio Dolfini, Introduzione, in Snorri Sturluson, Edda, a cura di Giorgio Dolfini,
Milano, Adelphi, p. 11-41.

Dumézil 1986: Georges Dumézil, Loki, Paris, Flammarion.

Dumézil 1991: Georges Dumézil, Gli dei dei Germani: saggio sulla formazione della
religione scandinava, Milano, Adelphi.

Durand 2009: Gilbert Durand, Le strutture antropologiche dell’immaginario. Introduzione
all’archetipologia generale, Bari, Edizioni Dedalo.

Edzardi 1882: Anton Edzardi, Fensalir und Vegtamskvida, in “Germania”, n. 27, p. 330-339.

Eliade 1979: Mircea Eliade, Storia delle credenze e delle idee religiose, vol. 11, Firenze, Sansoni.

Eliade 1990: Mircea Eliade, Miti, sogni e misteri, Milano, Rusconi.

Eliade 2008: Mircea Eliade, Trattato di storia delle religioni, Torino, Bollati Boringhieri.

247

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

Evseev 1994: Ivan Evseev, Dictionar de simboluri si arhetipuri culturale, Timisoara, Editura
Amarcord.

Flom 1939: George T. Flom, The Drama of Norse Mythology, in “Scandinavian Studies and
Notes”, n. 15, p. 135-157.

Florescu 1979: Radu Florescu, La cultura artistica dei Daci, in AA. VV., | Daci: mostra
della civilta daco-getica in epoca classica, Roma, De Luca Editore, p. 87-89.

Fossati 1991: Angelo E. Fossati, L eta del Ferro nelle incisioni rupestri della Valcamonica,
in AA. VV., Immagini di un’aristocrazia dell’eta del Ferro nell arte rupestre
camuna, Contributi in occasione della Mostra, Milano, Comune di Milano, p. 11-71.

Frazer 1980: James G. Frazer, Taboo and the Perils of the Soul, London, Macmillan.

Frazer 2016: James G. Frazer, La paura dei morti nelle religioni primitive, Milano, Il Saggiatore.

Gana 1976: George Gana, Opera literara a lui Lucian Blaga, Bucuresti, Editura Minerva.

Gimbutas 2007: Marija Gimbutas, The Goddesses and Gods of Old Europe: 7000-3500 B.
C.: Myths, Legends and Cult Images, London, Thames and Hudson.

Grappin 1963: Pierre Grappin, Mythologie germanique, in Pierre Grimal (dir.), Mythologie
des montagnes, des foréts et des iles, Paris, Larousse, p. 35-81.

Green 1991: Miranda Green, The Sun-Gods of Ancient Europe, London, Batsford.

Harding 2007: Dennis W. Harding, The Archaeology of Celtic Art, London/ New York, Routledge.

Hjaltalin 1871: Jon A. Hjaltalin, Traces of Animal Worship Among the Old Scandinavians, in
“Fraser’s Magazine”, n. 4, p. 13-25.

Jung 2012: Carl G. Jung, Simboli della trasformazione, Torino, Bollati Boringhieri.

Kahle 1905: Bernhard Kahle, Der Ragnardskmythus, in “Archiv fiir Religionswissenschaft”,
n. 8, p. 431-455.

Kahle 1906: Bernhard Kahle, Der Ragnardskmythus, in “Archiv fiir Religionswissenschaft”,
n.9,p.61-72.

Kauffmann 1902: Friedrich Kauffmann, Balder, Mythus und Sage: nach ihren dichterischen
und religiosen Elementen untersucht, Strassburg, Triibner.

Kossack 1954: Georg Kossack, Studien zum Symbolgut der Urnenfelder- und Hallstattzeit
Mitteleuropas, Berlin, de Gruyter.

Krappe 1952: Alexander H. Krappe, La Genése des mythes, Paris, Payot.

Kristiansen, Larsson 2005: Kristian Kristiansen, Thomas B. Larsson, The Rise of Bronze Age
Society: Travels, Transmissions and Transformations, New York, Cambridge
University Press.

Larrington 1996: Carolyne Harrington (ed.), The Poetic Edda, New York, Oxford University
Press.

Lecouteux 2007: Claude Lecouteux, Dizionario di mitologia germanica, Lecce, Argo.

Lindow 1997: John Lindow, Murder and Vengeance among the Gods: Baldr in Scandinavian
Mythology, Helsinki, Suomalainen Tiedeakatemia / Academia Scientiarum Fennica.

Lindow 2001: John Lindow, Norse Mythology: A Guide to the Gods, Heroes, Rituals and
Beliefs, Oxford, Oxford University Press.

Lindow 2002: John Lindow, The Tears of the Gods: A Note on the Death of Baldr in
Scandinavian Mythology, in “The Journal of English and Germanic Philology”, n. 2, p.
155-169.

Livada 1974: Melania Livada, Initiere in poezia lui Lucian Blaga, Bucuresti, Editura Cartea

Romaneasca.

Mastrelli 1951: Carlo A. Mastrelli (a cura di), L’Edda. carmi norreni, Firenze, Sansoni.

Megaw 1970: John V. S. Megaw, Art of the European Iron Age: A Study of the Elusive
Image, Bath, Adams and Dart.

Meli 2008: Marcello Meli, Véluspa. Un’apocalisse norrena, Roma, Carocci.

Meyer 1910: Richard M. Meyer, Altgermanische Religionsgeschichte, Leipzig, Quelle und
Meyer.

248

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Mito norreno e posia romena. Visioni del Ragnarck in “Peisaj transcendent ” di Lucian Blaga

Micu 1967: Dumitru Micu, Lirica lui Lucian Blaga, Bucuresti, Editura pentru Literatura.

Mogk 1911: Eugen Mogk, Baldr, in Johannes Hoops (ed.), Reallexikon der germanischen
Altertumskunde, vol. I, Strassburg, Triibner, p. 158-160.

Mosher 1983: Arthur D. Mosher, The Story of Baldr’s Death: The Inadequacy of Myth in the
Light of Christian Faith, in “Scandinavian Studies”, n. 55, p. 305-315.

Motz 1991: Lotte Motz, The Conquest of Death: The Myth of Baldr and its Middle Eastern

Counterparts, in “Collegium Medievale”, n. 4, p. 99-117.

Much 1924: Rudolf Much, Balder, in “Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche
Literatur”, n. 61, p. 93-126.

Neckel 1920: Gustav Neckel, Die Uberlieferungen vom Gotte Balder: dargestellt und

vergleichend untersucht, Dortmund, Ruhfus.

Negelein 1901: Julius von Negelein, Seele als Vogel, in “Globus”, n. 79, p. 357-361, p. 381-384.

Niedner 1897: Felix Niedner, Baldrs Tod, in “Zeitschrift fiir deutsches Altertum und
deutsche Literatur”, n. 41, p. 305-334.

O’Donoghue 2004: Heather O’Donoghue, Old Norse-lcelandic Literature: A Short
Introduction, Padstow, Blackwell Publishing.

Olrik 1922: Axel Olrik, Ragnarok: die Sagen vom Weltuntergang, Berlin / Leipzig, Walter
de Gruyter.

Papin 1993: Yves D. Papin, Le Coq. Histoire, symbole, art, littérature, Paris, Editions Hervas.

Paroli 1992: Teresa Paroli, Baldr’s Dreams: A Poet Awaiting Vision, in “Rendiconti della
Classe di Scienze morali, storiche e filologiche della Accademia Nazionale dei
Lincei”, n. 9, p. 137-161.

Peuckert 1935: Will-Erich Peuckert, Germanische Eschatologien, in “Archiv fir Religions-
wissenschaft”, n. 32, p. 1-37.

Pillat 1943: lon Pillat, Traditie si literatura, Bucuresti, Editura Casa Scoalelor.

Polia 1983: Mario Polia, Véluspa. I detti di colei che vede, Padova, 1l Cerchio/ll Corallo.

Puhvel 1972: Martin Puhvel, The Deicidal Otherworld Weapon in Celtic and Germanic
Mythic Tradition, in “Folklore”, n. 83, p. 210-2109.

Reitzenstein 1924: Richard Reitzenstein, Weltuntergangsvorstellungen. Eine Studie zur
vergleichenden Religionsgeschichte, in “Kyrkohistorisk Arsskrift”, n. 24, p. 129-212.

Sabbatucci 1998: Dario Sabbatucci, Politeismo, vol. I, Roma, Bulzoni.

Scardigli 2004a: Piergiuseppe Scardigli (a cura di), Il canzoniere eddico, Milano, Garzanti.

Scardigli 2004b: Piergiuseppe Scardigli, Cosa cercare nel “Canzoniere eddico”, in Id. (a
cura di), Il canzoniere eddico, Milano, Garzanti, p. XIV—XX.

Schjadt 1981: Jens P. Schjedt, Véluspda — cyklisk tidsopfattelse i gammel-nordisk religion, in
“Danske Studier”, n. 76, p. 91-95.

Sirangelo 2014: Valentina Sirangelo, Dio della vegetazione e poesia, Roma, Aracne Editrice.

Solomon 2008: Lacramioara Solomon, Poetica elementelor in lirica lui Lucian Blaga, lasi,
Institutul European.

Sturluson 2006: Snorri Sturluson, Edda, a cura di Giorgio Dolfini, Milano, Adelphi.

Sora 1970: Mariana Sora, Cunoastere poetica si mit in opera lui Lucian Blaga, Bucuresti,
Editura Minerva.

Taylor 2011: Jennifer Taylor, An Introduction to Comparative Mythology, Dubuque, Kendall Hunt.

Teodorescu 1983: Alexandru Teodorescu, Lucian Blaga si cultura popularda romdneascd,
lasi, Junimea.

Todoran 1981a: Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul poetic, vol. I, Timisoara, Editura Facla.

Todoran 1981b: Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul poetic, vol. II, Timisoara, Editura Facla.

Turville-Petre 1964: Edward O. G. Turville-Petre, Religione e miti del nord, Milano, Il Saggiatore.

Turville-Petre 1967: Edward O. G. Turville-Petre, Origins of Icelandic Literature, Oxford,
Clarendon Press.

249

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)



Valentina SIRANGELO

Venedikov 1997: Ivan Venedikov, Terra di tesori / The Land of Treasures, in Roberto Berti,
Edoardo La Porta (a cura di), Glorie di Tracia. L’oro piu antico, i tesori, i miti / The
Glories of Thrace. The Most Ancient Gold, the Treasures, the Myths, Firenze, Ermes,

p. 25-32.
Vignola 1971: Bruno Vignola, La religione degli antichi Germani, in Pietro Tacchi Venturi,
Giuseppe Castellani (a cura di), Storia delle religioni, vol. Il, Torino, Unione

Tipografico-Editrice Torinese, p. 463-535.

von Tubeuf 1923: Karl Freiherr von Tubeuf, Monographie der Mistel, Miinchen/Berlin,
Verlag Oldenbourg.

Vulcidnescu 1985: Romulus Vulcanescu, Mitologie romdna, Bucuresti, Editura Academiei
Republicii Socialiste Romania.

Vulpe 1997: Alexandru Vulpe, La cultura Basarabi, in Grigore Arbore Popescu (a cura di), |
Daci, Milano, Electa, p. 23-25.

Norse Myth and Romanian Poetry.
Visions of Ragnarok in Lucian Blaga’s Peisaj transcendent

As poems like Rune and Goétterdimmerung testify, Germanic myth always excited
Lucian Blaga’s creative imagination. However, it is possible to identify the implied presence
of a Germanic — in particular, Norse — theme in Peisaj transcendent as well. This is a poem
that depicts a decaying cosmos yet which fortells its forthcoming regeneration. The purpose
of this essay — which proposes a comparison between Old Norse mythological literature and
contemporary Romanian literature through a mythocritical approach — is to illustrate that
many of the chaotic scenes which follow one another in Peisaj transcendent are very similar
to those of the Ragnarok, the awe-inspiring eschatological chapter of Eddic mythology. After
a historical-religious introduction on Ragnarok, the essay investigates two ornitomorphic
creatures portrayed in Peisaj transcendent: the “apocalyptic roosters” and the “birds similar
to water angels”. The former reminds one of the three roosters announcing the end of the
world and the final struggle between the gods and their enemies in Old Norse myth.
Nonetheless, since a cosmic renewal follows the Ragnarok, both the Norse roosters and
Blaga’s roosters preserve — apart from an apocalyptic characterization — their main symbolic
function of birds as foretellers of dawn. The latter — the water birds as messengers of the
other world — are brought to the strand by the sea of death, i.e. the same archetypical sea that
swallows the Earth during the Ragnarok. Subsequently, the essay analyses the signals of
rebirth in Peisaj transcendent, that is to say the Earth which “flares up as with fluctuating
waves” and the coffins which “sing under the grass by the thousands”. In these scenes, it is
possible to detect the double dynamics of world destruction typical of the Ragnarok —
including a flood or Deluge and eventually a great fire or Conflagration —, as well as the
aquatic and vegetal processes on which the regeneration of the cosmos structures itself in
Old Norse myth.

250

BDD-A27676 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:02 UTC)


http://www.tcpdf.org

