ANALISIS DEL ARTE DRAMATICO DE CERVANTES

Intidhar ALI GABER
(Universidad de Bagdad)

eperaali@yahoo.com

An Anlysis of Cervantes' Dramatic Art

The purpose of this paper is to analyse a set of literary and dramatic techniques that are used by Cervantes
in his theatre plays (comedy, tragedy, and entremés) which together form the theatre of characters.
Cervantes’ artistic technique stemming from classical works is most akin to the genre of tragedy, but he
often used theatrical elements which broke the classical models and the Italianising trend in the comedy,
in addition to a narrative thread that runs through all his entremés.

Keywords: Cervantes, dramatic genre; novelistic influence;

Aproximacion al arte dramatico de Cervantes

El arte dramatico de Cervantes suele distinguirse en dos épocas: la primera, que se inicid
con su regreso a Espafna después del cautiverio, sigue ain las reglas del clasicismo. Esta
representada por Los tratos de Argel y La destruccion de Numancia, ademas de las obras
perdidas que pertenecen al periodo anterior a Lope de Vega. A la segunda época le corresponden
las obras incluidas en el volumen que se publicé cuando Lope se habia alzado con la monarquia
de la comedia.

Ninguna designacion le cuadraria mejor a la labor de dramaturgo de Cervantes que la de
teatro de ensayo, una adecuacion de todos los elementos precedentes dramaticos, considerado asi
por su autor, ampliados y modificados con aportaciones propias de absoluta originalidad,
dandoles una forma definitiva (Avalle-Arce 1982: 655).

Cervantes empez0 a escribir teatro a su regreso del cautiverio, y de unas veinte o treinta
obras, que en el plazo de algunos afios estrend con éxito en Madrid, quedan diez titulos: Los
Tratos de Argel, La destruccion de Numancia, La batalla naval, La gran turquesa, La Jerusalen,
La Amaranta o la del Mayo, El bosque amoroso, La unica, La bizarra Arsinda y La confusa. Su
aficion al teatro fue incansable hasta 1615, cuando aparecid El engaiio a los ojos (Nagy 1965:
16).

Entre los motivos que han torpedeado el aprecio por la dramaturgia cervantina deberian
destacarse estos: el rechazo de sus contemporaneos, que tampoco lo aceptaron como dramaturgo;
la confusién reinante en el teatro cuando Cervantes escribid sus primeras obras; el rapido y
arrollador triunfo de Lope de Vega; ademas de la dificultad que supone para un investigador el
estudio de su teatro.

Entre las diversas interpretaciones, tan sélo es generalmente aceptado que Cervantes sintio
una fervorosa vocacion por el teatro. Por lo demads, de su teoria dramatica se ha dicho que es
cambiante, contradictoria, que carece de coherencia y también que constituye una teoria solida y

consecuente, pero que los nuevos rumbos del teatro le impidieron llevarla a cabo (Basanta 1981:
23).

129

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



Sin duda alguna, todas las obras dramaticas cervantinas llevan un especifico caracter que
nos muestra su genio, su manera de interpretar la materia del Arte y su concepcion del mismo,
que constituia la base de lo teatral.

Con este trabajo se pretende exponer una vision clara y sencilla de la dramaturgia
cervantina, generalmente marginada por la critica, analizando las relaciones del drama
cervantino con otras tendencias, segun los criticos del teatro cervantino (Warddropper, Valbuena
Prat, Hermenegildo, Bustos Tovar, E. Riley, Avalle—Arce, Asensio y Schevill-Bonilla).

La tendencia clasicista en el drama cervantino

La mayoria de la critica de literatura dramdtica supone que Cervantes fue el iniciador del
teatro nacional de la Edad de Oro y el precursor neorrenacentista del teatro barroco del siglo
XVII con su creacion escénica. Cervantes se distingue por un estilo movido entre dos tendencias:
el clasicismo y el renacentista. Y, como ya sabemos, el gran escritor vivid el cruce entre los
siglos XVI y XVII, una época que se caracterizo por las ideas y las formas renacentistas que
habian evolucionado y conducido a un tiempo donde se conformaba una nueva situacion socio-
politica; desde el humanismo universal y paganizante al sentido nacional y catdlico, desde la
contenida severidad del clasicismo a las desbordadas exuberancias del Barroco. De aqui
surgieron sus obras dramaticas inspiradas en las formulas estéticas clasicistas, que vieron la luz y
brillaron con su mayor esplendor en el periodo Barroco.

Cervantes no dejo de utilizar el criterio del clasicismo dominante en su juventud.
Cervantes, en general, sigui6 las normas clasicas de verosimilitud y respet6 las reglas. Para él,
aparte del problema técnico de las tres unidades, la creacion dramatica debia concentrarse en el
vigor de las pasiones y en la pintura de los personajes, Pedro de Urdemalas no es un ejemplo
desdefiable. En resumen, desde la primera época (1580-87), de la cual quedan dos comedias: Los
tratos de Argel y La destruccion de Numancia, Cervantes adoptod algunos aspectos de la nueva
formula lopesca como la ironia en La entretenida y la parodia en las Ocho comedias (Angulo
Egea 1998: 87).

A pesar de que Cervantes rompidé con los moldes clasicos en algunas de sus obras,
continuo siendo fiel a la tendencia clasica. Warddropper senala (1973: 155-156):

“no es necesariamente reflejo exacto del pensamiento de Cervantes. Cuando este vuelve al teatro,
su concepcion de la escena sigue siendo clasica, pero ya se habian impuesto las nuevas leyes de la
comedia barroca y, por tanto, muy a pesar de sus convicciones teoricas, Cervantes no podia hacer
caso omiso de las nuevas formas” (Ruiz Ramoén 2011: 114).

Por eso, si bien no aceptd enteramente el rumbo impuesto por Lope, sino que mantuvo una
cierta independencia, parece ldgico que se dejara influir por este en algunos aspectos, incluso
sabiendo que renunciaba a sus presupuestos teoricos (Basanta 198: 23).

Los comentaristas cervantinos suelen concentrarse en los problematicos criterios de la
sensibilidad personal. Esto, sin duda, debe llamarse clasicismo, pero es un clasicismo no de letra
sino de espiritu, y asi era el de Cervantes. Cuando se le censurd fue porque sus reparos no se
cefiian a la formula de la comedia lopesca, que pretendia imitar a sus contingentes. Es posible
que no se diga nada en realidad, las disyuntivas nunca descansan en oposiciones tan radicales
como el ser o el no ser, sino en problemas de matiz como en ser o en no ser de esta o aquella
manera.

130

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



Cervantes, como autor dramatico, sigui6 la tendencia clasicista de Virués y de Lupercio
Leonardo de Argensola en cuanto a métrica, numero de actos y constituciéon general del
argumento. Con La destruccion de Numancia siguid esta linea, también ensayod las comedias de
cautivo con Los tratos de Argel y las de costumbres apicaradas con Pedro Urdemalas. Sin
embargo, es en sus entremeses, como en La cueva de Salamanca, La guarda cuidadosa y El
retablo de las maravillas, donde se muestra en toda su amplitud el genio teatral de Cervantes
(Blecua Perdices 1989: 28). En su imitaciéon de los modelos clasicos de la Dido de Virués,
cuando Cervantes comenz6 su produccion teatral, las comedias se dividian ya, por lo comun, en
cuatro actos, y de este numero constan, precisamente, Los tratos de Argel y La destruccion de
Numancia. Algunas obras del mismo Virués y dos de Lupercio Leonardo de Argensola (Isabela
y La Alejandra) estan escritas en tres actos, pero probablemente fueran reformadas o refundidas
para una impresion y no fuera aquel su estado primitivo.

En consecuencia, pues, no es del todo improbable que Cervantes introdujera la norma de
los tres actos o que, por lo menos, contribuyera a arraigarla, pero no parece que su reduccion se
efectuara desde los cinco actos sino desde los cuatro.

Respecto a la tragedia de La destruccion de Numancia, ha sido calificada por algunos
criticos (Par Hermenegildo y Menéndez Pelayo) la mejor tragedia espafiola del siglo XVI y una
de las mas importantes del teatro espafol, mientras otros alemanes consideran la tragedia de
Cervantes apasionadamente como ejemplo de restauracion de la tragedia antigua; como perfecta
realizacion del drama nacional romantico (Fernandez Lopez, 2014). En ella se explica como se
produce en la ciudad de Numancia un asedio y como los habitantes prefieren la destruccion
colectiva antes que entregarse al enemigo.

Esta obra pertenece, pues, en lineas generales, al grupo de las tragedias de orientacion
clasicista muy del gusto del renacimiento espaiol, que, segun se vio, tuvieron un amplio cultivo
durante aquellas décadas. Aun asi, se aparta notablemente de ellas.

En primer lugar, por la libertad de su construccion no atenida a las unidades (libertad que,
precisamente, tenia que ser motivo de censura para los neoclasicos del siglo XVIII), por la
mezcla de las figuras alegoéricas con las reales y por la indole colectiva del protagonista.

En segundo lugar, La destruccion de Numancia representa, sobre todas las tragedias afines
de su tiempo, una superacion indiscutible como creacion de valor humano y literario. “Abandoné
la hueca declamacion —dice Hermenegildo—, la trivialidad incidental y la presentacion del horror
por el horror que hacian los tragicos contemporaneos. La destruccion de Numancia es modelo de
simplicidad, rectitud y verdad” (1961: 373).

Aludiendo después a sus momentos de gran intensidad dramatica, en los que Cervantes
salva el escollo de las atrocidades y truculencia en que habian venido a dar todos los tragicos de
su tiempo, escribe: “El horror dramatico de Cervantes esta elevado a las mas puras esencias
heroicas. Lo que mds impresiona es, sin duda, el patetismo espartano con que se dejan aparte los
sentimientos aislados ante la idea de la patria” (Hermenegildo 1961: 387)

Luego, Menéndez Pelayo, resumi6 muy exactamente los méritos esenciales de la gran
tragedia cervantina:

”El tnico espaiiol que se acercd instintivamente a la ruda manera de Esquilo fue (aunque parezca
extrafio) Miguel de Cervantes en su Numancia, con aquel proceder por grandes masas, aquella
imperiosa fatalidad que mueve la lengua de los muertos e inspira agiieros, vaticinios y presagios;
los elementos épicos (narraciones, descripciones, etc.) que se desbordan del estrecho cuadro de la
escena, lo mismo que en Los Siete sobre Tebas; el asunto que no es una calamidad individual, sino

131

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



el suicidio de todo el pueblo y, finalmente, el espiritu nacional que lo penetra y lo informa todo”
(1925: 56-57).

Por otra parte, desde el punto de vista de José Jesus Bustes, La destruccion de Numancia es
el mejor intento de recrear en espafiol la tragedia de Esquilo, cuya obra Los Persas influye
visiblemente en ella. Sin embargo, se aparta del modelo clésico y no se respetan las unidades vy,
esta vez, el protagonista es un colectivo, es decir, todo un pueblo (Bustos Tovar 1985: 126).

Las figuras alegodricas (Espaiia, el rio Duero, la enfermedad, el hambre, la guerra, la fama),
muy discutidas, han sido estimadas, en general, como perjudiciales para el tono realista de la
obra; pero es igualmente cierto que intensifican poéticamente el halo de majestuosidad tragica
que envuelve a los sucesos. Por lo demas, ninguna de ellas interviene en la accion, hecho que, de
producirse, si que hubiera quebrado el plano real de la obra, ya que su papel es semejante al
desempefiado por el coro de la tragedia griega.

Igual que la ausencia de protagonistas individuales, sustituidos por una ciudad entera, se
hace La destruccion de Numancia prototipo de drama colectivo, solo superado en este aspecto
por Fuenteovejuna de Lope de Vega y émulo de Los persas de Esquilo, cuyo influjo sobre la
obra de Cervantes es visible. Este caracter, que mas parece propio de la épica que de la
dramatica, explica por igual las excelencias y los defectos de la obra. Con la eleccion de este
tema patrio y la dominante fuerza dramatica con la que doté muy acertadamente Cervantes la fria
tragedia clasicista de la época, adquiere una intensidad y calor que ninguno de sus otros
cultivadores habia conseguido infundirle. Asi, los héroes numantinos en particular, sin dejar de
ser personajes individualizados en una realidad histérica perfectamente determinada,
evolucionan conjuntamente gracias a esta resonancia épica colectiva (Alborg 1970: 52-57).

En conclusion, la realizacion de una tragedia como La destruccion de Numancia, sobre el
unico tema hispano de verdadera estructuracion clasica, consiguid, con gran belleza y emocion,
superar en todo los intentos de otros dramaturgos coetdneos, simples imitadores, sin el sentido
aristotélico del género, basandose en una gradacion tan emotiva como desacertada (Avalle—Arce
1982: 657), al mismo tiempo se trata de un tema tragico de contenido historico, al que Cervantes
supo darle una validez universal. Esto explica el éxito que esta obra alcanzé en épocas
posteriores ante acontecimientos similares a los hechos que dramatiza, tales como el cerco de
Zaragoza (guerra de la independencia), o el sitio de Oviedo (guerra civil espafiola).

Esta obra es el fruto de la aportacion de Cervantes a la historia de la tragedia renacentista.
Dividida en cuatro actos, el disefio argumental suma fuentes historicas (Alfonso X, Ambrosio de
Morales) y legendarias (Séneca, Lucano, Ercila). La tragedia se nutre del conflicto entre militares
romanos y los ciudadanos de Numancia, considerandolos a todos opresores y oprimidos dentro
de un mismo plano de heroismo. Por otra parte, lejos de esbozar un cuadro arqueoldgico del
inmortal sitio, Cervantes trascendi6 la anécdota, otorgandole un valor universal al proposito final
de la pieza, en relacion con Espafia y con el mundo en general por su abierta actitud en contra de
la guerra. No es extrafio que, hechas algunas modificaciones de caracter tendencioso, la
representacion de La destruccion de Numancia sirviera de estimulo y ejemplo en ocasiones
similares, como en el asedio de Madrid por las tropas franquistas en 1937.

En esta primera etapa, dominada por los gustos clasicistas, Menéndez Pelayo habia
extendido su estimacion por la obra, no solo con respecto al género tragico, sino al teatro. Dentro
de la época prelopista dice: “La destruccion de Numancia, mas celebrada por los criticos
extranjeros que por los nacionales, es sin comparacion la obra de mas mérito que produjo el
teatro espafiol anterior a Lope de Vega” (Alborg 1970: 58).

132

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



La tendencia italianizante en el drama cervantino

Dicha cuestion es un tema de debate para muchos criticos cervantinos, porque hay muchos
hechos especificos que estan todavia confusos y una serie de adaptaciones o influencias
generales que no estan extensamente estudiadas, pero la mayoria confirman la intensidad del
influjo italiano. Esto es innegable en las obras y en el desenvolvimiento intelectual de Cervantes,
aunque no sea un italianista como otros coetdneos espafoles; por lo tanto, intentamos abordar
una breve indagacion para determinar algunos aspectos del influjo italiano de los que se nutren el
pensamiento y el arte dramatico del gran escritor; igual que contribuyen en la creacion de los
fundamentos basicos de su técnica literaria.

Generalmente, la literatura espafiola del Siglo de Oro atestigué la apertura hacia el
Renacimiento italiano. Muchas eran las expresiones italianas asimiladas que llegaban desde el
Renacimiento, pero al mismo tiempo se espafiolizaban las técnicas y los estilos se adaptaban atin
mas a la tradicion espafiola. Cervantes es uno de los escritores que aporto la influencia de este
corriente. Durante los afios que estuvo en Italia, Cervantes se dejo influenciar por los literatos y
los poetas italianos e imagind como seria el espejo de su alma dentro de aquel ambiente italico
poblado de especies renacentistas. Durante sus afios como soldado, Cervantes, con la justeza
critica tipica de un verdadero bidgrafo, indagd mas en verosimilitudes psicologicas que en
curiosidades literarias. La descripcion hecha por el escritor Benjamin Jarnés sobre la relacion
entre Italia y la inspiracion literaria de Cervantes, dice:

“Esta es la Italia que conoce Cervantes. Aqui, él encontr6 la huella de la patria impresa en las
ciudades, en las almas y en las costumbres. Como buen creyente, hallo en la reaccion catdlica un
acomodo para su fe. Hombre de no muy amplia doctrina y de moévil espiritu, dio con una facil
literatura que hacia cerca de dos siglos nutria a los escritores de su pais. Italia aparecera
frecuentemente en sus obras, ya como un vivo recuerdo de cosas lejanas iluminadas por el
espejismo de la juventud perdida, ya como un eco de voces inspiradas antes oidas en aquellas
orillas que vieron derrumbarse las primeras esperanzas errabundas que el poeta sold6” (Jarnés
2006: 38-55).

Cervantes se entrega a la lectura de los poetas y escritores italianos, donde adquiere parte
del caudal de doctrina y de erudicion que tan claramente se hace visible en sus escritos. Aunque
no por ello pierde de vista a los viejos maestros de Grecia y Roma, a quienes contempla siempre
como modelos. Puede verse muy claramente en las imitaciones que en sus escritos abundan, de
Apuleyo y de Heliodoro, de Horacio y de Virgilio. No por ello sigue de forma docil las huellas
de la naturaleza, sino que busca nuevos rumbos atin por descubrir.

Entonces, la Italia renacentista dejé una profunda influencia en la inspiracién literaria de
Cervantes y un entusiasmo interminable. Gracias a ella dejé numerosos testimonios esparcidos
por todas sus obras. “Admirandole también —dice en El licenciado Vidriera después de enumerar
los variados vinos que habia probado en una hosteria de Génova— los rubios cabellos de las
genovesas y la gentileza y gallarda disposicion de los hombres, la admirable belleza de la
ciudad, que en aquellas pefias parece que tiene las casas engastadas, como diamantes en oro”
(Alborg 1970: 28).

Por otra parte, Valbuena Prat (1969: 11), en su sintesis, explica que el teatro de Cervantes
es tanto un exponente del teatro renacentista aprendido en su viaje a Italia como una bella fusion,
un exponente del teatro documento (toda la gama de temas de cautivos) dotado de un sentido
nacional. Y, en su segunda época, un aprovechamiento de la técnica y versificacion de Lope, sin

133

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



perder por eso su personalisima interpretacion. Tal y como puede verse al final de Pedro de
Urdemalas la réplica a la comedia del Fénix. Ademas, su vasta experiencia en Italia lo
familiarizd con el Humanismo y el Renacimiento. Todo lo cual lo habia llevado hasta el
conocimiento de las principales ideas del pensamiento de su época. Su variada formacion
literaria y el interés de su teoria de la literatura ha sido ampliamente demostrado por E. Riley
(1971: 293-322).

También hubo otra aportacion cervantina: Cervantes cred y espafiolizo el género italiano
de novellieri, puesto que no habia una tradiciéon de novela corta. Ademas, segin Menéndez
Pelayo, la influencia de Boccaccio fue decisiva en su estilo: “Ningin prosista antiguo ni
moderno ha influido tanto en el estilo de Cervantes como Boccaccio” (Basanta 1981: 11)

Aun y prescindiendo del peligro del Renacimiento y de la Contrarreforma, hay que tener en
cuenta lo larga que fue la vida de Cervantes y lo profundo que fue el desarrollo de su actitud
vital. Decir que Cervantes fue un hombre severo, tipico representante de la Contrarreforma, seria
como identificarlo con el espiritu contrarreformista, tal y como hace Hatzfeld. Si se hace desde
una posicion contraria significa, por ejemplo, que todos los maridos que aparecen en las obras de
Cervantes que son engafiados acaban puntualmente reconociendo que la responsabilidad del
engafio es, sobre todo, de la mujer.

El naturalismo cervantino, sobre la ley canodnica, la ley de la naturaleza sobre el aspecto
sacramental del matrimonio y la libre decision de los conyuges se remontan, sin duda, a los
novellieri y a su inspirador Boccaccio. Lo mismo se puede decir del espiritu de la burla, que se
encuentra como la concepcion naturalista del matrimonio en El celoso extremerio, ademas de en
algunos entremeses y en el Pedro de Urdemalas; mas tarde, Cervantes aprendio la prudencia y se
adecuo a las circunstancias. Hay una revolucion en €1, desde el espiritu heroico y nacionalista de
la primera madurez hasta una actitud critica frente a la realidad espafola, actitud en la que se
revela un fondo en el que confluye su origen cristiano nuevo, en el que ya es dificil poner en
duda las vetas erasmistas de su formacion, ademas de su larga congenial experiencia italiana
(Meregalli 1980: 45).

Otro aspecto del influjo italiano que destacod fue la utilizacion de la poesia italianizante o
tradicional intercalada en las piezas dramaticas. Cervantes dedico sus primeras literarias a la
poesia y al teatro, géneros que no abandono6 a lo largo de su vida creadora y en los que también
destaco, alcanzando en ocasiones una calidad mas que notable. Su obra en verso es abundante
porque es como escribid la mayor parte de su teatro, algunos poemas sueltos y otros muchos
intercalados en sus obras en prosa. Cultivo la poesia italianizante y la tradicional, y en ambas
vertientes dejo muestras valiosas: Poemas menores.

En la vertiente italianizante, Cervantes se inicid como poeta bajo la huella de Garcilaso de
Vega, Fray Luis de Ledn y Herrera. E. Rivers (1971: 119) explica que la influencia de Garcilaso,
con el que empezd compartiendo el idealismo neoplaténico y la fe en la naturaleza, perdur6 hasta
sus ultimas composiciones. Basanta Garcilaso adopté el endecasilabo cuando nacieron una
pléyade de poetas petrarquistas italianos. Gracias a la intuicion de Garcilaso, el petrarquismo por
fin se integro en la cultura espafiola perfectamente (Basanta 1981:15).

En verso escribi6 las diez piezas extensas de su teatro que se conservan y dos de sus
entremeses, ademas de abundantes composiciones de esta indole incluidas en sus novelas,
escribidé también varias poesias que se aparecieron en diferentes cancioneros de la época.
Cultivo, de la misma manera, la poesia italianizante, con una gran diversidad de metros, sonetos,
¢glogas, canciones, octavas reales, tercetos, sextinas e, incluso, utilizo el verso libre (Alborg
1970: 34-35).

134

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



En cuanto al orden de pensamiento, predominaban los preceptistas aristotélicos, sin excluir
toda la corriente platonica que empapo de idealismo al siglo XVI. Cervantes, sin olvidar el
influjo directo de la cultura italiana, vivid en el platonismo, en Ledn Hebreo; y en ese sentido fue
interesante la actitud estética de Lope, tan lleno de alusiones platénicas, incidentales, en las
comedias y demds obras en comparacion con el autor del Quijote. Por otra parte, Cervantes
recogid los fermentos erasmistas del siglo XVI, ya fuera directamente o de segunda mano, y al
inocularlos en su obra adquirid tonos y aspectos excepcionales dentro de su generacion
(Valbuena Prat 1982: 24-25).

En el teatro, la versificacion es también desigual, mds premiosa en las obras de los
comienzos que en las comedias de la segunda €poca. En estas llega a finos matices de inspirada
versificacion como en La Gran Sultana. Esta comedia es, tal vez, aun sin llegar a los primores
recogidos en Pedro de Urdemalas, la que se escribidé con una versificacion mas constantemente
fluida, tanto para lo serio como para lo humoristico. Puede servir de ejemplo de lo segundo los
juegos ingeniosamente expresados del gracioso Madrigal. El profundo dramatismo expresado en
los versos de Los Bairios de Argel es un ejemplo lirico, asi como el romance que cantan los
cautivos: “A las orilla del mar”, con el estribillo: “jCuén cara eres de haber, oh dulce Espafia” o
la descripcion del Guardidn: “Sali6 el sol esta mafiana, —y sus rayos imprimieron— en las nubes
tales formas —que aunque han mentido, las creo...”; o la rica, pintoresca y magnifica forma de
Pedro de Urdemalas, que encierra aires populares de gran encanto, como las coplas de la noche
de San Juan (Valbuena Prat 1982: 39):

”Nifia, al que esperas

en reja o balcon...

a la puerta puestos —de mis amores,
espinas y zarzas—, se vuelven flores.”

En la entretenida, ademas de un buen soneto a la esperanza, “—Por ti, virgen hermosa,
esparce ufano—", se halla la mejor letrilla burlesco sentimental, digna de Géngora pero que
compuso Cervantes:

i Tristes de las mozas
a quien trujo el tiempo,
por casas ajenas

a servir a duefio...!”

Otro caso donde se puede comprobar la influencia italianizante de Cervantes se encuentra
en las adaptaciones de los episodios de la novela que tenia historietas moldeados en la
imaginacion colectiva o popular. Aunque su originalidad no reside en la materia, sino que se
haya en el modo de enfoque, en el repertorio de entes comicos y en la tonalidad del didlogo. Para
ilustrar este aspecto se tiene el claro ejemplo de La cueva de Salamanca comparado con
Derfahrende Schueler mit dem Teufelbannen (El escolar andariego y el conjuro del diablo), una
farsa carnavalesca que en 1551 compuso Hans Sachs, el zapatero poeta de Nuremberg. Ambas
obras explotan el mismo tema coémico del escolar nigromante que rodaba por varias naciones. La
semejanza entre ambos argumentos se vio muy clara hace ya mas de cien afios por Von der
Hagen, el cual estudio la difusion del asunto por Francia, Alemania e Italia. No se sabe a ciencia
cierta si Cervantes recibid la sustancia narrativa por via oral o por algin libro italiano no

135

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



identificado, aunque hacia Italia orientan los nombres de la mujer y el marido, Leonardo y
Pancracio.

El modo de manipular un material mostrenco, ya dramatizado por otro autor de farsas,
podria poner en relieve tanto la personalidad de Cervantes como las convenciones y limitaciones
del género que cultivd. La imaginacion cervantina se transport6 en forma de material folkldrico a
las pautas y tradiciones del entremés, con una actualizacion de las situaciones y los tipos de
confrontacion con su experiencia y la de los espectadores. El resultado fue instructivo, tanto para
las normas vigentes en el tablado como para los gustos e intenciones del escritor.

Dentro de todas las modificaciones que hizo Cervantes a la historieta tradicional, unas
obedecian a la censura tacita de la comunidad, otras a la urgencia de dar a los sucesos una
ambientacion nacional, otras a la conveniencia de eliminar partes muertas teatralizando
intensamente la entrada y el final y, por Gltimo, otras al clima de regocijo que lo dominaba todo y
culminaba en el desenlace (Asensio 1970: 20-21).

La diferencia entre las dos obras de Hans Sachs y las de Cervantes se debe no so6lo a la
personalidad de sus autores, sino a que cada uno de ellos se movia dentro de su area literaria y
social. Cervantes se ajust6 el asunto: la construccion teatral y el lenguaje escénico a las
esperanzas de los espectadores que seguian avezados a la modalidad de entremés, e hizo un
género menos autonomo y desvinculado ya tanto de los autos primitivos como de la comedia en
tres actos absorbente y floreciente.

Otra fuente indica las analogias entre los relatos italianos, o de inspiracion italiana, con las
obras de Cervantes desde el punto de vista tanto genérico como tematico. En el teatro de
Cervantes, concretamente en el entremés de El viejo celoso, se encuentra el mismo personaje
comico de la historia de El celoso extremerio, Carrizales, rebautizado como Caiizares. Para
numerosos cervantistas, la novela se inspird claramente en las obras de Boccaccio, Bandello y
Straparol. Y para Eugenio Asensio la anterioridad de la novela tiene fuertes garantias en la
relacion usual entre el jocoso y lo tragico.

Una regla que se repite continuamente es la del tratamiento serio de un asunto que antecede
al cémico, que el poema épico vaya adelante del burlesco. Lo que no convence es la hipotesis
propuesta por Schevill-Bonilla, en ella se afirma que el entremés seria “un esbozo del ensayo
preliminar de la famosa novela cervantina” (Comedias y entremeses Tomo VI, 156). La
historieta estaba ya plasmada en version novelesca, en tono tragico, y Cervantes la pas6 al
registro entremesil entremezclandola con juguetonas ocurrencias tomadas ya de la tradicion oral,
es decir, de la literatura (Asensio 1970: 23-25).

A Ttalia y su literatura, que Cervantes amo tanto, son a quienes debe mas. Ya Adolfo
Bonilla, en 1916, encontrando el entremés “por el asunto y la forma enteramente aretinesco” y
extranado por las “demasiado picantes alusiones no muy frecuentes en cervantes”, concluia que:
“todo el ambiente es, en efecto, italiano, y lo son asimismo las costumbres retratadas”,
(Entremeses, XXXIV). Pero quedod reservado a Stanislav Zimic el sefialar un probable alimento
literario: en la novela quinta de la parte primera de Mateo Bandello, Bindoccia, igual que
Lorencica, engafia a su marido, pues “separada del marido solo por una puerta, emprende con ¢l
una conversacion en que ella se refiere ambiguamente a lo que esta ocurriendo”. Comprobando
esta curiosa analogia, Zimic (1967: 29-41) descubri6 la huella de Bandello “visible en el tema,
en los episodios, en el ambiente, en algunas expresiones verbales y muy importante, en el tono
general del entremés”.

Finalmente, anadiendo lo mencionado, otra imitacion italiana que sigui6 Cervantes en sus
comedias urbanas o de costumbres asimila la comedia dell’arte como oposicion a los

136

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



casamientos entre viejos y mozas, o un gusto por afrontar y dominar los riesgos de situaciones y
chistes escabrosos. Una coincidencia tan llamativa hace posible el préstamo (Asensio 1970: 26).

La influencia novelistica en el drama cervantino

El drama cervantino es un reflejo de la personalidad del propio Cervantes que, como
novelista, manifiesta aspectos y hechos de su vida, que tienen como escena la grandeza y la
miseria de Espafia en cuanto a crisis de valores, utilizando el arte de mezclar dos géneros: novela
y drama. En consecuencia, presenta una produccion sintética del autor que se asoma en varios
lugares a lo largo de la produccion dramético-novelesca. Esta técnica la aplica en algunas de sus
obras teatrales, donde se puede observar la asimilacién o derivacion de sus novelas pastoriles y
quijotescas a través del asunto, el personaje y el didlogo.

Cervantes, respecto a su cautiverio, se puede decir que constituye el periodo mas dramatico
de su vida, recogid en su teatro emocionantes episodios de heroicidad y martirio, (como en E/
trato de Argel, La destruccion de Numancia, La Jerusalén o La bizarra Arsinda) junto a las
vacilaciones de los tibios la més honda doctrina catolica, sobre la redencidon y cooperacién con
las obras. Lo que si hay en Cervantes es una profunda y activa religiosidad del hombre seglar, a
diferencia de la posicion contemplativa del mistico.

A continuacion se va a mostrar la dramatizacion de sus novelas o lo novelistico en su arte
dramatico.

Ludwing Pfandl, con su profundo estudio reflejado en la obra Historia de la literatura
Nacional Espariola en la Edad de Oro, asegura:

”Los dramas de Cervantes se parecen mucho a la novela dialogada. El maestro del narrar y del
escribir no puede disimular en la escena, y las figuras de sus historias en prosa no le abandonan ni
cuando trabaja en el manuscrito de sus dramas. Pedro de Urdemalas procede de la sociedad de La
Gitanilla” (Pfandl 1952: 127).

También existe paralelismo en los asuntos y pasajes de El trato de Argel y El amante
liberal; Los barios de Argel y El Cautivo; Pedro de Urdemalas y La gitanilla y entre El rufian
dichoso y Rinconete y cortadillo.

Esta gitanica que parece ser de elevado origen, acaso reina o princesa, destaca por su
fineza, aunque también por su ingratitud al final de la comedia, cuando se descubre su origen :

’Inés—

Haz algtin bien, pues podras

a nuestro gitanos pobres” (vv. 2652-54)
”Belica—

Dame, Inés, un memorial

que yo le despacharé” (vv. 2658-60)

Se dice que esta parte de la comedia se parece a La gitanilla debido a la presencia de
Belica, gitanos, Maldonado, conde de gitanos; y otros detalles. En ambas se encuentra el
fenomeno de la anagnorisis. Hacia el final de La gitanilla se descubre el origen noble de la
gitanica Preciosa, Constanza; y en la comedia, que contiene una proporcion mayor de fantasia,
un caballero anciano, Marcelo, es el narrador de la extrafia historia. Es decir, lo relativo al origen

137

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



de Belica, Isabel, en romance (vv. 2392-2551). Belica es elevada al rango de princesa de la corte
por ser hija de Rosamiro, hermano de la reina, y de la duquesa Félix Alba. Desde antes del
descubrimiento, ambas gitanas, Belica y Preciosa destacaban por su belleza, donaire y
discrecion, ademas de sus cantes y bailes maravillosos (Nagy 1965: 25-26).

“Sali6 la tal Preciosa la mas unica bailadora que se hallaba en todo el gitanismo”. (La
gitanilla).

“Rey—

Gitana tan entendida

muy pocas veces se ve.” (vv. 1655-57)
”Maldonado—

Pero Belica es extremo

de donaire, brio y gala.” (vv. 2007-9)

Maldonado, conde de gitanos, le describe a Pedro la vida gitanesca y su libertad exaltada,
que aparece de manera similar a E/ coloquillo de los perros. Este amor a la libertad es una de las
mas notables caracteristicas del gitano, y esto queda muy bien ilustrado cuando se hace del
gitano una figura teatral. Naturalmente no deben faltar el ceceo y la lectura de la suerte (Ibid.,
27).

Los reyes:

“bailan de gitanas
miralas el rey” (vv. 2980-82)

El asunto gitano tiene un extenso desarrollo en las obras de Cervantes. Ademas de las
novelas citadas, Ginés Pasamonte afirma que también E/ Quijote es afin al tipo gitano: “el cual,
por no ser conocido y por vender el asno, se habia puesto en traje de gitano, cuya lengua y otras
muchas sabia hablar como si fueran naturales suyas” (Del Arco y Garay 1951: 674).

Cervantes lo acota en la jornada primera de Pedro de Urdemalas. En La gitanilla:

“Cernores, dijo Preciosa que, como gitana, hablaba ceceoso, y esto es artificioso en ellas, que no
naturaleza” (Nagy 1965: 27).

Otro asunto hay en la comedia Pedro de Urdemalas, se trata del mundo de la novela
picaresca llevado a escena, y es por su tono que llega a ser una ampliacion de la primera parte de
El rufian dichoso. La trama se parece bastante a la de La Gitanilla: un picaro que ha recorrido
todos los oficios se va a vivir con una tropa de gitanos por amor a una joven. El nombre del
protagonista, que aparece en otras obras de la época y en algunas bastante anteriores, debia ser
sinonimo de esta clase de personaje tretero y vividor; y, como tal, formaba parte de una doble
tradicion, oral y escrita, pero Cervantes lo recrea con una absoluta originalidad enmarcandolo en
una variada sucesion de escenas entre picaros, rufianes y gentes de parecida laya, con quienes
Pedro ejerce a pleno gusto el repertorio variadisimo de sus trapacerias. A tono con el ambiente,
la comedia recoge supersticiones y costumbres populares de gran valor folklorico, como las de la
noche de San Juan, con sus bailes y cantos gitanos, algo asi como ilustraciones musicales que,
probablemente, tuvieron un gran efecto escénico en las representaciones de la época. Con todo,
Cervantes no dejo de entremezclar elementos de idealizada noveleria. La gitana resulta ser al fin
sobrina de la reina, y el matrimonio se frustra porque vuelve con los suyos [...] (Nagy 1965: 67).

138

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



Cervantes, en varios lugares de su produccion teatral, utilizd elementos pastoriles
novelisticos, sus tres comedias, La casa de los celos, El laberinto de amor y Pedro de
Urdemalas, contienen el mismo elemento pastoril que existe en La Galatea.

Hay quienes le conceden a Cervantes la genialidad de novelista y le niegan el valor
dramatico de los entremeses. William S. Jack, al historiar el género desde su cuna hasta
Cervantes, afirmo rotundamente que fue un “excelente escritor, pero mediano dramaturgo”
(William 1923: 123-126) porque sus entremeses, escritos con primor, carecen de calidad teatral.
Una prueba de ello seria el hecho de que nunca subieron, en su tiempo, a los escenarios, ni
pasaron la prueba de la representacion.

En los entremeses utiliza un procedimiento distinto que aporta al género la
esquematizaciéon de un proceso novelistico o introduce las notas de la novela que desbordan el
caracter teatral del entremés. En palabras de Asensio, “Cervantes remoza el entremés importando
a su campo temas y técnicas de la novela”. Esta incorporacion, o mas bien simbiosis, dice el
citado critico que se realiza por tres procedimientos diferentes: unas veces simplifica mediante
felices esquematizaciones lo que habia sido un lento proceso de la accion novelesca, como
sucede al trasponer al entremés de El viejo celoso el motivo central de El celoso extremerio
condensado en aquel didlogo entre Lorenza, la joven urgida de amor y casada con un viejito, y su
sobrinilla Cristina. Este didlogo introduce en el entremés descripciones propias de la novela, que
desbordan el marco del teatro menor, o se podria decir mas bien del teatro simplemente, como
sucede en El juez de los divorcios, cuando el soldado pobre se demora en un par de parlamentos
para trazar la silueta de pretendiente favorecido en una provechosa comision de provincias.
Ademas, el entremés del viejo es una dramatizacion de la novela ejemplar de El celoso
extremerio. En El viejo celoso Cervantes transpuso al plano del entremés el nudo anecdotico de
su novela El celoso extremerio, pero simplificando la accion y la complejidad psicologica,
eliminando personajes y trocando la dramadtica congoja del viejo por la burla comica (Nagy
1965: 78)

Un tercer procedimiento, equidistante de los anteriores, representa el nivel mas alto del
entremés cervantino, consiste en ampliar y ennoblecer, aspirando a una dimensién humana mas
honda, lo que habian sido los personajes basicos del entremés, tales como el bobo y el fanfarron
y a los que Cervantes enriquece con una variada gama de matices, dotandoles, en la medida que
consiente la apretada naturaleza del género, de ricas y profundas resonancias humanas (Alborg
1970: 71).

Por ultimo, existe otro asunto, Cervantes convirtiendo en material teatral el tema de E/
retablo de las maravillas, que es adoptado del cuento de don Juan Manuel, El Conde Lucanor,
(una exposicion del tema se halla en Molho 1976: 35-214). Cambi6 los palacios y las cortes
reales por una aldea espanola, anadi6 a las causas que impedian ver el retablo, bastardos y
cornudos, por la impureza de sangre; es decir, la ascendencia de cristianos nuevos. En resumen,
espafioliz6 el tema y lo situd en uno de los problemas sociales de su época (Asesino 1970: 189).

Conclusion
Para finalizar, se observa un evidente equilibrio dramatico en la concepcion de cada obra,

desarrollada con la técnica propia y la estructura que requieren el tema, el argumento y la accion,
sin la utilizacion de faciles formulas teatrales.

139

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



Generalmente, la experiencia personal del autor durante su estancia en Italia y los sucesos
dramadticos que pasaron en su vida, como su cautiverio en Argel, junto a su aficion como hombre
de letras, contribuyeron en la creacion de una produccion dramatica de caracteristicas
distinguidas.

Se puede decir que la estructura dramatica cervantina se divide en tres corrientes: el
clasicismo, que se caracteriza por respetar la regla de reducir las jornadas a tres y la
verosimilitud escénica de los hechos que dramatiza y la sensibilidad de sus personajes; lo
italianizante, por la versificacion en sus obras, la utilizacion de piezas dramaticas italianistas y
por la utilizacién de un método que incluye convertir las historietas moldeadas en la imaginacion
colectiva como argumento para su teatro con algunos modificaciones; y el ultimo es novelistico,
cuando se comenzaron a dramatizar sus novelas, en particular las aventuras quijotesca y
pastoriles, donde se puede observar la asimilacion o derivacion de sus novelas pastoriles y
quijotescas a través del asunto, el personaje y el didlogo.

A veces entra mas de una tendencia en el analisis del arte dramatico de Cervantes, por
ejemplo, el marco de la tendencia de la experiencia novelistica incluye la tendencia italianizante.

En el marco de la tendencia general de la experiencia literaria de Cervantes hay que
colocar los dos problemas mas importantes que esta experiencia plantea: problemas cuyo alcance
es decisivo para la misma interpretacion general de la personalidad de Cervantes y su obra:

Se alude a sus relaciones novellieri y, especificamente, con Boccaccio y el poema
caballeresco especificamente con Ariosto. Se trata de argumentos que han sido tratados desde
puntos de vista fuertemente prevenidos, precisamente porque implican o llevan a interpretar
divergentes de la personalidad de Cervantes en sus manifestaciones mas caracteristicas.

Asi, se crea su teatro bajo muchas denominaciones: imitacion, adaptacion, aportacion,
renovacion, de tal forma que la imitacidon y adaptacion se clasifican bajo la influencia clasicista;
aportacion y renovacion bajo la influencia italianizante. En fin, Cervantes une en sus obras lo
antiguo o clasico con lo nuevo y contemporaneo, lo que da el resultado un teatro de caracter.

Bibliografia:

ANGULO EGEA, Maria.“Blas Antonio de Nasarre (1689-1751) y la entrenida de Cervantes”, Cuadernos de
llustacion y Romanticismo, num 6, 1998: 75-92.

AVALLE—ARCE, Juan Bautista. Historia de la Literatura Espariola II: Renacimiento y barroco siglos XVI XVIIL
Madrid: Taurus, 1982.

ASENSIO, Eugenio. Miguel de Cervantes entremeses. Valencia: Castalia, 1970.

ALBORG, Juan Luis. Historia de la literatura espaniola: época Barroca. Madrid: Gredos, 1970.

BASANTA, Angel. Cervantes, Cuadernos de estudio. Madrid: Cincel Edice, 1981.

BLECUA PERDICES, José¢ Manuel. Altas de literatura esparniola. Barcelona: Jover, 1989.

BUSTOS TOVAR, José Jesus. Diccionario de Literatura Universal. Madrid: Generales Anaya,1985.

CANAVAGGIO, Jean. Cervantés dramaturge: un thédtre a naitre. Paris: Presses Universitaires de France,1977.

CERVANTES, Miguel. Entremeses, Eugenio Asensio (ed.), Madrid: Editorial Castalia, 1993.

DEL ARCO y GARAY, Ricardo. La sociedad espaiiola en las obras de Cervantes. Madrid: Patronato del IV
Centenario del nacimiento de Cervantes, 1951.

FERNANDEZ LOPEZ, Justo.‘‘Literatura espafiola, Hispanteca— Lengua y cultura hispan”. Recuperado de
http://hispanoteca.eu/Literatura%?20 espafiola/siglo %20 XVII-Barroco Miguel% de %20 Cervantes, 2014.

GARCIA AGUILAR, Ignacio; GOMEZ CANSECO, Luis. y J. SAEZ, Adrian. EI teatro de Miguel de Cervantes.
Madrid: Visor, 2016.

GONZALEZ MAESTRO, Jests. Calipso eclipsada: el teatro de Cervantes mds alld del Siglo de Oro. Madrid:
Verbum, 2013.

140

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)



%

* *, Anuario de Estudios Cervantinos, Cervantes en escena. Nuevas, interpretaciones del teatro cervantino
XIII.Vigo: Editorial Academia del Hispanismo, 2017.

GONZALEZ, Aurelio ““El gracioso de Cervantes, un modelo alternativo’. Revista sobre teatro dureo, Canada,
num.2, 2008.

HATZFELD, Helmut. EIl «Quijote» como obra de arte del lenguaje. Madrid: Instituto Miguel de Cervantes, 1972.

HERMENEGILDO, Alfredo. Los tragicos esparioles del siglo XVI. Madrid: Fundaciéon Universitaria Espafiola,1961.

HUERTA CALVO, Javier. El teatro medieval y renacentista. Madrid: Playor, 1984.

JARNES, Benjamin. Cervantes: (bosquejo biogrdfico), prologo de Domingo Rédenas de Moya. Sevilla:
Renacimiento, 2006.

JACK, William Shaffer. The early entremes in Spain. Philadelphia: University of Pennsylvania, 1923.

MENENDEZ PELAEZ, Jests. Historia de la literatura espariola, II- Renacimiento y Barroco. Leon, Everest, 2005.

MEREGALLI, Franco. Literatura desde el punto de la vista del receptor. Amsterdam-Atalanta: Rodopi B.V., 1980.

MENENDEZ, Pelayo. Cuatro palabras acerca del teatro griego en Espaiia. Madrid: Hernando, 1925.

MOLHO, Mauricio. Cervantes: raices folkloricas. Madrid: Gredos, 1976.

NAGY, Edward. Comedia famosa de Pedro de Urdemalas. New York: Las Américas Pulishing Co, 1965.

PAVIS, Patriz. Diccionario del teatro, Dramaturgia, estética, semiologia. Barcelona: Paidos Ibérica, 2008.

PEDRAZA JIMENEZ, Felipe Blas. Las épocas de la literatura espaiiola. Barcelona: Ariel, 1997.

PFANDL, Ludwing. Historia de la literatura Nacional Espafiola en la Edad de Oro. Barcelona: Gustavo Gili, 1952.

RUIZ RAMON, Francisco. Historia del teatro espariol desde sus origenes hasta 1900. Madrid: Catedra, 2011.

RILEY, Edward Calverley. La teoria de la novela en Cervantes. Madrid: Taurus, 1971.

SCHEVILL, Rodolfo y BONILLA, Adolfo. Comedias y entremeses tomo VI (Introduccion). Madrid: Graficas
reunidas, S.A, 1922.

VALBUENA PRAT, Angel. Historia de la Literatura Espaiiola, Tomo III siglo XVII. Barcelona: Gustavo Gili,
1982.

WARDROPPER, Bruce. “Comedias”, En summa cervantina, ed. Avalle- Arce y E. Riley. Londres: Tamesis, 1973.

ZIMIC, Stanislav. “Bandello y El viejo celoso”, Hispanofila. University of North Carolina, vol. 31, 1967, 29-41.

141

BDD-A27649 © 2017 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:36 UTC)


http://www.tcpdf.org

