
 

Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

Mariana BOCA 
mariana_boca_ro@yahoo.com  

Université « Ştefan cel Mare » de Suceava (Roumanie) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract:  The work starts from a common perception of literature. Literature is 
identified with fiction, which would be the opposite of non-fiction. And fiction is often seen as a 
more or less credible lie, while only nonfiction would contain the truth. This idea directly 
contradicts the treatment of literature as a source of knowledge. This work attempts to 
demonstrate that the relationship between fiction and non-fiction is not opposition but 
complementarity. Nonfiction is no more true than fiction, due to its denotative character. The 
notion of intentionality and reality of the mind is invoked in argumentation. Fiction and non-
fiction express the approximation of truth, approximation contained in the reality of the 
individual mind from which they come. 

Keywords: literature, fiction, non-fiction, intentionality. 
 
 
L’homme peut vivre sans littérature, sans tout texte écrit. Il peut vivre 

sans la bibliothèque, par conséquent. Mais il ne peut pas vivre sans l’histoire et 
sans raconter. Il n’y a pas besoin de légitimations philosophiques pour montrer 
notre inné à l’histoire. L’expérience de toute société et de tout homme, avec 
l’histoire de chaque individu, le confirme. L’homme résume en permanence par 
l’histoire la mémoire de la vie, pour se sauver de l’oubli et pour donner à celui 
qui s’ouvre à son récit la chance de comprendre un savoir. Et la forte essence de 
la littérature est l’histoire. Sous toutes ses formes, la littérature dit ou dérive 
d’une histoire parce que toute représentation est le résultat d’un processus 
épique de (auto)contemplation. En raison de cette nature au-delà de laquelle elle 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 88 

ne peut pas exister, la littérature est porteuse de savoir, au moins dans la mesure 
où elle produit la révélation de la beauté. 

Au sens le plus large, la littérature est cependant assimilée à la fiction1. 
Et la fiction est souvent considérée comme un mensonge plus ou moins crédible. 
Cette idée contredit directement le traitement de la littérature comme source de 
connaissance. Associée ou même identifiée avec la chose imaginée et fausse, 
avec le jeu de l’imagination et avec les histoires qui seulement peuvent sembler 
vraies, en mimant la réalité, sans l’avoir dans leur cœur, on dirait que la fiction 
ne médiatise pas la connaissance, mais seulement une quantité d’émotions. On a 
beaucoup parlé sur leur nature ambiguë et difficile à définir, sans jamais obtenir 
de conclusions claires et définitives. Les fictions seraient de copies pâles de 
certaines apparences clignotantes et impuissantes face à l’éternité, si l’on se 
rappelle la vision d’un philosophe dur avec le destin de l’art et des artistes dans 
le monde. Alors pourquoi lire ces mensonges beaux mais insignifiants à propos 
de la vérité? Pourquoi leur donner souvent beaucoup de place dans notre vie, 
pourquoi on les utilise dans l’enseignement général et obligatoire, pourquoi on 
les investit, en effet, avec une importance maximale? Dès Platon, les 
philosophes et les théoriciens ont donné beaucoup de réponses intéressantes, qui 
cependant ont échoué à épuiser l’énergie du questionnement sur la capacité de la 
littérature de générer (ou non) du savoir. 

Si nous essayons un débat, disons plutôt qu’il existe aussi une littérature 
nonfictionnelle qui s’appuie sur des témoins et qui produit de la biographie, des 
mémoires, et surtout de l’autobiographie. Souvent ce type d’écriture a été 
critiqué. Beaucoup de voix lui ont rejeté l’appartenance à la littérature. Parfois 
elle a été tolérée dans un territoire marginal et impur. Comme règle générale, la 
fiction est mise en opposition avec la non-fiction, à partir de la relation que 
chacune construit avec la réalité. À l’époque moderne, surtout les linguistes et 
les logicistes nous invitent à voir la fiction comme un mensonge vraisemblable 
et à ne valoriser que la qualité de la non-fiction d’être favorable au savoir. Si 
nous délégitimisons la fiction en lui donnant seulement la crédibilité d’un bon 
mensonge, nous refusons à une grande partie de littérature le pouvoir 
d’intercéder le chemin de l’homme vers la vérité. 

Mais, de ce point de vue sur la fiction, nous avons déjà un grand 
problème. Dans de nombreux textes littéraires fondamentaux, il est impossible de 
faire clairement la différence entre la fiction et la non-fiction. Le même auteur 
peut écrire de la fiction et de la non-fiction, en les mélangeant à de degrés 
différents, dans le même texte et d’un texte à l’autre. Parce que l’auteur 
instrumentalise la fiction et la non-fiction sur une position égalitaire, en 
poursuivant la révélation d’une vérité, il écrit sans même se poser la question de 

                                                 
1 Le mot fiction vient du nom latin fictio, qui dérive, à son tour, du verbe fingo, fingere, les 
doigts, avec le sens de façonner l’argile ou de donner forme à la matière molle. La signification 
du verbe fingere sera enrichie avec le sens d’imaginer ou d’inventer. Dans le latin culte fictio est 
liée à la création, à l’invention, mais dans le latin médiéval fictio est liée à l’idée de tromperie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 89 

savoir si une frontière ou une distinction stricte est nécessaire entre les deux. Pour 
Marcel Proust, À la recherche du temps perdu est précisément la stimulation des 
souvenirs les plus profonds à travers l’imagination, et en même temps, elle nourrit 
la mémoire des faits (auto) biographiques en analysant les détails pris au-delà de 
la perception du réel et de son expérimentation, vers les sentiments possibles, 
comme alternatives (pas encore) vécues de la réalité consommée. Les romans de 
F. Dostoïevski naissent tout au long de son expérience de vie, dramatique, de ses 
crises spirituelles et de ses graves souffrances psychiques, à partir de situations 
limite, qu’il transpose en scénarios textuels plus ou moins imaginés. Boris 
Pasternak écrit Docteur Jivago en transfigurant sa propre existence et la tragédie 
de tout un peuple. Et Amos Oz met dans presque tous ses livres de morceaux de 
sa vie et de ceux qu’il connaît, à des doses très différentes, d’un texte à l’autre, 
entre Mon Michael et Une histoire d’amour et de ténèbres. Pour ne donner que 
quelques exemples pris arbitrairement, sans revenir à la littérature prémoderne! 
L’homme ancien et l’homme médiéval ont des conceptions radicalement 
différentes par rapport à l’homme moderne sur la connexion entre les choses 
réelles et les choses imaginées. Et ces conceptions demanderaient d’autres 
ramifications dans cette discussion. 

Il y a aussi des positions opposées, assez rares. Un exemple actuel: 
Svetlana Aleksievici refuse la fiction et elle écrit seulement des livres où on 
entend les voix et les récits de ses témoins. La plupart des lecteurs d’Aleksievici 
n’hésitent pas, cependant, d’identifier ces livres avec la littérature authentique 
(La catastrophe de Tchernobyl, De temps second-hand) parce que le monologue 
des témoins est orchestré par l’auteur dans une chorale aux rythmes et aux 
tonalités soigneusement surveillés, de sorte que la simple confession 
accidentelle est surmontée, en traduisant l’éternelle souffrance humaine dans 
l’histoire. Les livres de Svetlana Aleksievici sont un exemple très récent de la 
façon dont les textes non-fictionnels, construits comme anti-fiction 
programmatique, prennent valeur juste quand ils dépassent le journalisme, à 
travers une logique discursive interne qui est inévitablement de type fictionnel. 
C’est la seule solution qui peut transformer un fait insignifiant ou particulier 
dans une histoire significative, à travers l’intervention de la conscience 
subjective de l’auteur. Aleksievici utilise, dans un sens supérieur, ses témoins et 
leur confession pour atteindre une vérité qu’ils ne peuvent pas verbaliser pour 
eux-mêmes, dans la solitude de leur discours personnel. 

En tout cas, selon l’auteur, le lecteur et l’époque, l’idée de fictionnel et 
l’idée de réel acquièrent un contenu différent, leur signification devenant 
migrante, comme il est naturel, si l’on tient compte de la diversité fluide 
ininterrompue de l’humanité. Toma Pavel, après avoir accepté la probabilité que 
les romans réalistes du dix-neuvième siècle visaient à construire 
« d’authentiques alternatives possibles au monde réel, des alternatives filtrées à 
travers la vision scientifique moderne », dit que « ... cette ambition n’a pas 
beaucoup duré et, pour obtenir de nouveaux effets esthétiques et cognitifs, la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 90 

littérature contemporaine postule souvent des mondes aussi impossibles que les 
mondes archaïques » [Pavel, 1982 : 79-80, n.t.]. 

Toma Pavel oppose les mondes possibles, évoquées dans une manière 
réaliste, aux mondes impossibles, de type archaïque! Mais pour les Grecs de la 
période homérique, les mondes archaïques que Toma Pavel voit comme mondes 
impossibles, étaient totalement réels. Plus tard, pour Socrate, par exemple, la 
voix intérieure qui lui parlait, son daimonion, connu de lui dans toutes ses 
actions, était réel. Parce qu’elle était basée sur d’autres croyances morales et 
religieuses, la réalité de l’homme homérique ou de l’homme présocratique et 
socratique est considérée par le lecteur actuel comme pure fiction. D’autre côté, 
il convient de noter que la fiction moderne, bien qu’utilisant principalement 
l’imagination comme moteur des représentations évoquées, ne donne souvent 
pas la priorité même à l’imagination, dans son tissu interne. Toute la littérature 
de fiction réaliste est basée sur des représentations analytiques choisies à partir 
de l’observation attentive du réel, mais organisées dans une logique fictionnelle.  

Les linguistes contournent avec de la méfiance la fiction au moment même 
de la définir, mécontents de sa nature hybride, qui mêle le réel à l’imaginaire, 
parce qu’ils la jugent à travers la mécanique des actes de parole. En pesant la 
fiction avec la mesure de la dénotation, les linguistes trahissent la nature de la 
fiction. Cette méthode restrictive les empêche d’indiquer clairement les relations 
très libres que la fiction construit avec la réalité et la logique de la vérité, c’est-à-
dire en respectant leur contenu, non seulement à travers la dynamique des actes de 
langage générés. Cependant, même quand elle place la fiction dans un domaine 
incertain de la connaissance, la perspective linguistique admet avec prudence 
qu’elle peut être au moins une expérience assez inhabituelle: « Dans la 
communication fictionnelle, l’action présentée n’enrichit pas directement 
l’expérience des sujets qui communiquent, mais elle leur propose une 
expérimentation, et la confrontation expérimentale des connaissances et des 
valeurs avec d’autres modèles possibles de structure temporelle, de relations entre 
acteurs etc. se produit par le consentement du récepteur. Cette autonomie 
secondaire par rapport à la réalité permet souvent à l’auteur et au récepteur de la 
fiction d’apporter au discours des aspects que leur conscience ou leur 
inconscience n’assume pas en tant que tels. » [Nagy, 2015 : 155, n.t.] 

Une telle vision restrictive sur la fiction est fausse, car elle exclut 
l’intentionnalité2 (3) de la relation entre l’auteur – le texte – le lecteur. Et c’est 

                                                 
2 Il faut seulement rappeler que Franz Brentano, dans Psychology vom empirischen Standpunkt 
de 1874, introduit dans le discours de la modernité l’ancienne idée, issue de la philosophie 
scolastique médiévale, d’intentionnalité: « Tout phénomène psychique est caractérisé par ce que 
les scolastiques du Moyen Âge appelaient l’inexistence intentionnelle (ou peut-être mentale) 
d’un objet et par ce que nous appellerions, sans des expressions complètement claires, le 
rapport à un contenu, l’orientation vers un objet (par lequel on ne comprend pas une réalité) ou 
l’objectivité immanente. Chaque phénomène psychique contient quelque chose en soi en tant 
qu’objet, mais pas tous de la même manière. Dans la représentation il y a quelque chose 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 91 

précisément l’intentionnalité qui dirige le sens, les contenus, les enseignements de 
toute fiction ou non-fiction. Ainsi, même l’intuition commune que nous utilisons 
pour approcher la fiction et la non-fiction est trompée. Par exemple, quand nous 
lisons une parabole littéraire, une histoire allégorique, une parabole évangélique, 
notre conscience ne part pas axiomatiquement de l’idée que ce qui est offert est un 
mensonge, peut-être beau, ou une expérience basée sur l’imagination. 

Au contraire, la conscience du lecteur possède l’intuition primaire que 
l’histoire peut cacher une vérité - la vérité de l’autre, de celui qui l’a écrite - et, 
dès le début, s’efforce de la trouver et de la soumettre au jugement par sa propre 
verbalisation. Ce que le lecteur sait, intuitivement ou rationnellement, c’est que 
l’intentionnalité de la conscience de l’auteur est importante. C’est elle qui guide 
l’intentionnalité de la conscience textualisée. Elle donne la qualité de vérité ou 
de mensonge à l’histoire, parce qu’elle est inévitablement transmise au texte, au-
delà de toute stratégie de camouflage, tout en choisissant la direction cognitive 
du texte et son contenu moral. 

Et l’intention ne peut être connue qu’après l’acte de lecture et 
d’interprétation. En même temps, la conscience du lecteur vient dans le texte 
avec sa propre intentionnalité. L’impact le plus sensible de la rencontre entre le 
lecteur et l’auteur à travers le texte s’exprime dans l’effort du lecteur de 
reconnaître l’intention de la conscience textualisée, afin de l’investir avec un 
bon ou un mauvais contenu, dans le miroir de sa propre intentionnalité. C’est le 
seul chemin pour arriver à l’intentionnalité de l’auteur. Nous définissons 
l’intentionnalité comme une orientation rationnelle ou irrationnelle de la 
conscience qui donne une empreinte morale et (ou) pratique à tout acte de 
connaissance et qui personnalise la connaissance, en indiquant la présence de la 
conscience personnelle et de l’esprit de l’individu.  

La conscience est inséparable de l’intentionnalité. Il n’y a pas de 
manifestation de la conscience au-delà de l’intention qui y existe. La 
connaissance n’est donc pas possible au-delà de l’action de l’intentionnalité 
générée par la conscience impliquée. L’influence que la littérature crée, comme 
toute autre chose faite par l’homme où il y a la trace de sa conscience, est l’effet 
ultime de l’intention qui vient de la conscience de l’auteur. Entre 
l’intentionnalité et l’influence, il existe une relation d’autorégénération qui 
change continuellement le relief de l’esprit de l’individu et construit les 
mentalités collectives: l’intention produit de l’influence et l’influence provoque, 
façonne ou nourrit l’intentionnalité. Mais la compréhension de l’intentionnalité, 
non seulement dans la littérature, mais dans toute rencontre des consciences 
humaines, est fragmentaire, limitée et hésitante. Heureusement! Si, par 
impossible, le caractère ineffable et imprévisible de la rencontre des consciences 
échouait totalement au profit d’un fonctionnalisme absolu, et que l’intention, 
tout comme l’influence pouvait être strictement connue et programmée, alors la 

                                                                                                                                   
représenté, dans le jugement il y a quelque chose accepté ou rejeté, dans l’amour, aimé, dans la 
haine, détesté, dans le désir il y a quelque chose désiré. » [Brentano, 2002 : 39]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 92 

conscience disparaîtrait et, avec elle, l’homme lui-même. Cependant, les 
sciences cognitives actuelles tendent à affirmer, avec leur candeur éternelle et 
autoritaire, que l’intentionnalité est facile à connaître et qu’elle pourrait être 
placée dans des équations mathématiques. En littérature, les choses sont plus 
simples. Le lecteur, soit qu’il est un herméneute ou pas, s’efforce à comprendre 
l’intentionnalité intratextuelle et, à travers elle, l’intention de l’auteur, mais il ne 
parvient jamais à donner des réponses définitives. Et l’intention du lecteur est 
dans un mouvement évolutif perpétuel, et de ce mouvement il alimente la 
dynamique de l’intention intratextuelle. 

Le lecteur, cependant, détermine si l’histoire du texte est ou n’est pas 
propice à une vérité pour lui-même, au moment de sa rencontre avec les 
consciences qui lui parlent à travers le texte. Mais même quand le lecteur établit 
qu’une histoire, il ment, dans les termes de la vérité générale qu’il suppose et 
pas dans les termes des réalités particulières, et il émet le jugement que 
l’intentionnalité intratextuelle ne mène pas à la vérité, l’histoire gagne encore la 
qualité d’intercéder un genre difficile de savoir: c’est la compréhension des 
formes à travers lesquelles la vérité peut être manquée, falsifiée ou trahie. Nous 
pensons que la relation entre la fiction et la non-fiction n’est pas d’opposition, 
mais de complémentarité. La fiction n’est pas plus vraie que la fiction, en raison 
de son caractère dénotatif. Les représentations verbales de type dénotatif ne 
confèrent pas automatiquement à la nonfiction un statut supérieur, en termes de 
la connaissance de la vérité. D’autre part, il n’est pas possible d’établir une 
hiérarchie entre la nonfiction et la fiction, si l’on juge leur autonomie par rapport 
à la réalité, où la fiction serait subordonnée à la nonfiction et elle n’offrirait pas 
la connaissance directe, mais seulement un type d’expérience basée sur le 
consentement du récepteur. Pourquoi ? Les jugements des linguistes sur la 
fiction et sur la nonfiction se concentrent uniquement sur le discours et presque 
pas du tout sur les représentations à partir desquelles la fiction et la non-fiction 
naissent et qu’elles expriment, de manières très différentes. Leurs arguments 
sont souvent formels et insuffisants. 

C’est pourquoi, dans son livre Mondes fictionnels, Toma Pavel a une 
autre stratégie, dans sa tentative de légitimer la fiction. Mais il prend de trop 
grands risques à cause des approches formelles, en évoquant implicitement 
l’idée de texte et d’acte de parole. Tout de même, il les remplace avec le concept 
de monde fictionnel, afin de montrer fermement la primauté du contenu de la 
fiction. Ce n’est qu’une autre convention pour appeler la fiction. Mais il situe la 
manière de raconter l’histoire de la fiction, dans la dépendance nette de ce 
qu’elle évoque. Il ne voit ni opposition ni complémentarité entre fiction et 
nonfiction, mais tout simplement de la continuité, en acceptant les 
contradictions et les incohérences entre « les mondes réels » et « les mondes 
possibles » : « ... les objets contradictoires ne sont pas des preuves suffisantes 
contre la notion de monde: rien n’empêche pas la théorie de la fiction de parler, 
comme le font les philosophes, sur des mondes impossibles ou erratiques. Les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 93 

mondes contradictoires ne sont pas si éloignés de nous que nous l’avions prévu. 
Non seulement la physique est encore divisée entre la théorie de la relativité et 
la mécanique quantique; non seulement la lumière est composée simultanément, 
de particules et d’ondes, mais aussi nos mondes quotidiens accueillent de telles 
entités impossibles comme les structures psychiques individuelles, les désirs, les 
rêves et les symboles. » [Pavel, 1982 : 79-80, n.t.]. 

L’argumentation de Toma Pavel commence de manière spectaculaire, 
mais les rapprochements rapides, sans aucune clarification, de plusieurs plans et 
jalons, bien qu’ils produisent un excitant jeu d’esprit, désorientent le lecteur et 
rendent plus difficile son effort à clarifier ce que l’auteur transmet, finalement. 
La pensée de Toma se fonde, en effet, sur l’opposition entre les mondes 
fictionnels et la réalité. En même temps, il voit les mondes nonfictionnels 
comme réels, dans le sens qu’ils respectent la réalité et ne les dérange pas par 
l’intervention de l’imagination. L’innovation importante que Toma Pavel 
apporte est l’investissement du monde fictif en tant que source de connaissance 
comparable à tout autre. Son argumentation est centrée sur l’idée de la 
continuité marquée par l’incongruité entre le possible et le réel et entre le 
probable et l’impossible, dans une logique ouverte et non résolue de tous les 
mondes connus et pas encore connus. En partant de la position de Toma Pavel, 
nous pensons pouvoir aller un peu plus loin si nous admettons voir autrement les 
relations qui se créent entre la réalité, la fiction et la nonfiction, en introduisant 
dans l’analyse un plan auquel toutes les approches se réfèrent implicitement, 
mais sans lui donner de la consistance et de l’importance directe. C’est la réalité 
de l’esprit individuel. Dans une telle perspective, nous jugerons les relations 
entre la réalité extérieure à l’esprit individuel, indépendante de celle-ci (la 
réalité historico-sociale, mais aussi la réalité de l’émotion, du corps...) et la 
réalité de l’esprit même. C’est ainsi que nous pouvons définir la relation entre la 
fiction, la nonfiction et – la réalité de l’esprit. 

Il n’y a pas de relation d’opposition, d’identification ou de continuité entre 
les mondes fictionnels et les réalités historiques, sociales, naturelles et intérieures. 
En même temps, il n’y a pas de rapports d’identification entre la nonfiction et la 
réalité. Pourquoi ? Les relations entre la fiction ou la nonfiction et la réalité ne 
sont pas directes, mais médiatisées par l’esprit de l’individu et spécialement par la 
réalité très spécifique et difficile à définir à travers laquelle elle se manifeste. La 
fiction et la nonfiction sont produites par l’esprit d’un individu. Et l’un, et l’autre 
reflètent, de différentes manières, le monde de l’esprit de l’auteur. 

La fiction et la nonfiction ne peuvent pas refléter directement la réalité en 
ignorant l’esprit individuel et le mouvement unique dans lequel elle opère. Tous 
les deux utilisent des représentations individuelles et collectives sur deux grands 
types de réalité, actifs dans la substance réelle et dynamique de l’esprit humain: 
les représentations de la réalité extérieure à l’individu – réalité naturelle, sociale, 
historique, et les représentations de la réalité intérieure à l’individu – réalité 
spirituelle, psycho-émotionnelle, physiologique. Les représentations utilisées par 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 94 

la conscience individuelle dans la création de fiction et de nonfiction peuvent être 
prises de différents territoires de l’esprit ou d’espaces identiques : la mémoire, 
l’imagination, la pensée... Mais elles sont toujours placées dans une logique 
particulière et distincte, basée sur la manière dont elle évoque indirectement la 
réalité reflétée dans le contenu de l’esprit et qui existe au-delà de celui-ci.  

La réalité de l’esprit parle à travers la même conscience et se dirige avec 
les mêmes moyens à la conscience de l’autre, soit qu’elle utilise la fiction, soit 
qu’elle travaille avec la nonfiction. Et la connaissance de la réalité extérieure à 
l’esprit est toujours indirecte, même quand nous nous exprimons à travers la 
fiction ou quand nous choisissons la nonfiction, car entre les deux et la réalité il 
y a l’esprit, la représentation accumulé dans l’esprit. La connaissance efficace et 
directe que la fiction, comme la nonfiction, apporte, c’est la connaissance de 
l’esprit de l’auteur: fiction et nonfiction projettent une réflexion multiple de la 
réalité (sociale, intérieure, etc) dans la dynamique de l’esprit et des sens avec 
lesquels il travaille. Nous connaissons ce que l’auteur a fabriqué pour se faire 
comprendre et nous connaissons également comment il sait donner aux autres ce 
qu’il comprend. De cette façon, nous démontrons la complémentarité de la 
fiction avec la nonficiton: Les deux sont alimentés par la même source – l’esprit 
individuel, avec ses représentations, ses émotions et ses souvenirs, avec des 
jugements de valeur et des règles de vie. Par conséquent, la fiction et la non-
fiction n’établissent pas de relations de continuité ou d’opposition à la réalité 
externe ou interne de l’individu, plutôt que de manière trompeuse et apparente. 
La continuité ou l’opposition est établie seulement entre l’esprit de l’individu et 
la réalité qui le dépasse. 

La fiction et la non-fiction expriment l’approximation de la vérité, 
approximation contenue dans la réalité de l’esprit individuel d’où elles 
proviennent. La vérité ultime qu’elles peuvent approcher n’est que celle de 
l’expression la plus fidèle sur ce que l’esprit individuel dit à propos de la réalité, 
et pas la vérité de la réalité en soi. Il est donc naturel d’affirmer que les deux 
représentent, en même temps, des étapes vers la vérité recherchée par l’esprit 
humain. La fiction et la non fiction sont des hypothèses sur la vérité contenue 
dans l’esprit, mais l’une n’est pas faible et l’autre forte. L’histoire dite par la 
fiction peut être plus proche de la vérité que la nudité univoque de la nonfiction, 
par sa capacité de retenir la pluralité des significations et le noyau interrogatif 
des réalités humaines. Par conséquent, la redécouverte de la littérature comme 
histoire porteuse d’enseignement3 et de connaissance peut être un chemin vers la 

                                                 
3 Le terme et le concept d’enseignement ne devrait pas être considérés avec scepticisme. Il fait 
partie de notre imagination linguistique la plus profonde, réunissant tous les modèles culturels 
dont nous nous tirons. Kant, un des fondateurs de la pensée moderne, l’utilise dès les premières 
pages de la Critique de la raison pure: « L’expérience est sans aucun doute le premier résultat 
que notre intellect produit ... Par ceci, elle-même est le premier enseignement, et dans son 
développement est si inépuisable dans de nouveaux enseignements ... » [Kant, 1994 : 49] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava



Mariana BOCA – Sur la connaissance à travers la fiction et la non-fiction 
 

 

 95 

libération de nombreuses écoles critiques qui l’ont colonisé, à la recherche d’une 
nouvelle relation du lecteur contemporain avec la littérature. 

 
 
 
Bibliographie 
 

BALOT, Nicolaie (2007), De Homère à Joyce, L’Idée européenne, Bucarest. 
*** (2008), La Bible ou la Sainte Écriture, La maison d’édition de la Bible et la mission 

orthodoxe, Bucarest. 
BLOOM, Harold (2008), L’anxiété de l’influence. Une théorie de la poésie. Traduction de 

l’anglais et notes de Rareş Moldovan, Piteşti, Paralela 45. 
BRENTANO, Franz (2002), Le concept d’intention à Brentano, origines et interprétations, Ion 

Tănăsescu, Bucarest, Paideia. 
DUCROT, Oswald, SCHAEFFER, Jean-Marie (1996), Le nouveau dictionnaire encyclopédique 

des sciences du langage. Traduction par Anca Măgureanu, Viorel Vişan, Marina 
Păunescu, Maison d’édition Babel, Bucarest. 

KANT, Immanuel (1994), Critique de la raison pure, traduit par Nicolae Bagdasar et Elena 
Moisuc. Maison d’édition IRI, Bucarest. 

MONTAIGNE, Michel de (1984), Essais. Traduction par Mariella Seulescu. Préface, tableau 
chronologique et notes de Ludwig Grunberg. La bibliothèque pour tous, Minerva, 
Bucarest. 

NAGY, Rodica (2015), Dictionnaire d’analyse du discours, L’Institute européen, Iaşi. 
NOICA, Rafail (2002), La culture de l’esprit, Revue Publishing House, Alba Iulia. 
PAVEL, Toma (1982), Mondes fictionnels; traduction par Maria Mociorniţa; Préface de Paul 

Cornea; Minerva, Bucarest. 
PAVEL, Toma (1999), L’art de l’enlèvement. Essai sur l’imagination classique. Par Mihaela 

Mancaş; Maison d’édition Nemira, Bucarest. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:48 UTC)
BDD-A27612 © 2017 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

