
18 
 

EMMANUEL LÉVINAS. 
VENIREA DIN ORIGINE CA VENIRE LA VEDERE 

Emmanuel Lévinas. The issue from the origin as coming to view 
 

Dorin ŞTEFĂNESCU1

 
Abstract 

 
The paper focuses on some pages of “Totality and Infinity” in which E. Lévinas discusses about the 
subtle relation between the light and the view. The light is the medium that makes possible the encounter 
between the view and the objects, showing them in the existence as images. But only in the opening of 
this perspective the being is able to manifest itself, issued from its origin. It appears and gives itself to the 
view and, in the same time, to the understanding. It is the invisible that comes to the visibility, retreating 
itself in the image. 
 
Keywords: E. Lévinas, origin, view, light, phenomenology 

 

 

„Obiectul dezvăluit, descoperit, apărând – fenomen – este obiectul vizibil sau 
atins”.2 Obiectivitatea sa apare în chiar descoperirea sa drept ceea ce se vede ca atare dar, 
în perspectiva vederii, o obiectivitate fără obiect, fără obiectualitatea pe care vizibilul o 
„fură”. Căci obiectul văzut apare în imaginea pe care vizibilul însuşi o face cu putinţă, în 
spaţiul nedefinit dintre ochi şi lucrul pus în vedere. Atingem lucrul cu privirea, dar nu 
atingem de fapt decât imaginea sa şi nu obiectul care păstrează distanţa. Vederea apropie 
obiectul, în acelaşi timp însă îl îndepărtează ca obiect rămas inaccesibil.3 E ca şi cum am 
vedea, din înaltul unui munte, valea care se întinde la poalele lui, fără să o străbatem, să-i 
simţim efectiv pământul.4 Străbatem în schimb lumina acestei distanţe şi, prin ea, aducem 
în privire valea ca privelişte, care acum, într-un fel, e a noastră. 5

                                                           
1 Prof. PhD., „Petru Maior” University of Tîrgu Mureş 
2 Emmanuel Lévinas, Totalitate şi Infinit. Eseu despre exterioritate, Polirom, Iaşi, 1999. Cităm din pp. 162-165. 
3 Inaccesibilul obiectului e transcendenţa sa în raport cu intimitatea trăită a vederii. Dacă ea se deschide, „este 
totodată traversată de intenţionaliate. Ea înseamnă atât distanţă cât şi accesibilitate. Este un mod al distantului de 
a se da” (Emmanuel Lévinas, De Dieu qui vient à l’idée, Vrin, Paris, 1998, p. 163) 
4 Simţire înţeleasă în sensul de afirmare, experienţă în care fiinţa se afirmă. „Această afirmare este situare în 
solul ferm, pe cel mai ferm dintre soluri: pământul. În această idee a fiinţei care se pune, există o condiţie: însăşi 
fermitatea pământului” („Dieu et l’onto-théo-logie”, în Emmanuel Lévinas, Dieu, la mort et le temps, Grasset, 
Paris, 1993, p. 147).  
5 „Intervalul spaţiului dat de lumină este absorbit instantaneu de lumină. Lumina este cea prin care ceva este altul 
decât mine, dar ca şi cum ar ieşi deja din mine. Obiectul luminat este totodată ceva pe care îl întâlnim, dar, prin 
chiar faptul că e luminat, îl întâlnim ca şi cum ar ieşi din noi” (Emmanuel Lévinas, Le temps et l’autre, Quadrige 
/ PUF, Paris, 1983, p. 47).  

 Prin urmare, vederea 
„presupune, în afara ochiului şi a lucrului, lumina. Ochiul nu vede lumina, ci obiectul în 
lumină. Vederea este deci un raport cu un « ceva » care se stabileşte în sânul unui raport 
cu ceva care nu e « ceva ». Suntem în lumină în măsura în care întâlnim lucrul în nimic. 
Lumina face să apară lucrul alungând tenebrele, golind spaţiul. Ea face să apară spaţiul ca 
un vid”. Mediul luminii prin care vedem dezvăluie şi învăluie obiectul; îl arată în existenţă, 
ca dat existenţial în actul fiinţării, dar îl şi ascunde, în ce priveşte atât obiectualitatea sa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:30 UTC)
BDD-A27519 © 2017 Universitatea Petru Maior



19 
 

concretă, spaţială, cât şi esenţa sa invizibilă. Vederea aruncă o punte către ceva-ul 
obiectului în lumină şi o alta către „ceva” ce nu e obiectul ca atare. A doua relaţionare e 
intrinsecă celei dintâi, întrucât raportul cu imaginea (care nu e „ceva”) se stabileşte în 
interiorul raportului vederii cu obiectul existent. Chiar dacă acest raport din urmă ar lipsi 
în datele sale imediate (în situaţia în care nu vedem în mod real, „fizic”, un obiect pe care 
îl avem în faţă), raportul imaginal cu obiectul este posibil în imaginaţie („vedem” fie un 
obiect văzut odată şi pe care memoria imaginantă îl restituie într-o imagine mnezică, fie 
un obiect nevăzut vreodată, dar care se poate constitui în aproximarea unei forme pe care 
i-o atribuim). Astfel încât lumina e locul de întâlnire a vederii cu obiectul, însă ea îl 
întâlneşte în nimic, în nimicul pur al unui loc degajat, deschis lucrului care apare. Un spaţiu 
gol sau un teren viran în care lucrul apare din nimic, „vine ca din neant”, din posibilitatea 
pre-venirii sale originare. Această venire a lucrurilor din nimic – precizează Lévinas – 
„este astfel venirea lor din origine – această « deschidere » a experienţei sau această 
experienţă a deschiderii”. Vederea în lumină operează o deschidere spre fiinţa care nu e 
„ceva”, ci doar fiinţare a imaginii ei. Însă numai în deschiderea acestei perspective – 
apariţie ca non-ceva – fiinţa se poate manifesta, venind din originea sa. Fiinţa fiinţării se 
manifestă în imagine ca non-fiinţă, se fenomenalizează în vidul deschiderii care o dă 
vederii, aşa cum o dă şi înţelegerii: ca fiinţă pre-dată fiinţării. Deschidere pe care nu doar 
ochiul ci şi lumina – în primul rând ea – o face posibilă, dar în golul plin de lumină 
fiinţarea nu apare în plinătatea fiinţei. Cuprindem fiinţarea (fiinţa particulară) „plecând de 
la un loc luminat pe care ea nu îl umple”, vedem fiinţarea fără să venim noi înşine din 
origine, dintr-un inaparent in-comprehensibil, de necuprins, deci invizibil. El nu transpare 
decât în fiinţa care se sustrage, se expune retrăgându-se în imagine.6

Spaţiul gol nu este un vid de manifestare sau apariţia obliterată a non-sensului. 
Spaţiu gol pentru că lumina îl goleşte de întunericul care îl umple, un spaţiu luminat.

 

7

                                                           
6 Se pune în evidenţă aici un dublu aspect. Pe de o parte, reflectând întregul fiinţei, imaginea nu arată tot 
adevărul: „Întregul reflectat de o parte a sa este imagine. Adevărul ar surveni, deci, în imaginile fiinţei”. Pe de 
altă parte, imaginea tinde spre el, e o promisiune a adevărului pe care îl reflectă metonimic, ca parte ce stă pentru 
tot, deci o arătare limitată: „Imaginea este, totodată, limita ostensiunii; ea este figură ce se arată, este imediatul, 
sensibilul şi limita la care adevărul nu este complet, pentru că întregul fiinţei nu se arată aici în el însuşi, ci doar 
se reflectă. În imagine, sensibilul, imediatul este orientat intenţional spre căutarea unei prezenţe mai complete” 
(Emmanuel Lévinas, Altfel decât a fi sau dincolo de esenţă, Ed. Humanitas, Bucureşti, 2006, p. 77). În 
consecinţă, adaugă filosoful într-o notă, „imaginea este, totodată, limita şi nedesăvârşirea” (ibidem, n. 4).  
7 Aşa cum nu este, de exemplu, spaţiul plin, neluminat, ecranat de chiar deplinătatea fiinţei. Un gol plin, în care 
se aude tăcerea impersonalului: „Ceva ce seamănă cu ceea ce auzim când apropiem de ureche o scoică goală, ca 
şi cum golul ar fi plin, ca şi cum tăcerea ar fi un zgomot” (Emmanuel Lévinas, Éthique et Infini, Fayard, Paris, 
1982, p. 38).  

 Deci 
un gol consistent, substanţial, deşi fără sens. El se deschide în suspensie, la limita dintre 
non-sens şi lipsa de sens, între imposibilitatea oricărui sens şi orizontul încă închis al unui 
sens care lipseşte. Sensul care lipseşte există, doar că nu e de faţă, nu e prezent în prezenţa 
manifestării. Un semnificabil nemanifestat, o pură potenţă apariţională. El se pune aici ca 
absenţă a spunerii, înaintea discursului care îi dă cuvântul. Nespusul acesta este originea 
din care vin lucrurile pentru a se pune în vedere. Adică se lasă prinse, surprinse şi învăluite 
în lumina care le dezvăluie. „Vederea devine prindere. Vederea se deschide asupra unei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:30 UTC)
BDD-A27519 © 2017 Universitatea Petru Maior



20 
 

perspective, asupra unui orizont, şi descrie o distanţă ce poate fi trecută”. 8  Lucrurile 
cheamă vederea descoperindu-i acest orizont, spaţiul vid pe care doar o vedere îl poate 
străbate, dând sens lipsei de sens. Un spaţiu care nu transportă dincolo, nu duce vederea 
către (până la) obiectul pe care, astfel, l-ar vedea ca pe un scop în sine. Obiectul se arată – 
face imagine – nu la capătul distanţei, unde el nu se mai poate arăta decât pe sine, ca 
obiect atins, ajuns în retragerea sa mută. Imaginea e fiinţa de interval, apariţia unui raport, 
intermediul care dă de văzut. În mediul translucid al vederii, ea e mediana care „taie” 
perspectiva, deschide orizontul. De aceea, spaţiul vid „nu este o spărtură a orizontului. 
Vederea nu e o transcendenţă. Ea acordă o semnificaţie prin relaţia pe care o face 
posibilă”. Imaginea e un fenomen de tranziţie, dar şi unul inaugural; vederea o prinde, o 
cuprinde în propria-i deschidere, dar nu se aşază în ea, nu stă în plăcerea de a o privi. 
Imaginea nu lărgeşte şi nici nu adânceşte un deschis deja existent; deschide ceva ce până la 
ea a fost închis, spulberă întunericul, pune începutul în vedere. Iar acest început al 
deschiderii mişcă vederea, o aruncă în necunoscutul cu care ea trebuie să înceapă. Căci 
odată privită, văzută în dinamica raportului ce o defineşte, în ivirea ei imprevizibilă, 
imaginea ridică în calea vederii obstacolul sensului. Nu vedem doar lucrurile care ne atrag 
privirea; prin ele, înţelegem ce au de spus. Intuim sensul care se arată în faţă,9 nu numai 
raportul care, prin imagine, ne mijloceşte vederea, ci şi raportul lucrului văzut cu alte 
lucruri, vecinătatea care creează sfera vizibilului. Prin urmare, intuiţia „este deja raport, 
fiindcă vedere, ea întrevede spaţiul prin care lucrurile se duc unele spre altele”, spaţiu care 
„în loc să transporte dincolo, doar asigură condiţia semnificaţiei laterale a lucrurilor în 
Acelaşi”. Este chiar întrevederea intermediarului, în care imaginea se arată în trecere, se 
spune oblic, deschide raporturi multiple. Raporturi în care ea nu e mereu alta, deşi 
lucrurile care apar în vedere arată faţa deconcertantă a alterităţii. Nu sunt însă decât 
denivelările unui relief în continuă mişcare şi transformare, în cuprinsul aceluiaşi orizont 
care deschide lucrurile de fiecare dată când ele cheamă vederea.10

„Însă lumina nu este, într-un alt sens, origine de sine? Ca sursă de lumină, unde 
coincid fiinţa şi aparenţa sa, ca foc şi ca soare?” Ne întoarcem cu acest sens la problema 
raportului dintre inaparent şi apariţie. Dacă originea este locul unei coincidenţe,

 

11

                                                           
8 Prindere (saisir) care defineşte cunoaşterea însăşi, în diferitele ei stadii: „O anumită prindere: fiind cunoscută, 
fiinţa devine proprie gândirii, e prinsă de ea. Cunoaşterea ca percepţie, concept, comprehensiune trimite la o 
prindere” (Emmanuel Lévinas, Éthique comme philosophie première, Payot & Rivage, Paris, 1998, p. 69).  
9  Venind în deschisul deschiderii, „intuiţia rămâne sursa oricărei inteligibilităţi. Sensul este dat în chiar 
verticalitatea ce caracterizează relaţia dintre noeză şi noemă” (Emmanuel Lévinas, Humanisme de l’autre 
homme, Fata Morgana, Paris, 1972, p. 19). Dar formalul noetic nu e experienţă propriu-zisă decât în intuirea 
deschiderii; el e complementar conţinutului noematic în care, într-adevăr, „experienţa este o lectură, înţelegerea 
sensului, o exegeză, o hermeneutică şi nu o intuiţie” (ibidem, p. 22). Cât priveşte ceea ce se arată în faţă, din faţă, 
aceasta defineşte „un mod de a veni din spatele aparenţei, din spatele formei, o deschidere în deschidere” 
(ibidem, p. 51). 
10 Aşa cum, la Platon, „cercul identicului” cuprinde „cercul diferitului” (cf. Timaios, 37 c). 
11 Posibilă în eternitatea originarului prefenomenal, în sin-cronia absenţei de timp. Altfel, devenirea (inclusiv cea 
a manifestării) înseamnă imposibilitatea coincidenţei, „fenomenul non-coincidenţei dat în dia-cronia timpului. 
Timpul semnifică acest mereu al non-coincidenţei” (Le temps et l’autre, ed. cit., p. 10). 

 a fiinţei 
şi a modului în care ea apare, înseamnă că, pe de o parte, modul apariţiei este unul al 
fiinţării, manifestarea în vizibilul particular al predicatelor de existenţă. Fenomenologic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:30 UTC)
BDD-A27519 © 2017 Universitatea Petru Maior



21 
 

vorbind, ceea ce apare şi apariţia ca atare coincid, dar în apariţia ca atare ceea ce apare iese 
din sfera inaparentului, şi nu iese decât în virtutea, naturală, a faptului că fiinţa se dă în 
necesitatea fiinţării. Fiinţa fiinţează, adică îşi expune esenţa în individualul determinaţiilor, 
se pune sub determinări şi există ca atare. Altfel spus, se pune la îndemâna vizibilului, în 
lumina căruia originea dă ceva de văzut. Pe de altă parte, ceea ce apare se pune cu totul în 
apariţie, dar apariţia nu cuprinde tot ce apare.12 Am văzut că locul luminat nu e umplut de 
fiinţare, prin urmare se pune în lumină şi „ceva” ce nu e de natura fiinţării apariţionale. Ce 
poate fi acest ceva care, deşi e pus în loc luminat, nu e văzut, nu apare ca vizibil? Sursa de 
lumină, în care focul şi soarele coincid, nu apare ca sursă în sine, ca origine sustrasă 
manifestării, ci ca foc ce străluceşte în chip de soare. Nu e atunci chiar problema chipului 
în joc, a imaginii care – de data aceasta – nu mai înfăţişează lucrul în vizibil, îi dă un chip 
invizibil, de felul unei arătări care nu poate fi arătată? „Întâlnim aici, în mod neîndoios, 
figura oricărei relaţii cu absolutul. Însă nu e decât o figură”. Figura acestei relaţii nu pune 
absolutul în lumină, nu fiinţa ca esenţă nedeterminată, nici originea din care toate vin. 
Ceea ce se vede este o relaţie, iar această relaţie este pusă în lumina unei imagini. Ceea ce 
începe să semnifice – semnificabilul originar sau al absolutului – nu se pune pe sine ca 
început, ci dă începutul, îl pre-figurează în felul de a fi al deschiderii.13 La fel cum nu 
vedem izvorul dar intuim în curgere originea către care aceasta trimite, „lumina nocturnă 
este văzută ca sursă de lumină”, deşi ea nu intră în categoria vizibilului. Se pune în lumină 
ceva ce nu apare, iar în apariţie transpare chipul invizibil al absolutului, ca meta-foră 
supremă. Lumina şi vizibilitatea se află aici într-un raport invers proporţional: dacă în 
lumina zilei vedem obiectele dar nu vedem lumina, noaptea nu vedem obiectele dar 
vedem sursa luminii. E nevoie deci ca lumina zilei (a lumii, a apariţiilor evidente, clare şi 
distincte) să se eclipseze pentru ca lumina nopţii (a fiinţei, a absolutului, a originii) să se 
devoaleze. Pentru a vedea, e nevoie de un raport între cele două lumini, de spaţiul unui 
interval în care ele stau în distanţa diferenţei ontologice, dar şi în conjuncţia 
fenomenologică. „E nevoie de o lumină pentru a vedea lumina”, de o faţă pentru a vedea 
reversul.14

                                                           
12 „Faptul că totalitatea debordează datul sensibil şi faptul că vederea este întrupată aparţin esenţei vederii. 
Funcţia sa originară şi ultimă nu ar consta în reflectarea fiinţei ca într-o oglindă. (...) Căci nimic nu se poate 
reflecta într-o gândire înainte ca o scenă să nu se lumineze şi ca o cortină să nu se ridice dinspre fiinţă. (...) 
Vederea nu se reduce la primirea spectacolului; în mod simultan, ea operează în interiorul spectacolului pe care 
îl primeşte” (Humanisme de l’autre homme, ed. cit., pp. 25-26). 
13 Ceea ce vine la început pre-vine veşnic orice fapt-de-a-fi în lume; „acel « înainte » al originarului vizează o 
condiţie permanentă, o condiţie internă de posibilitate, o esenţă”, dar „dispare în faptul de a apărea al lumii”, se 
evaporă în invizibilul vizibilului care îl striveşte (cf. Michel Henry, Întrupare. O filosofie a trupului, Deisis, 
Sibiu, 2003, p. 95).  
14 Şi chiar de o umbră care să ateste vizibilitatea obiectului. Umbra însă nu e întunericul, lipsa luminii, ci profilul 
„aruncat” de însăşi luminozitatea corpului, imaginea sa complementară, vizibil deviat al vizibilului pus în 
contre-jour. „Obiectul ar trebui atunci să fie pus într-o lumină oblică şi receptat împreună cu o umbră care să 
poată da relief lucrului, deschizându-se astfel un drum pieziş capabil să atingă obiectul vizibil aşa cum este el 
pentru o anumită privire” (Anca Vasiliu, Despre diafan. Imagine, mediu, lumină în filosofia antică şi medievală, 
Polirom, Iaşi, 2010, p. 53).    

 Faţa şi reversul sunt – în lumea poemului – două planuri ale realului: imaginea 
poetică, respectiv poetală, iar semnificabilul ia trupul acesteia din urmă pentru a da 
inaparentului posibilitatea de a trece prin vizibilitatea înţelegerii, spre cuvântul în care el se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:30 UTC)
BDD-A27519 © 2017 Universitatea Petru Maior



22 
 

topeşte revelându-se. Aici vederea deschide orizontul fiinţării venind din originea fiinţei, 
dă semn că apare, însă numai ca posibil luminat din nevăzut. 
 
Bibliografie 
Henry, Michel, Întrupare. O filosofie a trupului, Deisis, Sibiu, 2003 
Lévinas, Emmanuel, Totalitate şi Infinit. Eseu despre exterioritate, Polirom, Iaşi, 1999                
Lévinas, Emmanuel, De Dieu qui vient à l’idée, Vrin, Paris, 1998 
Lévinas, Emmanuel, Dieu, la mort et le temps, Grasset, Paris, 1993 
Lévinas, Emmanuel, Le temps et l’autre, Quadrige / PUF, Paris, 1983 
Lévinas, Emmanuel, Éthique et Infini, Fayard, Paris, 1982 
Lévinas, Emmanuel, Éthique comme philosophie première, Payot & Rivage, Paris, 1998 
Lévinas, Emmanuel, Humanisme de l’autre homme, Fata Morgana, Paris, 1972 
Lévinas, Emmanuel, Altfel decât a fi sau dincolo de esenţă, Humanitas, Bucureşti, 2006 
Vasiliu, Anca, Despre diafan. Imagine, mediu, lumină în filosofia antică şi medievală,  Polirom, Iaşi, 
2010 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:30 UTC)
BDD-A27519 © 2017 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

