
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

691 

 

HYPOSTASES DU DOUBLE DANS LES FICTIONS DE MICHEL TOURNIER 

 

Daniela Mirea 
PhD. ,Chargée de cours, Académie Technique Militaire 

 

Abstract. Our article aims to analyze the representations and symbolism of dualism, in many novels 

written by Michel Tournier, from the perspective of Jungřs abyssal analysis. The concept of dualism 

brings forward two other concepts: the identity and the difference. The problem arising is: how can 

two subjects be, at the same time identical and yet different. The dynamics specific to dualism requires 

that the emphasis is placed on the identity, until the difference is fully removed, fact which is actually 

felt as an anomaly producing ontological disorder and the subjectřs spiritual destructuring. The rule 

of the identity perturbing the difference is presented in every case of excessive resemblance between a 

subject and its double (twin or lookalike). 

 

Keywords: anguish, doubling, double, evil twin, death, rebirth. 

 

 

Tout au long du temps, le thème du double a suscité bien des discussions et a fait jaillir 

une problématique entière qui n‘a pas été tranchée de manière ferme.  La dynamique du 

double se caractérise par le fait que l‘identité devient excessive au détriment de la différence. 

La relation logique d‘identité affirme l‘existence  des rapports identitaires entre au moins 

deux termes mais institue à la fois les différences par rapports aux présences qui ne sont pas 

comme eux. La relation logique d‘identité entre deux termes implique l‘apparition de la 

différence par rapport à un tiers terme. Exister ne veut pas dire être ce qu‘on est, mais aussi 

être ce qu‘on ne l‘est pas. Ce sont les dissemblances qui tranchent les limites fermes entre les 

présences et délimitent de cette manière les espaces de signification. Chaque présence se 

définit par rapport aux autres présences qui dessinent l‘identité du sujet. Cette dynamique née 

de l‘existence des limites et des espaces sémantiques distincts a comme conséquence 

l‘apparition simultanée des relations d‘identité et  de différence. Un monde qui n‘est pas dé-

limité, serait un monde entropique et in-différent. L‘existence s‘affirme dans la mesure où elle 

peut être dé-limitée. Le concept de double met en relation deux autres concepts : l‘identité et 

la différence. Le problème qui se pose est comment deux sujets peuvent être simultanément 

identiques et pourtant différents. L‘ontologie du double impose la prééminence de l‘identité, 

ayant comme effet l‘effacement de la différence, ce fait étant ressenti comme une anomalie 

engendrant du désordre ontologique et la déstructuration spirituelle du sujet. Dans tous les cas 

de présence du double la dynamique reste la même : l‘identité perturbe profondément la 

différence et a comme conséquence l‘insinuation  des germes du désordre. L‘excès de 

ressemblance permet de parler de cette relation qui implique la présence du double. Le conflit 

et la tension nés de la présence de deux êtres humains identiques aboutit à l‘instauration d‘un 

nouvel ordre et d‘un équilibre insolite. L‘un des deux disparait, parfois tragiquement dans la 

mort, pour effacer la dualité au profit de l'unité.    

Dans certaines proses de Michel Tournier, le double représente l‘apparition en 

négatifdu héros, son image renversée ou « inversée » (pour reprendre un terme emprunté à 

Michel Tournier). Rencontrer cette présence inversée devient une véritable épreuve 

initiatique, difficile à passer. Le néant du soi inversé doit être affronté pour que le héros 

parvienne à un autre niveau spirituel. L‘épreuve majeure qu‘il doit surmonter dans la 

rencontre avec ces structures inversées consiste dans la re-connaissance des structures 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

692 

 

pertinentes, authentiques et non–perverties. Dans une lecture junguienne, l‘aboutissement à 

l‘unité rassurante traduit le travail d‘individuation, la réunion des opposés. La dissociation 

doit être conscientisée pour que le sujet arrive à la réduire. L‘inconscient lance des messages 

sous forme de symboles. Déchiffrer et interpréter de manière pertinente ces symboles est un 

défi d‘une importance indélébile pour le devenir du sujet. Ces messages symboliques sont 

révélateurs pour la vie individuelle de l‘individu mais ils représentent en même temps des 

fragments d‘un vaste réseau de son destin. Le Soi est un centre intérieur qui guide le sujet, qui 

ne doit pas être confondu avec le Moi qui représente la personnalité consciente.  La fonction 

du Moi réside dans sa contribution à la réalisation de la plénitude intérieure psychique, en lui 

prêtant la lumière de la conscience. Les données inconscientes ne valent rien, si le Moi n‘en 

devient pas conscient. L‘individuation est réelle si le sujet en est conscient. 

Dans Le Vent Paraclet, Tourner s‘explique sur son penchant pour le thème de 

l‘inversion, tellement présent dans ses fictions. Il y expose la dynamique de l‘inversion, ses 

mécanismes et les effets pervers engendrés. Encore avoue-t-il la source d‘inspiration du thème 

de l‘inversion : La Reine des neiges, le conte d‘Andersen, et Le merveilleux voyage de Nils 

Holgersson de Selma Lagerlôf. Dans la perspective tournérienne, l‘inversion maligne est un 

des paramètres régnant l‘état de déchéance ontologique, effet de la chute de l‘homme. C‘est le 

diable qui a initié cette transformation perverse qui vise l‘obtention d‘une représentation 

fausse et trompeuse du monde créé par Dieu afin d‘égarer et de perdre l‘homme, créature de 

Dieu. Pour y aboutir, le diable se sert d‘un miroir, le reflet inversé du monde divin fait 

apparaitre cet espace infernal, où les valeurs sont renversées. L‘homme court le risque de s‘y 

perdre : le bien est pris pour le mal et le mal pour le bien. Cet espace diabolique a comme 

effetle recul spirituelde l‘homme et sa perditiondans le chaos. 

« Le diable a fait un miroir. Déformant, bien entendu. Pire que cela, inversant. Tout ce 

qui se reflète de beau, devient hideux. Tout ce qui y paraît mauvais semble irrésistiblement 

séduisant. ( …) à mesure qu‘il approche de l‘Etre Suprême, le miroir ondule, se crispe, se tord 

et finalement il se brise et éclate en des milliers de milliards de fragments. Cet accident est un 

immense malheur pour l‘humanité, car toute la terre se trouve pailletée d‘éclats, de miettes, 

des poussières de ce verre défigurant les choses et les êtres
1
». 

Le miroir inversant du diable prolifère un nombre infini d‘images perverties et fausses, 

à partir d‘un seul invariant. L‘univers romanesque tournérien est doublement structurée : ogre 

mangeur d‘enfants - pater nutritor, blanc-noir, altitude- bassitude, extériorité - intériorité, 

pureté-vice, profondeur-superficie, sel-sucre. La structuration duelle du monde n‘a pas 

comme effet un manichéisme rigide. Le plus souvent, on assiste à un phénomène de 

rétablissement de l‘ordre primordial du monde, il y a toujours moyen de sublimer ces 

structures binaires dans la dynamique primordiale de la coïncidence des contraires.  Dans cet 

espace de la coincidentia oppositorum,les principes opposés coexistent dans la plénitude non 

conflictuelle génuine, où l‘identité complémentaire est loi, excluant toute inversion 

déchirante. 

L‘assassin Weidmann est le double meurtrier d‘Abel Tiffauges, il représente son 

univers intérieur renversé. Ce meurtrier terrible incarne son Ombre et signale son potentiel 

criminel.En apprenant des journaux l‘exécution de Widmann, Abel veut y aller.  Ce géant 

criminel,coupable d‘avoir tué sept personnes, est né le même jour et le même an que 

Tiffauges. Il est gaucher comme lui, a la même taille et le même poids que celui-là.En prenant 

acte de leur ressemblance physique, Tiffauges fait l‘expérience de «l‘inquiétante étrangeté »,  

déstabilisante. Il se retrouve devant son sosie.La surprise est bouleversante et produit une 

réaction de stupeur même chez les autres gens du public. Le personnage d‘Eugénie 

s‘exclame : « Mais Monsieur Tiffauges, c‘est qu‘il vous ressemble ! Ma parole, on dirait votre 

                                                             
1Michel Tournier, Le Vent Paraclet, Gallimard, Paris, 1977,  p.50 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

693 

 

frère ! Mais c‘est tout à fait vous, Monsieur Tiffauges, c‘est tout à fait vous !
2
» . La réaction 

de Tiffauges à la rencontre de son sosie est viscérale, il a l‘impression de toucher à la folie, il 

est sur le point de s‘évanouir et l‘agonie s‘empare de lui. L‘exécution de son double préfigure 

l‘intégration de son Ombre sinistre. La rencontre avec celui-ci présentifie, en miroir, son cote 

ogrèsque et annonce de manière symbolique, à un autre niveau isotopique, l‘arrivée de l‘Ogre 

nazi. Cependant il symbolise l‘immense potentiel de puissance et de force dont Abel dispose. 

Dans un premier temps Abel Tiffauges rencontre son Ombre et il faudra qu‘il aprenne à vivre  

avec cet aspect inconscient de soi-même, cette énergie cachée, terrifiante. Selon Jung, 

l‘Ombre fait partie de la psyché humaine et on ne peut pas parler d‘un être complet sans avoir 

intégré cet aspect, parce que la nature humaine comprend une structure duale : conscient et 

inconscient, moi et ombre. L‘Ombre représente le réceptacle de tout ce qui a une connotation 

négative, la conscience n‘accepte que ce qui est bon et lumineux de l‘être humain. Tout ce qui 

est refoulé, qui passe pour inacceptable par la conscience est déposé au niveau inconscient et 

produit des effets. L‘Ombre est faite de cette matière ténébreuse, fuyante, honteuse, sombre 

que la conscience n‘accepte pas et qui est cachée dans les profondeurs. Renier ce cóté 

ombrageux ne veut pas dire sublimation de la nature humaine, par contre, ce processus est 

déséquilibrant et déstructurant pour la psyché. La littérature a beaucoup insisté sur cette 

problématique de l‘homme mutilé de son cóté ténébreux : il est perçu par les autres humains 

en tant que présence démoniaque. L‘homme qui renonce à son ombre, qui la vend, subit le 

phénomène de diabolisation. 

Au bout du long processus alchimique intérieur qui a lieu lors du séjour allemand,  par 

l‘inversion bénigne, Abel Tiffauges aboutira à intégrer ces énergies inconscientes et pourra 

finalement les sublimer, en mettant tous ses pouvoirs au service du bien. L‘Ombre comprend 

des valeurs nécessaires au moi, au conscient, mais sous une forme inadmissible pour celui-ci. 

Le pouvoir perverti d‘Abel prend la forme de son sosie et fait signe de sa présence et du fait  

que le sens profond de cette vertu court le risque d‘être complètement dénaturé.  

Les ressemblances à son patron chrétien, Saint Christophe et les contre ressemblances 

à ce modèle rendent possible le passage du chaos au cosmos. En miroir au parcours du héros, 

il se produit la révélation des essences d‘un ensemble qui apparemment avait tous les attributs 

d‘un monde ordonné et rassurant, pour faire voir sa dominante chaotique, infernale. Entre le 

bon géant Christophe et le mauvais géant de l‘imaginaire collectif symbolisé par l‘ogre nazi, il 

y a des ressemblances qui, dans un premier temps, nous feraient penser à une relation 

d‘identité entre les deux : le même aspect physique féroce, le pouvoir physique surhumain, 

l‘appétit vorace. Et pourtant, tel un magicien, Tournier renverse l‘image et grâce à l‘inversion 

bénigne, il fait du chasseur d‘enfants un pater nutritor à vocation maternelle.  Selon Jung, le 

double ne représente pas seulement le passé, les faits oubliés, refoulés, mais aussi le futur, un 

signe de ce que le sujet peut devenir. L‘Ombre peut devenir très puissant car derrière lui se 

trouve parfois le Soi qui fait des pressions pour que le sujet se dirige vers un certain objectif, 

très important pour la réalisation du travail d‘individuation. 

« Quand la vie atteint un sommet où le bourgeon s‘ouvre, et que de ce qui était petit 

sort ce qui était grand, alors  « un devient deux »  et la figure plus grande qu‘en fait on a 

toujours été, bien qu‘elle soit restée jusqu‘alors invisible, se présente à l‘homme que l‘on 

était, avec la puissance d‘une révélation. L‘ami de l‘âme longuement attendu, l‘immortel, est 

maintenant venu à la réalité, afin d‘ « emmener prisonnière la prison », c‘est-à-dire de 

s‘emparer maintenant, lui-même, de celui qui l‘a depuis toujours porté en lui et tenu 

prisonnier, de faire déboucher la vie de celui-ci dans la sienne
3
». 

Le moment de la rencontre du double sous-entend un danger mortel, la rencontre 

renverse et détruit les structures du monde ancien pour faire surgir un autre mode d‘être. C‘est 

                                                             
2 Michel Tournier,  Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970, p.164 
3 Carl GustavJung,  « À propos de la renaissance », in  Lřâme et son Soi,  Paris,  Albin Michel, 1990, p.27 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

694 

 

une opération longue et douloureuse et le sujet risque de se laisser tomber dans l‘abîme. Par 

ailleurs, celui qui vit cette expérience et la surmonte, vit un processus de régénération et une 

révélation profondément transformatrice peut avoir lieu. Dans ces circonstances, Tiffauges 

s‘élance avec naïveté et confiance vers le noir qui approche et essaye d‘en déchiffrer le sens.  

L‘individuation débute avec une crise presque insoluble, symbolisée à l‘extérieur par la 

seconde guerre qui éclate. 

Le roman La Goutte dřor nous place dans le même registre de l‘existence du double 

maléfique, aliénant. L‘intrigue du roman est due à une déchirure initiale. Une touriste 

française qui visite Tabelbala prend en photo le jeune berbère Idriss. Dans la religion 

musulmane, la reproduction de la figure crée un double dangereux car celui qui possède cette 

figuration a le dessus sur la personne représentée ou prise en photo et peut agir sur son destin. 

La photo devient une sorte de double du sujet à la merci de celui qui l‘a. La photo prise par la 

Française institue une double déchirure ontique qui doit être rapidement réparée : le 

dédoublement fragilise et rend vulnérable Idriss, opération d‘autant plus dangereuse qu‘elle 

est réalisée par une femme blonde.  « C‘est un peu de toi qui est parti »  dit à Idriss sa mère.  

À l‘opposé du double maléfique  symbolisé par les doubles ogrèsques, Michel 

Tournier fait appel également à une autre présence duelle, les jumeaux. Mais, cette fois, il leur 

prête un symbolisme lumineux et constructeur. Dans le Dictionnaire des symboles de Jean 

Chevalier et Alain Gheerbrant nous trouvons ces appréciations au sujet du couple gémellaire : 

« Ils symbolisent l‘harmonie intérieure obtenue par la réduction du multiple à l‘un.
4
» Dans le 

Traité dřhistoire des religions Eliade parle de la présence des gémeaux dans les mythologies 

indo-européennes. Ils y reçoivent des vertus positives : ils sont guérisseurs et protecteurs des 

mortels (les Dioscures, Castor et Pollux, les Açvins).  À part le couple de jumeaux, il faudrait 

rappeler aussi les dieux bicéphales, comme Janus, ou les dieux qui se manifestent sous 

différents aspects. Les fondateurs de cités sont parfois des jumeaux : Romulus et Remus, les 

fondateurs de Rome, Amphion et Zéthos, les fondateurs de Thèbes. 

 Des références concernant la relation divine des Dioscures sont présentes dans le 

premier roman de Tournier, Vendredi ou les Limbes du Pacifique.  « Dans l‘œuf de Léda 

fécondée par le Cygne jupitérien, les Dioscures sont nés, gémeaux de la Cité solaire. Ils sont 

plus intimement frères que les jumeaux humains parce qu‘ils partagent la même âme
5
».  La 

présence gémellaire est reprise dans d‘autres romans de Tournier : les Météores et Le Roi des 

Aulnes. Cette structure gémellaire renferme un mystère, elle incarne le paradoxe de la 

coïncidence des contraires, les frères jumeaux sont identiques et pourtant différents. 

Abel Tiffauges, dans son hypostase ogrèsque, est comme fasciné par Haro et Haïo, les 

jumeaux roux de la Napola de Kalterborn. La couleur solaire de leurs cheveux fait signe de 

leur présence bénéfique et de leur symbolisme ascensionnel. Tiffauges est convaincu que leur 

identité naît de l‘existence d‘une seule âme, qui au niveau du monde manifesté, se déchire en 

deux afin d‘incarner la différence née de leur dualité. Il trouve que la dynamique du couple 

Haro-Haïo est fonctionnelle en vertu de l‘existence de l‘opposition archétypale sédentaire- 

nomade qui actualise la relation biblique Caïn-Abel. Haro est doux, pensif, inactif, bref 

sédentaire, Haïo représente le principe dynamique, il est prêt à agir, toujours à la recherche de 

l‘action, bref il est le nomade. Haro est soumis et obéissant, Haïo agit et prend les décisions. 

Au fil du temps, Tiffauges se rend compte qu‘ils sont des jumeaux en miroir, l‘un c‘est le 

reflet de l‘autre. L‘essence du monde déchu consiste dans la structuration binaire, dans 

l‘existence des opposés ce qui engendre une tension à surmonter. Dans Méphistophélès et 

lřAndrogyne, Mircea Eliade notait : «Tout ce qui est par excellence doit être total, comportant 

                                                             
4Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles, Paris, Laffont, 1969, p.631 
5Michel Tournier, Vendredi ou les Limbes du Pacifique, Gallimard, Paris, 1967,  p.231 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

695 

 

la coincidentia oppositorum à tous les niveaux et dans tous les contextes
6
».  La présence du 

couple gémellaire traduit cet état d‘unité édénique.  

 La rencontre du héros avec ce couple gémellaire annonce sa guérison spirituelle, le 

tournant dramatique que sa vie connaîtra après la rencontre avec l‘enfant Ephraïm qui 

symbolise l‘unité primordiale, génuine. Tiffauges saisit d‘ailleurs dès le début la nature 

androgyne de l‘enfant juif. En lui faiblesse physique et force mentale se marient.  

« Impossible de pouvoir donner un âge à cet enfant qui pouvait avoir indifféremment entre 

huit et quinze ans et dont la débilité physique contrastait avec la précocité mentale
7
». Symbole 

du Soi selon la psychologie abyssale de Jung, l‘enfant est une image archétypale forte au 

niveau de l‘imaginaire mythologique, un réceptacle véhiculant une signification 

transcendante, promesse d‘une transformation ontologique définitive du héros en quête 

identitaire. L‘enfant androgyne, par sa simple présence, a le pouvoir de renverser les repères 

ontiques de Tiffauges avec la force d‘un miracle. « Lorsque l‘enfant tournait vers lui son 

mince visage poudré de dartres et dévoré par ses yeux noirs, Tiffauges l‘écoutait de toutes ses 

oreilles, de tout son être, car il voyait s‘édifier un univers qui reflétait le sien avec une fidélité 

effrayante et qui en inversait tous les signes
8
». 

La transfiguration que Tiffauges connaît en présence du petit garçon est l‘équivalent 

de la transfiguration thaborique. La tradition gnostique affirme que le corps de lumière, le 

corps de gloire de Jésus Christ sur le mont de Thabor, n‘a rien à voir avec sa transfiguration, 

mais ce sont plutót les yeux des apótres qui se sont ouverts et ont pu saisir pour la première 

fois sa vraie nature divine. Par une analogie à cet épisode biblique, nous pouvons affirmer que 

la présence numineuse de l‘enfant ouvre les yeux de Tiffauges qui n‘a accès à la réalité 

transhistorique qu‘à partir de ce moment précis. 

La complémentarité archétypale est encore plus soulignée dans les Météores, dans la 

présence des jumeaux Jean et Paul. Si l‘un est intéressé à garder intacte l‘équilibre de la 

cellule gémellaire, actualisant de cette manière l‘éternité paradisiaque, l‘autre est désireux de 

se développer à travers le Temps historique, d‘expérimenter à fond cette existence vouée au 

changement et à l‘usure. Si Paul aime la marée haute, signe d‘identification avec la plénitude, 

Jean est fasciné par la marée basse, symbole du vide. Finalement c‘est la déchirure de la 

cellule gémellaire qui se produit, la fusion gémellaire devient opposition destructrice car Jean 

choisit de s‘adonner au temps mortel de l‘existence des sans pareils. Le paradis gémellaire n‘a 

pas résisté à l‘intrusion du temps mortel. Les perles philippines sont une isotopie de cette 

relation gémellaire déchirée. Leur symbolisme est transparent car elles sont comparées à des 

sœurs jumelles. Les perles représentent le double féminin, l‘Anima de chacun des deux 

jumeaux, Paul et Jean. La déchirure gémellaire se réalise aussi à ce niveau isotopique. En 

quittant Daniel pour aller à Marseille, Alexandre confie l‘une d‘entre elles à celui-ci, en lui 

promettant  la seconde perle, s‘il le rejoint à Marseille. Daniel le suit à Marseille mais il meurt 

dans des circonstances violentes et grotesques. Alexandre le retrouve atrocement mutilé par 

les rats, la perle brillant à l‘oreille. 

Pour revenir au couple Caïn-Abel, qui renferme l‘opposition sédentaire-nomade, le 

thème des frères ennemis s‘insinue dans les proses de Michel Tournier. Dans son univers 

romanesque, le monde des sans-pareils est structuré selon une relation archétypale meurtrière, 

celle de Caïn  tuant son frère,  Abel. Selon Tournier, tout humain a, dans le ventre de sa mère, 

un frère jumeau qu‘il tue en phase embryonnaire. La dynamique de la condition humaine est 

réglée par un crime perpétré à l‘infini.  

Notre analyse montre que chez Michel Tournier la rencontre avec le double est 

représentée en tant qu‘épreuve initiatique que le héros doit assumer et  surmonter.  Les 

                                                             
6 Mircea Eliade, Méphistophélès et lřAndrogyne, Gallimard, Paris, 1962, p.155 
7Michel Tournier, Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970, p.427 
8Ibidem, p.473 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

696 

 

hypostases du double tournérien racontent une expérience intérieure extrême qui, dans le 

langage de la psychologie abyssale junguienne, traduit l‘accomplissement du travail 

d‘individuation, la réalisation du Soi. Le Soi a cette capacité de contenir les deux póles du 

psychisme, le conscient et l‘inconscient. Il représente la matrice où l‘on réalise le processus 

de coïncidence des contraires. Il y a des personnages tournériens qui aboutissent à assumer 

cette expérience fondamentale, il y en a qui échouent lamentablement.  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Corpus de textes de Michel Tournier 

Vendredi ou les Limbes du Pacifique, Gallimard, Paris, 1967 

Le Roi des Aulnes, Gallimard, Paris, 1970 

Les Météores, Gallimard, Paris, 1975 

La Goutte dřor, Gallimard, Paris, 1985 

Choix bibliographique 

Chevalier, Jean, Gheerbrandt, Alain, (sous la direction), Dictionnaire des symboles, 

Laffont, Paris, 1969 

Eliade, Traité dřhistoire des religions, Payot, Paris, 1949 

Eliade, Mircea, Méphistophélès et lřAndrogyne, Gallimard, Paris, 1962 

Fernandez-Bravo, Nicole, « Double », in Dictionnaire des mythes littéraires, sous la 

direction de Pierre Brunel, Monaco, Editions du Rocher1988 

            Jung, Dialectique du Moi et de l‘inconscient, Paris Gallimard, 1989 

Jung, Carl-Gustav, Lřâme et son Soi, Paris, Albin Michel, 1990 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 13:29:56 UTC)
BDD-A27509 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

