
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

685 

 

THE HYEROFANIC ISSUES OF THE SERAPHYC HYMNS 

 

Petru Adrian Danciu 
PhD., Member of the Scientific Center of Research, Speculum of Alba Iulia 

 

 
Abstract: Starting from the scream of the seraphim on Isaiahʹ s prophecy, this article aims to follow 

the rhythm of this harmony, transcending the symbols of the angelic world and of the divine names, to 

get at the manʹ s face to face meeting with God, by the retrieval of one in the other, just as the 
seraphim who reflects their existence standing face to face. The finality of the sacred harmony is that 

during the search of God in human being, He reveals Himself in this one, from there the reason of His 

affirmed existence: "I am that I am". 
Through its hypnotic cyclicality, the profane temporality has its own musicality. Its purpose is to 

incubate the unsuspected potencies of the beings "locked" in the material world. Considering the fact 

that the divine music belongs to the eonic time, it will exceed by his harmony the mechanical 

musicality of the profane time, dilating it and canceling it for the moment. Isaiah is the witness of such 
revelation, who offers access to the heavenly concert hall. Here he's the witnessed at the divine 

harmonies produced by two divine singers, whose musical history we try to capture in our article. The 

Seraphim accompanied the chosen people after his exit from Egypt, from their attributes and behavior 
was relating the cultic use of the trumpet.  

The seraphim music is not the creationʹ s one, but his lyrics are those which say the presence of the 

Creator, in two realities, the spiritual and the material. Just the transcendence of the divine sung ∕ 
screamed names affirms an unique reality: God. The song-cry  is a divine conjuration with double 

meanings. On the one hand, the angels and people affirm God's presence and call his name, on the 

other hand, the Creator affirms its presence through the angels, or sings himself in man, the one who 

is His image and likeness. The divine music does not only create, but it is a way of communion, 
implementing the human relationship with God and so the God connection with man. It is a 

relationship in which both, filiation or paternity, disappear in the harmony of mutual recognition 

produced by music, a reality much older than Adamʹ s language itself. 
 

Keywords: music, seraphim, harmony, song-cry, time.   

 

 

Unul dintre cele mai importante evenimente de natură mistică din multele, ce fac corpul 

comun al scrierii profetului Isaia, este descrierea cântării divine a serafimilor. Aceste ființe 

anelice nu cunosc o altă chemare decât neîncetata cântare de laudă în apropierea tronului lui 

YHWH. Suspendați în eterul dintre templu și tronul lui Dumnezeu, serafimii psalmodiază o 

cântare de laudă, pe care mult mai târziu creștinismul o va numi trisaghion (întreită, sfințită, 

cântare): „Deasupra lui
1
 stăteau niște serafimi. Fiecare avea șase aripi. Cu două își acopereau 

fața, cu două își acopereau picioarele, iar cu două zburau‖ (Isaia, 6, 2)
2
. Interesant este că 

textul Septuagintei este explicit când afirmă că este vorba doar de doi serafimi și nu de mai 

mulți: „șase aripi la unul, șase aripi la altul‖, pe când textul masoretic se dovedește a fi neclar 

                                                             
1 Textul masoretic spune: „deasupra Lui‖, ori noi suntem de părere că nu este vorba despre un pronume personal, de vreme ce 

prezența angelică e pusă în relație cu templul și nu cu Dumnezeu. E impropriu a afirma, din perspectivă teologică cel puțin, 
că serafimii cântau trisaghionul deasupra lui Dumnezeu, cu atât mai mult cu cât o astfel de atitudine a fost pedepsită de 
YHWH (cf. Isaia, 14, 12-15). Este exclusă deci o astfel de ierarhizare. Traducerea Septuagintei sub coordonarea lui Cristian 
Bădiliță afirmă că este vorba despre serafimii care stăteau „în jurul Lui‖ (Septuaginta, vol. 6/ 1, Iași, Editura Polirom, 2011, 
n. 6, 2, p. 85), adică la egalitate cu Yahweh, ori nici această atitudine nu este conformă monoteismului iudaic. Rămânem la 
părerea noastră că mișcarea serafimilor (cel mai probabil de rotație) se întâmpla deasupra templului, la distanță de tronul lui 
YHWH. 
2 Pentru acest verset, am folosit traducerea Sfintele Scripturi. Traducerea lumii noi, Watch Tower Bible and Tract Society of 

Pennsylvania, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

686 

 

în acest sens. De aici și tendința liturgicului creștin de a vedea un cor ce cuprinde întregul 

ordin serafic. 

 

1. Hierofania, între magie divină și misticism 

Textul masoretic se „corectează‖ imediat ce expune cuvintele mantrice ale cântării 

serafice, prin afirmarea existenței a două prezențe serafice: „Și strigau unul către celălalt 

(sublinierea noastră) zicând: „Sfânt (Kadosh – n.a.), Sfânt, Sfânt este YHWH Savaoth al 

armatelor‖ (6, 7). Creștinismul liturgic va numi „cântare‖ ceea ce de fapt este un strigăt atât 

de puternic, încât producea cutremur în templu, care în același timp se umplea de „fum‖. O 

manifestare a sacrului care „dilată‖ timpul profan, permițând „timpului sacru‖ – eonic, să se 

reverse peste lumea materială. Timpul eonic îl înțelegem ca structură a cărei „spațio-

temporalitate‖ este determinată strict doar de actele divine. Aici „timpul‖ este măsurat doar de 

succesiunea acestor acte. Ele se derulează în Cer dar pot atinge și pământul, moment al 

hierofaniei („dilatarea‖ timpului profan) definit (perceput) de ființa umană ca revelație divină 

capabilă de a anunța și a suporta prezența divină. Este un proces ce definește manifestarea 

sacrului aici pe pământ.  În cazul descrierii lui Isaia, sacrul e prezentat ca manifestare a 

prezenței divine, în templu, printr-un continuu cântec de laudă al serafimilor adresat lui 

Dumnezeu.  

Isaia este foarte atent la detalii. Mai întâi, locul celor doi serafimi nu este nici măcar la 

„picioarele‖ tronului divin. Sunt mai apropiați de templu atunci când timpul sacru sau eonul 

divin se manifestă pe pământ. Scopul este acela de a anunța prezența lui YHWH, la rândul său 

un moment premergător viziunilor pe care profetul le va primi. Mai apoi, descrierea făcută de 

Isaia celor două creaturi este unică și plină de semnificații. Aflați în continuă mișcare, ei se 

acoperă cu patru din cele șase aripi. Acoperirea privirii, a feței precum și a goliciunii este 

oarecum similară cu actul conștientizării propriei existențe în raport cu sacrul. La fel, în Eden, 

după cunoașterea binelui și a răului (Geneza, 3, 22), Adam și Eva se recunosc pe sine în 

relație cu sacrul, moment când își ascund atât fața (privirea) cât și goliciunea față de prezența 

divină (3, 10). În ambele cazuri ascunderea este un gest reflex ce trădează și cunoașterea 

răului, nu în sens științific, ci ca o insidioasă și posibilă atingere. Cei doi sunt prezentați stând 

față în față, o nevăzută reflexie a unuia în celălalt, expresie a cunoașterii de sine în raport cu 

geamănul. Strigătul nu este orientat spre divinitate. Ei strigă/ psalmodiază unul către celălalt, 

la fel cum o fac cântăreții bisericești din stranele bisericilor ortodoxe. Fiecare strigăt nu este 

doar o repetare, ci și un ecou amplificat al celui de dinainte. Desigur, nu ne interesează aici 

sensul imaginat de liturgicul creștin, aceasta pentru că pur și simplu nu există o cântare în 

sensul propriu al termenului. Când eu strig, afirmând prezența divină, practic mă adresez celui 

din fața mea. Răspunsul lui este un act reflex al sacralități împărtășite. Logosul reverberează 

ca un ecou din ambii actanți prinși de magica prezență divină. Trăirea lor este dincolo de 

mistică, „cântecul‖ nefiind decât o consecință a unei stări indescriptibile. Cântecul serafic 

dilată timpul profan, permițând eonului divin să se manifeste. Tot el este cel care emană 

putere sacră resimțită prin cutremurul ce zguduie ușorii pragurilor ușilor templului, pe care 

riscă să-l dărâme (Isaia, 6, 4). Este o expunere reală a neputinței lumii de a-L „asimila‖ pe 

Dumnezeu chiar și atunci când prezența divină este anunțată de prezențele cerești. Momentul 

corespunde cu dilatarea timpului profan și invazia sacrului manifestată prin prezența  fumului, 

a harului divin, plastic imaginat cu „veșmântul‖ ce ascunde prezența lui Dumnezeu (6, 1).  

În eonul sacru unde templul devine din spațiu liturgic, centru al teofaniilor lui YHWH – 

„L-am văzut cu ochii mei pe Împăratul
3
‖ – (6, 5), are loc un proces speculat de știința magiei. 

                                                             
3 Pentru că teofania este una cerească, în sensul deschiderii cerurilor pentru ca Isaia aflat pe pământ să îl vadă pe Dumnezeu 
din Cer, profetul nu moare. Altfel, dacă teofania ar fi avut loc pe pământ, în sensul că Dumnezeu ar fi coborât realmente în 
mundan, cum s-a întâmplat în cazul lui Moise, profetul ar fi trebuit să își acoperefața (din nou acest motiv) pentru a nu muri 
(cf. Exod, 33, 20). Apostolul Ioan este însă mult mai categoric cu privire la acest subiect. El crede că slava lui Dumnezeu 

poate fi văzută (cf. Ioan, 1, 13), nu însă și Dumnezeu (1, 18). Pentru că trăirea mistică nu se poate „traduce‖ doar prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

687 

 

Acum se pune în legătură, prin intermediul „cântării‖ serafice, puterea cuvintelor și a numelor 

divine cu realitatea mundană a existenței umane. În sine, rostirea îngerilor își dovedește 

capacitatea de a „vrăji‖ lumea și pe omul din ea, înainte de ivirea prezenței divine. Nu doar 

timpul profan se „dilată‖ lăsând să se „nască‖ în mundan eonul mistic, ci și omul prins în 

această manifestare se „deschide‖, la rândul său, pentru ca sufletul să îl vadă pe Dumnezeu 

fără a părăsi trupul.  

Psalmodierea îngerilor este și o recitare mantrică a numelor divine, cuvinte de forță prin 

care se exprimă real și direct atributele divine. De altfel îngerii sunt avatarurile puterii magice 

a numelor lui Dumnezeu, cât timp renunță la liberul arbitru. Magia despre care vorbim este 

deopotrivă trăire și știință. Ea nu are legătură cu demonolatria sau necromanția. Despre o 

astfel de magie superioară vorbește Apocriful lui Enoh când amintește de îngerii, care, 

apelând la liberul arbitru, au renunțat la slava cerească, împărtășind cu oamenii această magie 

sau gnoză angelică. Ea nu este religie, căci religia religo, religare (lat.) unește pe om cu 

Dumnezeu, ori la acest nivel, constanta prezenței umane e nesemnificativă. La acest nivel de 

cunoaștere, prezența umană e rară, de aici și importanța trăirilor de natură mistică, subiectul 

uman mulțumindu-se cu a fi umilul destinatar al revelațiilor divine. Din acest motiv este un 

nonsens a vorbi despre o „mistică angelică‖, progresul îngerilor în Dumnezeu făcându-se pe 

baza gnozei dvine, echivalent al magiei numelor despre care vorbeam.  

„Fumul‖ care precede cutremurul strigătelor serafice își are originea în Cer, motiv 

pentru care ceea ce se întâmpla în templul iudaic nu poate fi pus în relație cu aburul psihedelic 

dionisiac de origine telurică. Originile aburilor sacri indică existența a două tipuri distincte de 

tradiții orientate diferit din punctul de vedere al ancorării lor în lumea sacrului. Cât despre 

„fumul‖ în urma căruia se declanșează la Isaia actul profetic nu poate fi decât forțat asociat 

celui produs de tămâie. Experiența lui Isaia ne amintește de trăirile șamanice, cu deosebirea că 

profetul semit nu o provoacă. Misticul vede pe YHWH înainte ca fumul să se răspândească în 

templu (6, 1), iar după căința sa (6, 5) și curățarea buzelor de către unul dintre serafimi prin 

atingerea lor cu un cărbune încins (6, 6), Isaia aude doar glasul Domnului (6, 8), moment în 

care se pune început misiunii profetice (6, 9).  

 

2. Stâlpii serafimi sau primul G.P.S. divin 

Fumul și focul sunt formele sub care serafimii își materializează prezența în lumea de 

sub ceruri. Asocierea celor doi serafimi cu stâlpii ușii templului este una de natură ezoterică. 

Conexiunea simbolică cu stâlpii care „direcționează‖ pe Israel, dincolo de pustiul Egiptului 

este una evidentă. Cert este că divinul nu suportă „pragul‖ ori limitarea de orice formă (cf. 

Isaia, 6,4; Exod, 14, 24), YHWH poziționându-se permanent pe o poziție de superioritate. 

Dacă în cartea lui Isaia, primul serafim este acela care, prin prezența sa, face ca templul 

să se umple de „fum‖, celălalt este „foc‖, căci poartă cărbunele încins ce curăță sufletul 

profetului, făcându-l capabil de primirea și răspândirea logosului divin
4
. Să nu uităm că sfinții 

îngeri sunt avatarurile manifestărilor divinității ce-i marchează diferit. Aceste mărci le devin 

atribute. De aici putința de a-i descrie.  

Cu mult timp înainte de Isaia
5
, în vremea profetului Moise, cei doi serafimi își vor face 

simțită prezența
6
 prin materializarea atributelor despre care vorbeam în cei doi stâlpi, de norși 

                                                                                                                                                                                              
afirmații reductive, rămânem la părerea că moderația apostolului Luca (18, 27) este răspunsul care îl îndreptățea pe Isaia să-L 
vadă pe YHWH.  
4 De o curățire asemănătoare are parte și profetul Zaharia (3, 1-5), căruia i se schimbă veșmintele cu altele de sărbătoare, pe 
cap punându-i-se cunună strălucitoare doar după ce adversarul Satan a fost mustrat și înlăturat de Îngerul Domnului. În acest 
sens, recomandăm studiul, încă neegalat de cercetarea actuală, dedicat demonologiei semite al pr. Ion V. Georgescu, 
Demonologia Vechiului Testament. Satan în profeția lui Zaharia, în „Biserica Ortodoxă Română‖, anul 56, nr. 9-10, 
septembrie-octombrie, 1938, pp. 481-564. 
5 Sigur, profetul avea cunoștință despre episodul călătoriei alături de serafimi a poporului ales (52, 12), moment nu o dată 

rememorat în diferite cărți ale Vechiului Testament (Neemia, 9, 12; Psalmi, 78, 14). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

688 

 

de foc, ambii protejând poporul ales în călătoria sa spre Canaan, primul, ziua, iar al doilea, 

noaptea:  

 

„Și YHWH mergea înaintea lor, ziua într-un stâlp de nor (sublinierea noastră), ca 

să-i conducă pe drum, iar noaptea într-un stâlp de foc (s.n.), ca să le dea lumină, 

iar ei să meargă ziua și noaptea. Stâlpul de nor nu se îndepărta dinaintea poporului 

în timpul zilei, nici stâlpul de foc în timpul nopții‖ (Exod, 13, 21-22; v.cf. Numeri, 

14, 14; Deuteronom, 1, 33).  

 

Cu o singură ocazie unul dintre serafimi preia „atributele‖ celuilalt, semn că acestea 

sunt daruri și nu datum-uri. Nu se spune ce se întâmplă cu cel de-al doilea serafim, semn că, 

fără funcție, ei își pierd rolul aici pe pămân. Cumulul de atribute are loc într-un moment de 

criză. El se întâmplă doar pentru a-i proteja pe evrei de urmăritorii egipteni:  

 

„Atunci îngerul adevăratului Dumnezeu care mergea înaintea taberei lui Israel 

(„stâlpul de nor‖ – nota noastră) a plecat și s-a dus înapoia lor... Astfel a ajuns 

între tabăra egiptenilor și tabăra lui Israel. Pe o parte, el era nor și întuneric, dar pe 

cealaltă parte lumina în continuu noaptea‖ (Exod, 14, 19-20). 

 

Tot un moment hierofanic este și ceea ce au văzut egiptenii care urmăreau pe Israel. 

Dacă în cazul lui Isaia, prezența divină prin mijlocirea serafimilor a declanșat frica vederii lui 

Dumnezeu, aceeași prezență a adus taberei egiptenilor o stare de continuă teroare, care a 

escaladat până în pragul nebuniei, când „YHWH a privit din stâlpul de foc și de nor spre 

tabăra egipteilor, apoi a provocat învălmășeală în tabăra egiptenilor ... Și egiptenii au început 

să zică: Să fugim dinaintea lui Israel, căci YHWH luptă pentru ei...‖ (Exod, 14, 24-25). Pe o 

poziție de forță în fața umanității, divinitatea își etalează atributele. Percepția hierofaniilor 

divine se aliniază cu modul blând sau dur în care aceleași atribute se manifestă. În același 

timp, ele certifică raportul de echilibru care marchează relația lui YHWH cu lumea și poporul 

ales. Aceste aspecte sunt și mai clar evidențiate într-una din cântările lui David: „Nori și 

beznă adâncă sunt de jur împrejurul Său, dreptatea și judecata sunt temelia tronului Său. 

Înaintea Lui merge un foc și îi mistuie pe vrăjmașii Săi de jur împrejur
7
‖ (Psalmi, 97, 2-3). 

Ori dacă norul și bezna este atributul primului serafim, fulgerul, lumina sau focul, este 

atributul celui de-al doilea. Primul serafim este asociat atributului divin al dreptății, pe când al 

doilea se vede legat de atributul divin al judecății. Dacă dreptatea divină o identificăm cu 

Adevărul a cărei funcție principală este aceea de a se descoperi pe sine, de a nu rămâne 

ascuns, judecata este o funcție a Logosului. Ea expune Adevărul, îndepărtând Răul. Aceeași 

situație o avem și în Kabbală, unde rigoarea, echivalentul dreptății, limitează acțiunea răului 

dar numai în paralel cu îndurarea
8
. Teoria celor două atribute divine – rigoarea și îndurarea – 

are ca scop minimalizarea impactului fatalismului dualist zoroastrian. Ea etalează un 

Dumnezeu echilibrat
9
 care patronează manifestările Răului, dar din păcate nu și principiul ce-i 

dă viață: liberul arbitru. Sigur, fără nici o legătură cu teoria libertății străină serafimilor, 

credem că teologia angelică nu poate fi despărțită de aceea a atributelor divine. Ea oferă sens 

și direcție îngerilor în relația cu oamenii. 

                                                                                                                                                                                              
6 Uneori ea este doar sugerată în contextul coborârii lui Dumnezeu pe Muntele Sinai (Exod, 19, 18); al întâlnirii lui YHWH 
cu Moise într-un nor întunecos, din care vocea Creatorului este auzită și de popor (Exod, 19, 9; Deuteronom, 4, 12; 5, 4). 
7 Interpretarea kabbalistă va rămâne în aceste limite, singurele elemente de noutate prezintă raportul dintre serafimi și 
arborele sefirotic, cf. Leo Schaya, Omul și absolutul după doctrina Kabbalei, traducere din limba franceză de Costin Pop, 
București, Editura Herald, 2006, pp. 102-104. 
8 Idem, op. cit., p. 58. 
9 Creștinismul a susținut permanent că Dumnezeu nu poate fi autorul unei stări sau fapte ce-I stă împotriva firii (cf. pr. prof. 

Ioan G. Coman, Dumnezeu nu e autorul răului, „Studii Teologice‖, anul 5, nr. 1-2, ianuarie-februarie, 1953, pp. 50). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

689 

 

 

3. De la momentul magic la timpul cultic 

Evocarea
10

 numelui lui Dumnezeu prin strigătul serafimilor (cf. Psalmi, 99, 6-7) urmată 

de „ascultarea‖ nearticulatului glas divin nu reprezintă practic decât una și aceeași voce, a 

unui Dumnezeu care, anunțându-se pe Sine prin intermediul „organelor‖ Sale „vocale‖, 

îngerii, cheamă la Sine pe om, chipul și asemănarea Sa. Cu alte cuvinte, Dumnezeu strigă 

după alter-egoul Său, omul, singura realitate concretă a existenței Sale. „Cântecul‖ serafimilor 

este descântecul omului, a chipului și asemănării în care se oglindește prezența divină. De 

altfel, cei doi serafimi ce stau față în față, nu sunt altceva decât Dumnezeu și omul, omul și 

Dumnezeu, singurul capabil de a se vedea și regăsi pe Sine în sine și invers.  

Începând cu apariția serafimilor (Numeri, 9, 15) urmată de cutremurarea „lumii‖ 

(templului) și umplrea tabernacolul cu fumul sau harul divin, se instituie doar pentru Isaia un 

timp personal, un eon în care profetul din spectator devine prin purificare actant: profet. Din 

perspectiva omului, el se recunoaște și se evaluează în raport cu divinitatea. Își recunoaște 

calitatea de replică imperfectă, dar perfectibilă, prin intervenție divină a Celui ce l-a creat. În 

acest context, strigătul serafimilor devine, în mistica personală a lui Isaia, un cântec, o 

chemare la o comuniune mistică în care nu există extaz ci doar rațiune pură. 

Manifestării tulburătoare a prezenței serafimilor i se va asocia în plan cultic trompeta, 

un instrument de suflat care și prin imaginea formală face trimitere la mișcarea fumului și a 

focului ce se mișcă și vuiesc anunțând prezența divină. Din modificarea atmosferei din jurul 

tabernacolului în momentul apariției angelice
11

 ca „nor‖ și a „foc‖ (cf. Exod, 40, 34, 38), sau 

din ghidarea minunată a poporului ales prin pustiul Canaanului (cf. Numeri, 9, 18-22), va 

rezulta transformarea unei realități magice într-una religioasă, care va sluji drept suport pentru 

dezvoltarea unlterioară a cultului. Totul se realizează cât se poate de simplu prin imaginarea 

unor conexiuni între atributele ființelor angelice și divine cu trompeta, singurul instrument 

capabil să concentreze prin sunetul puternic, prezența divină.  

Cele două trompete din argint „strigă‖ poporul la adunare ori, după caz, a 

conducătorilor acestuia (Numeri, 10, 2, 4, 9-10). Treptat, cele două trompete se vor substitui 

prezenței serafimilor, rămânând în cult ca o prefigurare a prezenței lor. Leviții, generatorii 

principali ai cultului sub toate aspectele sale, sunau spre exemplu cu putere din trompete, 

strigând cu glasuri puternice pe YHWH (2 Cronici, 20, 19). Ori evocările de acest gen sunt 

întâlnite și în actele de magie, în sine strigătul fiind un aspect important al stiinței chemării la 

supunere a divinităților. E ceea ce se întâmplă când asemănarea dorește să subjuge chipul
12

, 

de altfel una din legile esențiale ale magiei negre.  

Alături de strigăt și cântecul conjură, după cum descântecul dezleagă ce mai înainte a 

fost legat, aspecte evoluate magico-cultic pe care nu le-am întâlnit în Pentateuh, decât sub 

forma generală a „luării în deșert a numelui Domnului‖ (Ieșire, 20, 7). 

 

BIBLIOGRAPHY 

 

Bude, pr.drd. Ioan, Antropologia Vechiului Testament în „Studii Teologiceŗ, anul 41, nr. 3, 

mai-iunie 1989. 

                                                             
10 De această realitate magico-religioasă erau pe deplin conștienți și kabbaliștii. „În economia generală a literaturii kabbaliste, 

cuvintele-forță au fost cu mult mai influente decât au presupus cercetătorii moderni, care au dat o interpretare mentalistă 
acestei înfățături‖ (Moshe Idel, Perfecțiuni care absorb. Cabala și interpretare, prefață de Harold Bloom, traducere de Horia 
Popescu, Iași, Editura Polirom, 2004, p.169). 
11 Teologia creștin-ortodoxă este și ea de acord cu „o oarecare corporalitate‖ (Anca Manolache, Un capitol de angeologie, 
creația, natura și căderea îngerilor în „Studii Teologice‖, anul 7, nr. 1-2, ianuarie-februarie, 1955, p.127) a îngerilor, mai cu 
aceea care să imite focul (art. cit., pp. 127). 
12 Singurul care, după căderea omului în păcat, nu a fost denaturat de acesta. Această teorie ce oferă posibilitatea reconectării 
omului cu Dumnezeu este susținută și în ortodoxie (cf. pr.drd. Ioan Bude, Antropologia Vechiului Testament în „Studii 

Teologice‖, anul 41, nr. 3, mai-iunie 1989, p. 35). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

690 

 

Coman, Ioan G., Dumnezeu nu e autorul răului, „Studii Teologice‖, anul 5, nr. 1-2, ianuarie-

februarie, 1953. 

Georgescu, V., Demonologia Vechiului Testament. Satan în profeția lui Zaharia, în „Biserica 

Ortodoxă Română‖, anul 56, nr. 9-10, septembrie-octombrie, 1938. 

Idel, Moshe, Perfecțiuni care absorb. Cabala și interpretare, prefață de Harold Bloom, 

traducere de Horia Popescu, Iași, Editura Polirom, 2004. 

Manolache, Anca, Un capitol de angeologie, creația, natura și căderea îngerilor în „Studii 

Teologice‖, anul 7, nr. 1-2, ianuarie-februarie, 1955. 

Schaya, Leo, Omul și absolutul după doctrina Kabbalei, traducere din limba franceză de 

Costin Pop, București, Editra Herald, 2006. 

Septuaginta, vol. 6/ 1, Iași, Editura Polirom, 2011. 
Sfintele Scripturi. Traducerea lumii noi, Watch Tower Bible and Tract Society of 

Pennsylvania, 2006 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:46 UTC)
BDD-A27508 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

