
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

351 

 

REFLECTIONS AND ONTOLOGICAL STRAINS IN CEZAR BALTAG’S POETRY 

 

Maria-Zoica Balaban 
Lecturer, PhD., ,,Babeş-Bolyai” University of Cluj-Napoca 

 

 
Abstract:The main aim of this paper is to illustrate Cezar Baltagřs poetry from an ontological 

perspective. His poems are the result of continuous questions addressed to consciousness and its 

deeper levels regarding the role and the place of the real poet in the world. Seen as a discontinuous 
poetry, Cezar Baltagřs volumes reveal the silence of the self which gives semantic coherence to the 

lyrics. His poetry expresses a way of being both in expansion and in concentration.. Ready for 

everything, the real poet builts again and again and again and he never surrenders.  
 

Keywords:time, ethics, life, revival, to be like 

 

 

 

Moto: ,,Eu mie-mi sunt un grabnic drum / menit să nu mă mai întoarcă / La malurile lui 

Acum‖. (Cezar Baltag, Răsfrângere de arbore lacom) 

 

 Cezar Baltag, membru marcant al generaţiei 60, este autorul unei opere relativ 

restrânse, dar, care, în contextul mai larg al poeziei acestei generaţii, reprezintă un punct de 

reper. Poezia lui Cezar Baltag se naşte dintr-un lung şir de întrebări adresate conştiinţei şi 

straturilor mai adânci ale acesteia privind rolul şi locul Poetului adevărat în lume. El este cel 

care orchestrează, asemenea unui regizor nevăzut, întregul periplu al regăsirii de sine a 

poetului care se întreabă cu privire la rosturile lumii. Adevărata cunoaştere se realizează doar 

în singurătate, cu mintea şi cu spiritul eliberate de conştiinţa duplicitară a realităţii, într-un 

spaţiu privilegiat în care timpul rostitor şi timpul rotitor îşi dau mâna într-un gest de supremă 

jertfă şi iubire. Aceasta este poezia lui Cezar Baltag, un imn închinat Poetului, o asceză a 

tăcerii şi un extaz al plenitudinii rostitoare. 

 În privinţa locului pe care Cezar Baltag îl ocupă în cadrul poeziei româneşti sunt 

interesante mărturiile lui Adam Puslojić: ,,Am auzit de la câţiva prieteni, care au participat la 

prima ediţie a Festivalului de poezie de la Struga, unde erau doi poeţi tineri din România: 

Nichita Stănescu şi Cezar Baltag. Cei doi poeţi, foarte apropiaţi între ei şi foarte diferiţi, au 

lăsat acolo o impresie fatală. Scrie: fa-ta-lă. Poezia lor a fost o lovitură şi o trezire [...] 

neştiind, Cezar şi Nichita au vorbit în numele unei ţări întregi [...] cu ei totul devenea posibil, 

minunat şi sfânt‖.
1
 

Se spune despre poezia generaţiei 60 că a adus un suflu nou în lirica secolului XX; prin 

poezia Anei Blandiana, a lui Nichita Stănescu, Cezar Baltag, Ioan Alexandru, Marin Sorescu, 

suntem mai apropiaţi de veşnicie, oricare ar fi sensul acestui cuvânt: de la determinarea 

religioasă a atemporalului până la sfera ontologică a devenirii întru devenire şi a devenirii 

întru fiinţă. Între deciziile temporalului şi valorile eternului se aşează poezia lui Cezar Baltag, 

o poezie a discontinuităţii, în care rolul rostitorului este acela de a recrea, prin intermediul 

versului, solitudinea esenţială a poetului prin răsfrângerea întru. 

Poezia lui Cezar Baltag este o poezie tipic ahoretică care trasează liniile de coerenţă 

pentru o întreagă maladie a lucidităţii. Luciditatea de a te răsfrânge întru ceva, nu doar simpla 

oglindire. Poezia lui Cezar Baltag are la bază ideea potrivit căreia totul ar fi organizat cu un 

                                                             
1Ungureanu, Cornel, Despre Nichita Stănescu în Orizont, nr.13 (833) / 31 martie 1984, anul XXXV, p.16. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

352 

 

anumit scop. Din acest punct de vedere, poezia lui propune o abordare teleologică a poeticului 

în sensul în care ea este rezultatul unei suspensii teleologice a dimensiunilor conştiinţei. 

Poezia lui Cezar Baltag se vrea etică, prin excelenţă, iar pactul pe care îl face poetul cu 

cuvântul rostitor nu mai este, ca la Nichita Stănescu, întru fante de fiinţă, ci întru răsfrângeri 

ale conştiinţei. Poezia lui Cezar Baltag suspendă teleologic eticul, manifestările conştiinţei bat 

la poarta realităţii, dar aceasta nu se mai deschide. Închiderea ce se deschide se deschide prin 

intermediul răsfrângerilor. Plăsmuirile conştiinţei refac traseul iniţiatic al lumii în care 

Logosul se individualizează pe sine privind la suspensia teleologică a eticului. Eticul în poezia 

lui Cezar Baltag se defineşte prin raportare la distincţia generalitate - particularitate. 

Particularitatea răsfrângerii este cea care dă caracterul de autonomie posibilului. Hegel 

postula ideea potrivit căreia înstrăinarea era cea mai importantă şi deţinea un loc privilegiat, 

adică exterioritatea care nu mai are nimic în comun cu răsfrângerea. Kierkegaard, de exemplu, 

privilegia interioritatea ca fiind singura în măsură să-l aducă pe om lângă valorile absolute ale 

divinităţii. Interioritatea îţi oferă posibilitatea de a te singulariza şi de a-ţi găsi adevăratul loc 

în lume: ,,pentru tratarea etică a vieţii (scopul oricărei poezii), sarcina este a particularităţilor, 

să se determine singure ca interioritate, înstrăinându-se şi să se exprime în exterior‖
2
, cu alte 

cuvinte, prin intermediul răsfrângerilor care exprimă ceva mult mai adânc şi mult mai 

puternic decât simpla oglindire sau umbrire a unui lucru. În fond, un paradox, pentru că eticul 

trece dincolo de valorile generale acceptate de lumea imanenţei, un etic care determină trăirea 

la un alt registru spiritual. Caracterele etice contradictorii nu lipsesc din poezia lui Cezar 

Baltag. În ciuda conceptelor mult prea abstracte, Cezar Baltag creează o poezie în care eticul 

paradoxal îşi face simţită prezenţa la nivelul fiinţării întru Logos. Un etic paradoxal, specific 

morfologiei ahoreticului, reperabil în toate poeziile din volumul Răsfrângeri (1966). La un 

etic acceptat ca generalitate, poeticul îşi maschează unicitatea în mod involuntar: ,,etica, însă, 

nu cunoaşte acel hazard şi nici acel sentimentalism şi nu posedă un concept aşa de rapid al 

timpului. Prin ea se impun faptele unui alt punct de vedere. Cu etica nu se poate purta o 

dispută, fiindcă ea are categorii pure. Ei nu-i pasă de experienţă şi astfel este la adăpost de 

ridicol, ceea ce e mai ridicol ca orice, şi înlăturând-o, făcându-l pe om isteţ, mai curând îl 

sminteşte dacă acesta nu cunoaşte nimic mai înalt decât ea. În cuprinsul eticii nu este niciun 

fel de hazard, neajungând la nicio clarificare, ea nu glumeşte cu demnităţile, pune o 

responsabilitate monstruoasă pe umerii încovoiaţi ai eroului, condamnă ca fiind cutezanţă 

intenţia de a te juca cu faptele providenţei, dar condamnă, de asemenea, şi intenţia de a 

clarifica lucrurile prin propria suferinţă‖.
3
 

 Poezia lui Cezar Baltag propune aşadar o incursiune într-o lume a lucidităţii, tipic 

ahoretică, în care promisiunile gândului poetic trebuiau împlinite. Capitolul de faţă urmăreşte 

o abordare a modului în care tipologia ahoreticului poate fi identificată în volumul 

Răsfrângeri al lui Cezar Baltag. Acest volum se adresează unui lector avizat pentru care 

problematica fiinţei este chiar însuşi felul de a fi al Poeziei. Volumul este construit în jurul a 

două simboluri: oglinda şi ochiul. Potrivit Dicţionarului de simboluri, oglinda apare ,,ca 

suprafaţă care reflectă şi care stă la baza unui simbolism extrem de bogat în ordinea 

cunoaşterii‖
4
, iar ochiul, asociat oglinzii şi relaţionat vederii, devine în poezie un simbol al 

percepţiei intelectuale. În jurul acestor două simboluri se construieşte întreaga logică 

ontologică a volumului Răsfrângeri. Oglinda, în mod aproape perfect, asigură dublarea 

realului. Dar aceasta este numai o iluzie, pentru că prin simplul fapt al reflectării, se induce un 

indice de irealitate, o identitate în diferenţiere, sau o sinonimie în cvasiantinomie. 

                                                             
2 Kierkegaard, Sôren, Frică şi cutremurare. Traducere, cuvânt introductiv, note de Dragoş Popescu. Editura Antaios, Oradea, 
2001, p.72. 
3idem, ibidem, p.87. 
4 Chevalier, Jean, Gheerbrant, Allain, Dicţionar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, 

Vol.2. Editura Artemis, Bucureşti, 1995, p.369. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

353 

 

 Una dintre caracteristicile specifice ahoretiei este polisomatia, adică procesul continuu 

de reîntrupare, în cazul nostru, sub semnul răsfrângerilor. Răsfrângerea în oglindă nu 

determină scindarea eului şi nici a celui care se vede pe sine privind. În această boală a 

ahoretiei, luciditatea îşi pierde din intensitate dar nu se lasă niciodată furată de iluzia optică. 

Răsfrângerea în oglindă devine un act bivalent: este un act provocat de ochi şi suportat de 

privirea celui care se percepe pe sine privind într-un spaţiu, prin definiţie, al iluziilor 

spectrale, în care el, poetul, este atât obiect cât şi subiect al acţiunii de răsfrângere. Poetul 

joacă rolul unei instanţe fiinţiale care vrea să se redescopere pe sine în preaplinul cunoaşterii 

prin intermediul răsfrângerilor. Fiecare etapă a redescoperirii de sine defineşte una dintre 

caracteristicile ahoretiei. Toate aceste etape refac itinerariul intrării în cuvânt: de la 

redescoperirea anistoricului, prin intermediul miturilor, a legendelor şi până la descoperirea 

unui timp istoric, a unei deveniri istorice care determină izvorul filozofiei şi, până la un timp, 

al devenirii stimulate în care timpul logic devine un timp deformat care păstrează, totuşi, 

indicele de realitate, prin intermediul răsfrângerilor. 

 Răsfrângerea, ca modalitate de redescoperire a sinelui şi a poetului, a fiinţei de dincolo 

de cuvinte, dă definiţia ahoretiei: ,,miracolul ahoretiei este că a obţinut pozitivul chiar în 

forma extremă a negativului, sau acţiunea eficace prin totală pasivitate‖.
5
 Pozitivul se obţine 

prin intermediul răsfrângerii în oglindă, care devine un instrument al timpului care consumă 

modelul fiinţei. Ahoretia este boala renunţării la determinaţii prin intermediul unui refuz 

categoric şi total. Ochii devin simbolul percepţiei intelectuale, care renunţă la toate 

determinările exterioare şi la indicii realului, prin intermediul rememorării acestui timp al 

devenirii întru devenire. Toate poeziile care poartă titlul Răsfrângeri refac, într-un tot unitar, 

o linie de coerenţă a demersului baltagian, nereperabil în alte volume. Este vorba despre 

refacerea unui timp rostitor care poate fi comprimat sau extins oricât în funcţie de 

conştientizarea existenţei îngrădite a poetului. Iluzia răsfrângerii în oglindă poate fi mărită sau 

micşorată în funcţie de gradul de comprehensibilitate a limitelor timpului rotitor. 

Răsfrângerea, prin intermediul ochiului, asigură reciprocitatea conştiinţelor, a poetului în 

calitatea sa de subiect, dar şi de obiect, care se reflectă pe sine din cauza nevoii regăsirii 

cauzalităţii sale ascunse. Poetul are conştiinţa propriilor sale limite, dar, ca orice ahoretic, el 

doreşte valorizarea pozitivă a acestora. Este vorba despre momentul în care, tipic ahoretiei, se 

produce un rapt existenţial, necesar pentru ieşirea din forma timpului rotitor, suficient sieşi. 

 Valorizarea pozitivă a limitelor reclamă o luciditate care nu se manifestă direct, ci prin 

intermediul răsfrângerii. Conştientizarea limitelor, în lipsa determinaţiilor şi a indicilor de 

realitate, se realizează printr-o recunoaştere mijlocită de iluzia răsfrângerii în oglindă, prin 

care ,,îţi dai seama de limita pe care o atingi, de parţialitatea prin care îţi dai seama că 

ofensezi universalul‖.
6
 Întregul volum este construit pe baza dialecticii regăsirii întru 

răsfrângere, tipică morfologiei ahoreticului. Volumul încearcă o reconsiderare a temelor ce 

merită să fie tratate în poezie. Ca orice alt demers, intrarea în poezie şi redescoperirea de sine 

se realizează greu, prin depăşirea anumitor obstacole. Răsfrângere cu spini reface legenda lui 

Euridice, cea care dă timpului anistoric un fel de unitate organică, odată cu rotirea tuturor 

vârstelor şi a generaţiilor. În tipologia ahoreticului, iubirea deţine un loc privilegiat. Demersul 

iubirii, cu toate obstacolele inerente, este mai important decât cel al cunoaşterii. Spinul, din 

titlul poeziei, prin simbolistica sa, trimite la această idee de obstacol, de piedică care trebuie 

depăşită. Potrivit Dicţionarului de simboluri, spinul simbolizează o stare de precunoaştere, de 

dinaintea naşterii, un pământ virgin, nearat dar şi mijlocul prin intermediul căruia se 

realizează apărarea firească a plantei. Prin reiterarea legendei lui Euridice ,,crin de doliu‖, 

poetul conştientizează necesitatea depăşirii primului obstacol în calea redescoperirii de sine. 

Redescoperirea se realizează prin intermediul unei imagini - reflex, a unei aparenţe fără fiinţă, 

                                                             
5Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan. Editura Humanitas, Bucureşti, 1997, p.87. 
6 Noica, Constantin, Trei introduceri la devenirea întru fiinţă. Editura Univers, Bucureşti, 1984, p.40. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

354 

 

care ţine de un alt registru al spiritului, pe tărâmul mitului şi al legendei. Metafora ,,crin de 

doliu‖, prin asocierea celor două principii - albul şi negrul - , ca perfect şi ireversibil 

opozabile, este un simbol al alegerii care operează exact acolo ,,unde raportul unu-multiplu 

este compensat, unde tensiunea dintre a fi şi a nu fi face posibilă lumea lui a fi ca‖
7
. Acest 

simbol are o valoare ambivalentă, în acelaşi timp funebră şi exaltantă. Crinul este simbolul 

alegerii demersului potrivit al iubirii, caracteristică esenţială a morfologiei ahoreticului: 

,,iubirea însăşi, de altfel, în orice formă a ei, are ceva ahoretic şi aproape ascetic în ea: este un 

refuz al lumii, spre a prefera o singură făptură a ei, în fericirea căreia vor încăpea tot mai 

puţine determinaţii noi‖.
8
 

 Crinul este, prin excelenţă, floarea iubirii, o iubire care poate, pe de o parte, să fie 

irealizabilă sau chiar refulată pe tărâmul realului, sau, pe de altă parte, o iubire sublimată pe 

tărâmul speculativului. De aici şi starea de indiferenţă specifică unui ahoretic care iubeşte 

,,alternativa în întregul ei‖ şi nu ceea ce îi mai poate oferi realitatea în lipsa determinaţiilor. 

Poetul nu se poate redescoperi pe sine în planul mitului şi atunci se va face trecerea într-un alt 

registru de coerenţă, într-un plan real, al existenţei, dar care este schizoid pentru că îi lipsesc 

determinaţiile. Vor mai exista pendulări simultane între mit şi realitate, dar poeziile, în 

general, construiesc acest univers real, al existenţei lipsite de determinaţii factice. Răsfrângere 

de demult readuce o temă care necesită să fie reluată de poezia din orice loc şi din orice timp. 

Este vorba despre suspensia teleologică a eticului în adevăratul sens al cuvântului, de aici şi 

bucuria înfrângerii, specifică ahoreticului, şi toată această paletă largă de gesturi, simboluri şi 

atitudini ale poetului care şochează şi contrariază. Această putere de atracţie a refuzului 

construieşte o întreagă dialectică a limitaţiei ce nu limitează iar pendularea între cele două 

lumi nu se termină niciodată pentru că ahoreticul, prin definiţie, nu poate lua decizii 

ontologice. Registrul lexical abundă în astfel de formule care menţin legătura între mit şi 

realitate. Poetul simte nevoia redescoperirii de sine, dar adevărata luptă se dă în sânul 

cuvântului, aşa cum se întâmpla şi în poezia lui Nichita Stănescu. Ipostaza pre-fiinţială, de 

dinainte de convenţia semnului, este conturată în versurile poeziei prin ,,şerpii cei cu moarte‖, 

,,fierbinţeală‖, alăturate unui registru pozitiv: ,,Şi eram o ştimă dulce şi eram un şarpe-n lemn 

/ şi nu mai eram nimica, rămânând numai un semn‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere de demult, 

p.3). Toată această pendulare are un scop bine definit, etic ,,vorbele-mi curate s-or spori întru 

a face‖, dar eticul în poezie este suspendat teleologic din cauză că generalul nu poate fi 

determinat. Eticul, în calitatea sa de stadiu, este determinat de generalitate. Poetul caută 

redescoperirea de sine, se află în căutarea unui individual prin intermediul locuirii în Cuvânt. 

Dar locuirea nu se realizează ca o plenitudine, ci ca o stare latentă, uneori chiar de plictis 

existenţial, situaţie în care zborul lui Stănescu este desemantizat în zburare ,,pe sub pământ‖; 

ochiul nu se mai deschide, braţul nu se mai mişcă, asistăm la o atrofiere a simţurilor, la un 

fenomen de rapt existenţial necesar trăirii profunde şi reale a ahoretiei: ,,Pentru ca un om să 

poată fi orb, el trebuie să fie – prin chiar esenţa sa – o fiinţă înzestrată cu vedere. O bucată de 

lemn nu poate orbi niciodată. Dar dacă omul orbeşte, atunci rămâne încă întrebarea dacă 

orbirea provine dintr-o lipsă şi o pierdere, sau dacă rezidă într-o abundenţă şi un exces‖.
9
 

Gura, ca rostire, tace, o tăcere a Fiinţei, numai ţipătul se mai aude, o odihnă în ţipăt: 

,,Nemişcare. Cutremur. Nemişcare. / Cutremur. Odihnă în Ţipăt / a lumii, / oh, împietrită şi 

veche şi sfâşietoare / odihnă în Ţipăt a lumii‖.
10

 Nici rostire, nici cuvânt, ci doar ţipăt, un fel 

de protest, acceptat cu seninătatea specifică ahoreticului, adresat lumii care se vede pe sine 

privind într-un univers specular în care determinaţiile lipsesc. Întregul volum este construit pe 

                                                             
7 Baltag, Cezar, Paradoxul semnelor. Eseuri. Editura Eminescu, Bucureşti, 1996, p.71. 
8 Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan, ed.cit., pp.92-93. 
9 Heidegger, Martin, Originea operei de artă. Traducere şi note de Thomas Kleininger şi Gabriel Liiceanu. Studiu introductiv 
Constantin Noica. Editura Humanitas, Bucureşti, 1995, p.217. 
10 Baltag, Cezar, Odihnă în ţipăt în vol. Ochii tăcerii, Studiu introductiv de Mircea Martin. Editura Minerva, Bucureşti, 1996, 

p.36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

355 

 

baza dialecticii viaţă –moarte şi ţipătul poartă, în structura sa, un raport antinomic, afirmând 

atât naşterea, bucuria de a exista, cât şi moartea cu acceptarea pasivă a trecerii în nefiinţă. De 

aici circularitatea ontologică a ţipătului care pune în relaţie două lumi care se construiesc şi se 

destramă simultan din cauza lipsei determinaţiilor, indiferent de natura acestora: determinaţii 

cu specific ontologic, determinaţii care ţin de un raport al specificităţii animale şi vegetale, 

etc. Din cauza lipsei determinaţiilor ţipătul înlocuieşte un mod propriu de a fiinţa. Spaţiul şi 

timpul se construiesc şi se destramă reciproc într-o stare de continuă curgere. Limitele spaţio-

temporale nu sunt clar delimitate, iar Mircea Martin identifica de fapt un spaţiu-timp, un 

cronotop în poezia lui Cezar Baltag, în care ahoreticul nu mai călătoreşte; el doar 

înregistrează, într-un fel demiurgic, toată această cvasidimensionalitate a fiinţei la nivelul zero 

al existenţei. Ahoreticul încearcă să găsească determinaţii într-un ,,fulger înnoptat‖, ,,soare‖, 

,,arbore‖, ca elemente palpabile ale terestrului, definibile prin intermediul simţului tactil. 

Caută determinaţii în reiterarea momentelor esenţiale ale vieţii: nunta, dragostea, moartea. 

Poetul, voit, tipic ahoreticului, favorizează angajarea teleologică a anumitor elemente terestre: 

,,acţionând oarecum din umbră, dar de fapt din miezul lucrurilor, spre a vedea pe alţii 

dezlănţuindu-se. Mergea până la a-şi risca propria înfrângere, în câte o discuţie, spre a 

mobiliza mai bine pe ceilalţi şi a rămâne apoi deoparte, invalidat în aparenţă, dar agentul 

principal neştiut‖.
11

 Rolul poetului este al unui enciclopedist pentru care orice închidere 

trebuie să se şi deschidă într-o altă deschidere. Appollo şi Dyonisos apar ca entităţi esenţiale 

în conturarea unui model al vieţii prin delegaţie, o altă caracteristică a morfologiei 

ahoreticului. Între ascensiune şi decădere, între beatitudine şi plenitudine, între terestru şi 

celest, poetul încearcă să se redescopere pe sine privind, de această dată prin ochii lui 

Appollo, simbol prin excelenţă al conştiinţei care-şi caută statutul de autonomie într-o lume a 

posibilului. Zeu solar şi ideal al înţelepciunii, Appollo este unul dintre cele mai frumoase 

simboluri ale ascensiunii omeneşti: ,,Clipa plouă-n noi torenţial‖, atunci când ,,septembrie 

ţese‖ iar ,,timpul plouă-n lucruri‖(Cezar Baltag, Răsfrângere în memoria soarelui, p.4). 

Percepţia asupra timpului este una a non-timpului, a non-curgerii şi a non-petrecerii. Clipă şi 

eternitate, efemeritate şi veşnicie se succed simultan într-un spaţiu al lui neunde şi un timp al 

lui nicicând.Răsfrângere de arbore lacom conturează epistemologia particularului, prin 

identificarea acelor situaţii ontologice care converg înspre problematica restului. Să-ţi dai 

restul, spune Noica într-un moment în care ahoreticului, pentru a merge mai departe spre 

particular, îi lipseşte raptul existenţial. Poetul se vede pus în faţa unei alegeri, deloc uşoare: 

între devenirea întru devenire şi devenirea întru fiinţă. Între cel ce devin şi cel ce sunt, poetul-

ahoretic pare a nu avea curajul alegerii şi preferă situaţiile-limită; nu răsfrângerea, nu 

oglindirea, ci, de această dată, umbra, care aduce o stare de situaţie-limită: ,,Eu mie-mi sunt 

un grabnic drum / menit să nu se mai întoarcă. / La malurile lui Acum. [...] curg orele, de 

teamă parcă / să nu-mi oprească umbra-n loc [...] Cel ce devin şi cel ce sunt / se devastează 

reciproc. / Două incendii alergând / să nu-mi oprească umbra-n loc‖ (Cezar Baltag, 

Răsfrângere de arbore lacom, p.5). Umbra, un simbol al vieţii în continuă evoluţie. Dar 

alegerea este grea, pentru că între devenirea întru devenire şi devenirea întru fiinţă nu este 

uşor de ales, dar, se pare, totuşi, că opţiunea poetului rămâne pentru devenirea întru devenire. 

În lipsa determinaţiilor, specifice ahoretiei, nu poate fi vorba despre un model al Fiinţei, se 

poate accede la modelul devenirii întru fiinţă, dar intervine blocarea în temporalitate. 

,,Această instabilitate a spectacolului reflexelor, care ar avea nevoie de o imobilitate, de o 

fixitate a locurilor şi a punctelor de vedere, se loveşte în realitate de devenire, de 

temporalitatea care face ca fiinţele şi lucrurile să nu rămână întotdeauna într-un raport 

static‖
12

; din acest punct de vedere intervine umbra, nu doar imaginea reflex ci şi imaginea-

reflecţie prin intermediul căreia umbra nu trebuie oprită în loc, cu alte cuvinte e nevoie de 

                                                             
11 Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan, ed.cit., p.99. 
12 Wunenburger, Jean - Jacques, Viaţa imaginilor. În româneşte de Ionel Buşe. Editura Cartimpex, Cluj, 1998, p.120. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

356 

 

continua dublare a originalului, ,,umbra conferă fiinţă nefiinţei şi reduce adevărul prezenţei la 

o amăgire‖.
13

 

 Umbra, asociată arborelui, reface un fel de drum ascensional necesar a fi străbătut 

pentru a se putea face mai uşor trecerea din lumea vizibilului în lumea invizibilului. Dar 

trecerea reclamă determinaţii care nu se pot da din cauza fascinaţiei poetului pentru situaţiile 

limită. Răsfrângerea în oglindă blochează şi amăgeşte pentru că indicele de irealitate 

sucombează prezenţa realului. Oglinda creează o formă de existenţă fără niciun ajutor, fără 

nicio determinaţie. Dar modelul mai mare şi mai larg al Fiinţei înseamnă mult mai mult. El nu 

se întrupează nici prin intermediul răsfrângerii în oglindă şi nici prin prelungirea acestui grad 

zero al fiinţei în umbră. Umbra dă un sens de continuitate acestei forme de existenţă, în fond o 

existenţă efemeră. ,,Reflexul nu este o a doua fiinţă, cu atât mai puţin o altă fiinţă, ci tocmai 

ceea ce asigură manifestarea vizibilă a fiinţei în altceva decât fiinţa‖.
14

Această situaţie limită a 

imposibilităţii de a trece din starea de devenire întru devenire în cea de devenire întru fiinţă 

este reflectată şi de versurile poeziei Răsfrângere de umbră. Umbra şi răsfrângerea sunt 

imagini ale dublului, dar, în acelaşi timp, pot reprezenta şi proiecţii în negativ ale unui 

adversar care ne incită la plăcerea luptei cu sfidarea destinului. Din acest punct de vedere se 

ştie că ahoreticul trăieşte ,,bucuria înfrângerii şi nu tristeţea biruinţei‖.
15

 Un miracol al 

ahoreticului care priveşte cu seninătate inclusiv moartea, ,,doamna surâsului final‖. În 

echivalentul reflectării dublului său, poetul afirmă un sentiment puternic, al învinşilor. Nu 

întâmplător, poezia stă sub semnul lui Cronos, un inadaptat. Poezia aduce o altă situaţie-

limită, blocarea în temporalitate şi, implicit, afirmarea acelui grad zero de fiinţă care nu se 

mai recuperează decât prin intermediul ochiului impersonal al timpului - moartea. Cronos, 

personificare a timpului, este simbolul devorator şi regenerator, care în situaţiile ultime, 

găseşte că cea mai bună opţiune este crearea unui puternic sentiment al duratei, necesar 

trecerii-petrecere. ,,Plutesc ţinând în palmă rara / monedă a destinului. / Pe-o parte-i chipul 

tău, iubită / neîntâlnită nicăieri; [...] / Pe alta, inima mea bate / un ritm tenace şi avid / pulsând 

în hohote viaţa-mi / spre-un infraroşu bănuit‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere de umbră, p.22). 

Atitudinea care se degajă din poezie este aceea a unui puternic sentiment al retragerii 

voluntare din orice angajare, atitudine specifică ahoreticului. 

Teoria restului dă naştere, în poezia lui Cezar Baltag, la un context de împrejurări de pe 

urma cărora câştigul va fi de partea învinsului. De la spaţiul ondulatoriu, la zeul convalescent, 

prin suspendarea şi continuitatea umbrei, de la situaţiile pasivităţii - plutirea, nostalgia, chiar 

şi iubirea, până la un punct, toate conturează un registru al învinşilor. Sigur, talentul poetului 

rămâne incontestabil mai ales în modul în care a reuşit să desemantizeze conceptul de poezie 

şi, probabil, în mod involuntar, a creat premisele identificării unei morfologii a ahoreticului 

prin intermediul teoriei restului. Necesitatea acestei teorii a restului ,,să-ţi dai restul, adică să 

ştii să te aşezi bine în viaţă (adică să te retragi bine, după ahoretic), toţi şi toate îţi devin aliaţi 

[...] Tu să n-ai destul, iar celălalt să-ţi dea restul‖
16 - 

este intuită perfect de poet şi exploatată în 

regândirea unui model existenţial prin delegaţie, prin răsfrângere, la nivelul diferitelor 

categorii ale spiritului. 

În Răsfrângere de dragoste (Demeter) dar şi în Răsfrângere de dragoste, apare aceeaşi 

ipostază a învinsului, iar fiecare vers al poeziei anunţă renunţările la care cuvântul este supus. 

,,Răsar şi apun între două / bătăi ale inimii ei. [...] / Întoarce-mă, cerc al memoriei, / la magic 

suavul hotar‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere de dragoste, p.7). Poetul preferă circularitatea 

atemporală: ,,doi fluturi eterni urcând, coborând împreună, / doi fluturi cu-o singură pereche 

de aripi / a cărei bătaie enormă e vară ... / şi toamnă / iarnă ... şi primăvară‖ (Cezar Baltag, 

                                                             
13idem, ibidem, p.121. 
14 Vernant, Jean-Paul, Lřindividu, la mort, lřamour. Gallimard, 1987 apud Jean - Jacques Wunenburger, Viaţa imaginilor, 
ed.cit., p.126. 
15Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan, ed.cit., p.88. 
16Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan, ed.cit., p.104. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

357 

 

Răsfrângere de dragoste, p.11). Ideea este extinsă în poezia Răsfrângere de nuntă şi în toate 

celelalte poezii care sunt construite în jurul noţiunii de iubire, sub diversele ei forme: nuntă, 

dragoste, răsfrângere de doi. Spaţiul poeziei este în continuare nedelimitat, un spaţiu 

ondulatoriu niciodată suficient sieşi. 

 Apariţia zeului convalescent este rezultatul ascezei în interiorul cuvântului. Se ştie că 

în morfologia ahoreticului, iubirea şi asceza sunt două concepte care merg mână în mână, 

,,doi fluturi eterni‖, ,,geloşi pe iarbă, înviind şi iarăşi / murind în ondulări de orient‖ (Cezar 

Baltag, Răsfrângere de nuntă, p.7), o situaţie paradoxală pentru rezolvarea acestei probleme a 

solitudinii omului în starea de dinainte de logica semnului. 

 Răsfrângere de doi aduce o altă situaţie – limită: retragerea voluntară din orice 

angajare, specifică ahoreticului, refuzul nunţii și al dragostei ridicată la rangul iubirii, refuzul 

de a-l aduce pe doi la un principiu al unului multiplu prin intermediul iubirii. 

Depersonalizarea iubirii se realizează prin translatarea iubitei la un nivel estetic: ,,De mână 

amândoi vom trece / în umbra orelor, curând, / femeie, tu, eroare blondă / a încordării care 

sunt. / E timp să fiu cutremur, poate, / să-mi smulg cocorii princiari / din unghiul de demult 

albastru / şi sterp al ochilor tăi mari‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere de doi, p.20). Această 

imagine a ochilor sterpi care nu mai văd şi nu mai percep imaginea-reflex este doar o 

accentuare a determinării estetice a existenţei. Iubitul şi iubita, cele două ipostaze ale lui doi, 

se fragmentează reciproc, iubitul este ,,orb şi fără nume‖, iar iubita are ochii sterpi, tot un fel 

de orbire, de această dată pe tărâmul răsfrângerii, pentru că iubita apare ca o ,,eroare‖, orbul 

devine aşadar simbolul poetului itinerant care vede ceva mult mai adânc, dincolo de realitatea 

cu care ceilalţi ne-am obişnuit. Pentru păstrarea artisticităţii iubirii este nevoie de păstrarea 

clipei ,,încordarea care sunt‖; în momentul în care clipa se pierde, se distruge şi orice şansă de 

a mai crea lumea pe care ţi-ai propus să o creezi. Decât să piardă conştiinţa iubirii, mai bine 

vrea să nu o mai trăiască, nu vrea să se abandoneze senzualului, vrea să rămână la stadiul 

intelectului. Încordarea se transformă în odihnă: ,,ventuza spaţiului absoarbe / odihna sângelui 

meu blând‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere de doi, p.20). Gestul de a refuza răsfrângerea de doi 

în unu este refuzul tipic ahoreticului de a se retrage din orice tip de angajare, dar şi a poetului 

itinerant de ahoretizare a propriei vieţi. Iubirea este depersonalizată, ea rămâne o relaţie 

intermediară, rămâne departe, iar destinele celor doi nu se mai întâlnesc; iubirea sfârşeşte într-

un fel de lamentaţie metafizică, într-o aşteptare suspendată teleologic. Am putut şi pot să 

trăiesc fără ea, iată mesajul poeziei, pentru că ,,poeţii au cântat plângând‖ (Cezar Baltag, Un 

zeu pe jumătate sunet în vol. Răsfrângeri, p.10). Perechea ontologică cântând-plângând 

reflectă cel mai bine starea sublimă în poezie. Nu mai este starea de râsu - plânsu din poezia 

lui Nichita Stănescu, ci este un râs - plâns existenţial în care ,,a atinge simplitatea e culmea 

sublimului aproape [...] Să poţi să spui în câteva cuvinte, foarte simple, foarte de înţeles, 

neînţelesul, ceea ce nu ţine de cuvânt şi ceea ce nu ţine de înţeles, este una dintre 

nenumăratele ogive, porţi, cărări către sublim‖.
17

 Poetul itinerant şi-a riscat propria înfrângere 

spre a rămâne, în mod voluntar şi conştient, invalidat, în aparenţă, dar, în esenţă, 

orchestratorul nevăzut al unei lumi care se segregă. Această stare care alternează cântecul cu 

plânsul este specifică tuturor spiritelor ahoretice. Prin cântec se poate trece dincolo de gradul 

zero al existenţei. Pe linie heideggeriană, poetul interoghează existenţa, chiar şi în lipsa 

determinaţiilor. Prin interogaţiile lui metafizice, poetul reclamă existenţa unui divin, a unui 

religios, care se ascunde privirilor imediate. Religiosul nu se reflectă în răsfrângere, deşi nu 

puţine sunt trimiterile textuale la o prezenţă nevăzută a acestuia (trăirea plenară a înfrângerii 

şi reevaluarea pozitivă a categoriei învinsului). Receptarea depinde de gradul de sensibilitate 

al fiecăruia dintre noi: ,,Poezia nu înseamnă să laşi frâu liber emoţiei, ea este un mod de a 

scăpa de emoţie; ea nu este expresia personalităţii, ci un mod de a scăpa de personalitate. Dar, 

bineînţeles, doar acei care au personalitate şi emoţii, ştiu ce înseamnă să vrei să scapi de ele. 

                                                             
17Babeţi, Coriolan, Despre sublim cu Nichita Stănescu, în Orizont nr.13 (833) / 31 martie 1984, anul XXXV, p.11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

358 

 

[...] Emoţia datorată artei este impersonală. Şi poetul nu poate atinge această impersonalitate 

fără să se dăruie total operei pe care-o alcătuieşte‖.
18

 Poezia lui Cezar Baltag se reclamă, 

astfel, şi de la sfera sacrului. Chiar dacă nevăzut, Dumnezeu este o instanţă prezentă în poezia 

lui Cezar Baltag: ,,Ţin să spun că Dumnezeul poeziei mele nu este o instanţă de constrângere, 

un autocrat, ci o tulburătoare interogaţie. Nu ştiu nici măcar cu siguranţă dacă El se implică în 

istorie. Ceea ce pot să spun este însă faptul, constrângător pentru mine, că în absenţa Lui, totul 

devine o mare absurditate. Dacă Dumnezeu <moare> în numele <imperativului de adevăr>, 

atunci odată cu moartea Lui moare şi realitatea lumii, adevărul ei‖.
19

 Interogaţiile din poezia 

lui Cezar Baltag sunt adresate, prin intermediul răsfrângerii, acestei prezenţe-absenţe a 

divinului în lume. Poezia sa reclamă existenţa unui religios în interiorul căruia se poate spera 

imposibilul, prin resemnarea în privinţa generalului cu scopul de a deveni particularitate. Într-

un astfel de stadiu, poetul va fi oprit mereu în tensiunea construită din ambiguităţi. Tipologia 

ahoreticului ascunde o bună poziţionare în religios. Poetul ahoretic  are determinarea 

spirituală a eului său şi este conştient că dincolo de el există veşnicia, regăsibilă în imaginea 

lui Dumnezeu, în timp ce omul imediatului este determinat numai de temporalitate şi nu 

descoperă esenţele, aflându-se în imposibilitatea de a descoperi valorile; acestui om i se 

întâmplă ceva care-l duce la disperare, este destinul omului tragic care nu-şi poate descoperi 

determinarea spiritului, în timp ce omul religios este determinat în transcendenţă. 

Poezia Răsfrângere oferă schema poetică pentru descifrarea tensiunii ontologice. O primă 

stare este aceea a simplei oglindiri care mai păstrează încă indicele de luciditate necesar, de 

dinainte de desemantizarea categoriilor absolute. A doua stare identificabilă este aceea a 

momentului în care subiectul se proiectează pe sine în increat, un rapt existenţial care reflectă 

tendinţa spre exces, specifică ahoreticului: ,,Inima mea / atunci / era Mâine, / trupul meu / 

atunci /era Mâine, / sângele meu / încălzea un timp nenăscut, / glasul meu netrezit / clătina în 

miezul seminţelor / netrezitele ramuri‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere, p.14). O a treia stare este 

cea în care subiectul se lasă răsfrânt, prin intermediul ascezei, în interiorul cuvântului. 

Rezultatul este nefast prin descoperirea tiparelor şi a fixităţii. Ultima stare, reperabilă în 

poezie, este acea stare a indiferenţei, când trebuie iubită alternativa, în întregul ei, fără 

rezerve: ,,vreau să pasc pe celălalt mal al inimii mele‖, ,,numai galopul ştie fiinţa să-mi 

depene‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere în flacăra drumului, p.28). Cu alte cuvinte, ahoreticul nu 

renunţă la această bucurie a înfrângerii, a galopului spre o zonă unde nu mai există 

răsfrângere, unde cuvântul nu mai poate fi resorbit: ,,cel mai neperisabil material a rămas 

cuvântul şi, peste asta, o formă mai complexă a cuvântului a rămas poemul. Deci o invitaţie la 

poezie‖.
20

 Dialectica aceasta a iubirii dintre poet şi realitate dispare; teoria restului 

funcţionează perfect; cineva să îţi dea restul, cineva să te dimensioneze spaţio-temporal, 

cineva să regăsească tensiunea ontologică. Un timp care este lipsit de prezent, un timp care 

poate fi dilatat oricât şi a cărui circularitate ţine de faptele trecutului şi de promisiunile 

viitorului. Răsfrângerea în poezia lui Baltag nu este doar a poetului subiect şi obiect al 

propriei sale iluzii, ci este răsfrângerea cuvântului în cadrul unui discurs liric organizat. 

Ahoreticul a ştiut să reţină din poezie mai mult cuvântul ,,în puritatea lui simţind că un cuvânt 

poate fi mângâiat sau compătimit ca o fiinţă vie‖
21

, ale cărei reverberaţii trupeşti şi sufleteşti 

le-am identificat pe parcursul poeziilor din volum: ,,Eu nu am lacrimi, / nici cuvinte, nici 

mâini, pentru îmbrăţişare, nici aripi, / eu am numai drumul, şi drumul e-n mine, / un ghem pe 

care doar goana poate să-l depene, / ascuns mie însumi alerg, eu, flacăra drumului, / numai 

galopul ştie fiinţa să-mi depene, / numai galopul, / numai galopul, / numai galopul, / sparge în 

noapte furtuna inimii mele‖ (Cezar Baltag, Răsfrângere în flacăra drumului, p.28). Se ştie că 

                                                             
18Călinescu, Matei, Conceptul modern de poezie. De la romantism la avangardă. Ediţia a II-a. Cu un Argument al autorului. 
Postfaţă de Ion Bogdan Lefter. Editura Paralela 45, Piteşti, 2002, p.127. 
19Baltag, Cezar în Postfaţa la vol. Ochii tăcerii, ed.cit., p.270. 
20 Babeţi, Coriolan, art.cit, p.11. 
21Noica, Constantin, Şase maladii ale spiritului contemporan, ed.cit., p.100. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 12/2017 

 

359 

 

în morfologia ahoreticului, asceza tăcerii este cea care face să răsune orice model de fiinţă. 

Această tăcere ontologică este reperabilă în jocul cu metaforele, specific poeziilor lui Cezar 

Baltag. În acest joc continuu al aparenţelor şi al esenţelor, de ocultare şi de revelare, tăcerea 

Fiinţei dă unitate semantică versurilor: ,,sensul nu este doar o simplă metaforă, o 

transpropriere continuă, o perpetuă curgere referenţială, ci, în cele din urmă, chiar o zonă, 

transreferenţială, a propriului, un act de simbolizare în care simbolul şi realitatea simbolizată 

coincid‖.
22

 Într-un astfel de context folosirea metaforei este revelatoare. Fiecare dintre 

poeziile analizate este purtătoarea unei metafore care dă un sens ontologic poeticului. În 

universul poetic al lui Cezar Baltag se poate locui prin intermediul metaforei regăsirii 

(Răsfrângere cu spini), a metaforei întemeierii (Răsfrângere de demult), a metaforei călătoriei 

(Răsfrângere de arbore lacom), a metaforei nefiinţei (Răsfrângere de umbră), a metaforei 

iubirii (Răsfrângere de dragoste, Răsfrângere de doi, Răsfrângere de nuntă), a metaforei 

iniţierii (Răsfrângere în flacăra drumului). Rolul metaforei este esenţial, pentru că prin 

intermediul acesteia se prefigurează un sens, o lume, o existenţă şi, de ce nu, o fantă de fiinţă. 

Dacă acceptăm termenii lui Mircea Eliade, atunci există două căi de acces ale conştiinţei în 

infinitatea sacrului, una ontologică, care de fiecare dată şterge relaţia subiect-obiect şi una 

cosmologică, ,,o experienţă prin care, rămânând într-o realitate scindată, subiectul poate 

întrezări, indirect, prin transparenţa obiectului, Realul ultim‖.
23

 Este ceea ce propune şi poezia 

lui Cezar Baltag, prin intermediul acestui raport ocultare-revelare, el ,,rămânând un poet al 

fervorilor abstracte. Suferinţa lui cea mai acută se dispensează de elemente fizice, materiale, 

amână ţipătul visceral, învăluindu-se într-o meditaţie generalizantă. Esenţa intelectuală a 

poeziei sale nu se verifică numai în simetriile care o structurează, dar în dozarea emoţiilor, în 

convergenţa efectelor. Fiecare metaforă e gândită ca prefigurare a unui sens‖.
24

 Volumul 

Răsfrângeri este un volum al aventurii rostitorului, în care poetul, subiect şi obiect al acţiunii 

de ocultare-revelare, bate la poarta Fiinţei, prin intermediul metaforei, în căutarea Sensului. 

                                                             
22 Baltag, Cezar în Postfaţa la vol. Ochii tăcerii, ed.cit., p.270 
23Baltag, Cezar, Paradoxul semnelor, ed.cit., p.151. 
24Martin, Mircea, Cezar Baltag, poet al fervorilor abstracte în studiul introductiv la vol. Ochii tăcerii, ed.cit., p.21. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 12:02:27 UTC)
BDD-A27462 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

