
 326

 
L’Islam ivoirien entre traditionalisme et réformisme :  

acteurs et enjeux 
 
 
Mamadou BAMBA1 
 
 
Abstract : This study highlights the two leading tendencies of the Ivorian Muslim 
community and its characteristics. There are the supporters of the conventional 
interpretation of Islam and those of the reformist wing. From 1946 onwards, the 
reformists trained in the Maghreb and the Middle-East universities demanded an end 
to the traditionalists’ monopoly of power. This situation illustrates the beginning of a 
fight for domination opposing the two tendencies within the Ivorian Muslim community. 
This opposing view between the two groups resulted in rivalry which plunges the 
community into a bipolar context with high political, economic and social stakes. 
Keywords: Traditionalism, reformism, actors, stakes, Islam, Quadriyya, Tidjaniyya, 
Sanoussiyya, Arabic speakers. 
  
Introduction 

 
L’intérêt et la pertinence de notre sujet résulte de la spécificité 

historique de l'évolution de l'islam ivoirien.  
Pays de grande diversité géographique, ethnique, culturelle etc., à 

cheval entre le Golfe de Guinée et la zone Soudano-Sahélienne, la Côte 
d'Ivoire dispose d'une communauté musulmane en perpétuelle évolution. Les 
migrations diverses assurent à la fois la diffusion de l'Islam dans les 
communautés méridionales et favorisent la transformation qualitative et bien 
sûr quantitative de l'identité musulmane.  

Les mouvements de population devenus de plus en plus mobiles tant 
à l'intérieur du continent africain qu'entre l'Afrique et le centre géo-historique et 
spirituel de l'Islam, l'Arabie Saoudite de même que les autres pays arabes 
constituent d'importants facteurs qui modifient de façon progressive le mode 
d'expression de la croyance religieuse islamique en Côte d'Ivoire. La 
transformation en cours de l'identité musulmane se pose comme un 
processus historique et s'inscrit dans un contexte mondial où les phénomènes 
                                                            

1 Université de Bouaké, Côte d’Ivoire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 327

s'imbriquent, s'enchevêtrent et se sédimentent. Aussi la volonté de certains 
intellectuels Arabophones de mettre les communautés musulmanes locales 
sous la bannière du «Renouveau Islamique» est à l'origine d'un débat entre 
musulmans traditionalistes et musulmans réformistes. Une meilleure 
compréhension du caractère bipolaire de l'Islam ivoirien est l'origine de notre 
étude. Mais l'on ne saurait aborder ce thème sans au préalable prendre le 
soin d'en expliciter les concepts. 

Islam : C'est la religion révélée par le prophète Mohamed en 610 
après Jésus-Christ. Islam signifie également la soumission à Allah, tout en 
reconnaissant que le Prophète Mahomed est son seul messager. Selon le 
dictionnaire des religions, l'Islam proviendrait du mot arabe « Aslam» qui 
signifie « se soumettre ». Islam est donc la soumission au tout puissant Dieu 
appelé par les musulmans Allah. Dans le cadre de notre analyse, il s'agit de la 
pratique de l'Islam sur le territoire Ivoirien. 

Traditionalisme : Selon le dictionnaire Larousse, le traditionalisme 
est une doctrine qui prône l'attachement aux idées et aux coutumes 
transmises par la tradition. En effet, la tradition est la transmission des 
principes anciens sur le plan de la religion, de la morale, des légendes, des 
coutumes par la parole, la lumière d’agir ou de penser d’une génération. En un 
mot, c’est l’ensemble des faits anciens. 

Dans notre analyse les traditionalistes sont les musulmans qui ont 
appris le Coran sur place et qui n'ont pas une véritable culture arabe de 
l'Islam. L'Islam traditionnel est profondément marqué par les pratiques 
Maraboutiques, confrériques et souvent syncrétiques. 

Réformisme : C'est une doctrine qui prône le changement en vue 
d'une amélioration. Dans le cas de notre étude les réformistes sont pour la 
plupart des intellectuels musulmans venus des universités arabes, imbus de 
leur savoir théologique et doctrinal. Fiers de la maîtrise de l'arabe qui s’insurge 
contre la pensée et le style de vie des vieux imams jugés rétrogrades. Ces 
réformistes sont à l'origine des critiques pour, dit-on, donner une nouvelle 
identité à l'Islam ivoirien. 

Acteur : c'est une personne qui prend une part déterminante dans 
une action. Ici, il s'agit de mettre en exergue les agents responsables des 
prétendues réformes de l'Islam en Côte d'Ivoire, d’une part, et, d’autres part, 
les différents animateurs de l’islam traditionnel. 

Enjeu : c'est l'objet que l'on risque dans une partie de jeu. Ce que 
l'on peut gagner ou perdre dans une partie de jeu. Pour les besoins de notre 
analyse, il s'agit de faire ressortir les facteurs qui stimulent la lutte entre les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 328

traditionalistes et les réformistes pour le contrôle de l'Islam ivoirien. 
Ainsi, parler de l'islam Ivoirien entre traditionalisme et réformisme 

revient à mettre en exergue la lutte d'influence entre anciens intellectuels 
musulmans qui ont appris la science coranique en Côte d'Ivoire et nouveaux 
intellectuels arabophones venus des universités arabes. Le sujet nous invite à 
mettre l'accent sur les initiateurs du renouveau islamique et surtout les 
motivations de leur lutte pour la canalisation de l'Islam ivoirien. 

Le choix de ce sujet répond à plusieurs préoccupations. En réalité 
les notions d'Islam traditionnel et Islam moderne sont par essence 
contradictoires. Epistémologiquement, les définitions et les perceptions de la 
modernité sont nombreuses. Modernité se situe très souvent en opposition à 
tradition. Pourtant il n'existe pas de ligne de démarcation entre islam 
traditionnel et Islam moderne. En outre, ce qu'on qualifie de plus en plus de 
réformisme islamique se manifeste dans certains de ses aspects par un retour 
à la tradition authentique de la religion. Le besoin de mieux cerner ce débat 
entre traditionalistes et réformistes en Côte d'Ivoire est l'une des sources de 
motivations de cette analyse. 

Aussi le mépris des jeunes intellectuels à l'égard des anciens 
«karamoko» est-il aussi une des curiosités qui nous amène à faire cette étude. 
Le besoin de comprendre les enjeux de cette lutte entre traditionalistes et 
réformistes est également une source de motivation de notre étude. 
Comprendre les réalités auxquelles l'Islam ivoirien est confronté constitue un 
autre enjeu de cette réflexion.  

Une meilleure analyse exige la délimitation du sujet. 
Géographiquement, notre cadre spatial est celui de la Côte d'Ivoire 

dans son ensemble. Pays de l'Afrique de l'ouest, la Côte d'Ivoire a une 
superficie de 322462 Km2 ayant pour capitale politique Yamoussoukro. Notre 
étude prend en compte tous les fidèles musulmans qui sont sur le territoire 
Ivoirien. 

Chronologiquement, notre étude s’étend sur un intervalle qui va de la 
fin de la seconde guerre mondiale à nos jours. L'année 1946 marque le retour 
des premiers intellectuels arabophones en Côte d'Ivoire. Dès leur arrivée en 
1946, ils s'attaquent aux anciens intellectuels appelés « KARAMOKO ». 
Depuis cette date jusqu'à nos jours le débat continue et l'islam ivoirien navigue 
entre ces deux tendances. 

Le débat sur le caractère bipolaire de l'Islam Ivoirien soulève une 
série de préoccupations. En sa qualité de phénomène social et religieux, la 
lutte d'influence entre traditionalistes et réformistes dans le milieu musulman 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 329

ivoirien engendre un amalgame et suscite quelquefois des passions. Inscrit 
dans un contexte où les phénomènes sont à la fois complexes et connexes, le 
renouveau islamique côtoie des mouvements sociaux et spirituels dans un 
environnement d'ébullition sociale et d'effervescence religieuse. Trois défis 
majeurs structurent la réflexion sur le caractère et le développement de l'Islam 
Ivoirien. 

Le premier défi est d'ordre notionnel. Des expressions telles que 
« traditionalisme » et « réformisme » ne sont souvent pas appropriées pour 
désigner une réalité plus complexe. Ces expressions résultent d'une logique 
occidentale et s'inscrivent dans un univers des sciences dont les parodiques 
fondamentaux ont été élaborés à partir de l'expérience historique 
européenne2. 

Si le concept « traditionalisme » est doté d'une forte charge 
idéologique au point de devenir péjoratif, celui de « réformisme » ouvre un 
débat sémantique difficile à trancher. À quoi renvoie le « réformisme islamique 
» ? Doit-on véritablement parler de réformisme islamique pour designer un 
phénomène qui se construit sur la base de l'énoncé principiel et de 
l'ordonnancement juridico-théologique3 d'une religion révélée dont les racines 
plongent dans les profondeurs historiques?  

Le concept « réformisme » sied difficilement. Ainsi, le monde 
musulman ivoirien, qui oscille entre ces deux tendances, suscite des 
interrogations majeures. Qu'est-ce qui justifie le caractère bipolaire de l'Islam 
ivoirien? Quels sont les principaux acteurs de la lutte d'influence entre l'Islam 
traditionnel et l'Islam réformiste? Et enfin quels sont les enjeux de la lutte entre 
Anciens « KARAMOKO » et les nouveaux Arabophones pour le contrôle de 
l'Islam ivoirien ? La réponse à ces questions nous amène à adopter le plan 
suivant. 
 
Chapitre I. Les caractères de l’Islam dit traditionnel 

 
Dans ce premier chapitre, il est question de faire un tableau de 

l’islam en Côte d’Ivoire avant l’avènement des Arabisants et autres 
réformistes. On s’attache à décrire les caractéristiques de l’islam, ses acteurs 
et les pratiques coraniques en vogue à cette période. 

                                                            

2 Voir R.A Nibset, La tradition sociologique, Paris, P.U.F, 1984.  
3 Nous empruntons ces expressions à J.P Charnay, Sociologie religieuse de l'Islam. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 330

I. Les acteurs de l’Islam traditionnel 
 

1. Le maître coranique seul détenteur du savoir coranique 
 
« L’Islam traditionnel fut le premier à se frayer un chemin en Côte 

d’Ivoire. Transplanté qu’il était sous ses diverses formes confrériques et 
régionales… »4. Tels sont les propos de Jean Louis Triaud dans son approche 
sur la pénétration islamique en Côte d’Ivoire. Pour lui en effet, l’Islam qui prit 
forme en Côte d’Ivoire dans ces premiers instants n’était pas un Islam savant. 
Il était plongé dans une sorte de conservatisme ou la gestion du religieux fut 
longtemps assurée par des lignées de Marabouts5 ou maîtres coraniques qui 
étaient censés être les dépositaires absolus de la vérité coranique.  

La communauté musulmane locale, régionale, rurale ou urbaine était 
sous l’emprise des maîtres coraniques. A ces Maîtres revenaient la charge du 
leadership spirituel et de l’éducation religieuse de la Communauté. Les écoles 
coraniques étaient les lieux de la pensée de la religion islamique à cette 
époque. Les apprenants ou « Karamogodéni » étaient admis à l’école 
coranique sans aucune condition. L’âge de l’apprenant importe peu. Il faut 
simplement avoir les potentialités pour apprendre. Les enseignements ont 
pour base la lecture, l’écriture et la mémorisation du Coran. Tous ces 
enseignements se font sans fondement pédagogique. Les karamogodéni ont 
pour tâche essentielle la maîtrise des règles rudimentaires du culte musulman 
(Ablution, prière, jeûne). 

Le maître coranique censé être le guide, l’éclairé et le modèle 
inculque surtout la soumission à Dieu et le respect dû à sa parole incréée. Le 
maître coranique occupe une place prépondérante dans l’islam traditionnel. Il 
façonne les talibés à sa guise, de telle sorte que ces apprenants perdent leur 
esprit critique et leurs facultés de juger. Selon Renaud Santerre, ils deviennent 
des sujets malléables à souhait. Dès qu’on prononce « le marabout dit », 
aucun appel à la réflexion et au jugement n’est possible, il faut obéir et 
exécuter aussitôt, il est inconcevable que le Marabout puisse se tromper6. 

Dans un tel environnement social, le maître coranique devient 
l’acteur principal du système islamique, dans les régions de Mankono, 
                                                            

4 J.L. Triaud, Revue des Etudes islamiques, Paris, Librairie Orientaliste Paul Genthner, p. 124.  
5 Kone Drissa, Les Arabisants et la diffusion de l’islam en Côte d’Ivoire, 1945-1993, 139 p. 
6 Renaud Santerre, Pédagogie Musulmane d’Afrique Noire, Montréal, Presses de l’Université de 
Montréal, 1973, p 147. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 331

Odienné, Korhogo, Bondoukou etc. L’enseignement islamique était sous 
l’emprise des maîtres coraniques. Parfois ceux-ci faisaient une interprétation 
biaisée des écrits coraniques. Ces interprétations avaient une influence 
considérable sur la masse illettrée qui ne faisait que subir sans réagir. 

En définitive, il faut noter que les maîtres, grands penseurs de la 
Science coranique dans l’islam traditionnel n’avaient pas un grand bagage 
intellectuel. Ils avaient pour la plupart appris le Coran dans leurs lieux d’origine 
ou tout au plus dans quelques centres islamiques de bonne réputation comme 
Kong, Mankono ou Bondoukou. Les maîtres coraniques n’avaient pas de 
véritables contacts avec le monde arabe et surtout n’étaient pas imprégnés de 
la civilisation arabe. 

La conséquence d’une telle situation est le maintien de l’Islam au 
stade rudimentaire. Ce constat pousse Froelich à soutenir que à « l’exception 
de quelques lettrés qui ont lu et commenté quelques ouvrages de droit et de 
théologie, la masse africaine reste d’une grande ignorance »7. 

L’influence des maîtres coraniques a permis à l’Islam ivoirien de 
garder son caractère statique et d’adapter la religion du prophète Mahomet 
aux réalités du monde africain et surtout des savanes et forêts ivoiriennes. A 
côté des maîtres coraniques, les commerçants musulmans sont également 
des artisans de l’Islam traditionnel. 

 
2. Les commerçants ambulants 

 
Un des faits majeurs en Afrique occidentale des XIXe et XXe siècles 

est l’essor de l’activité commerciale. En Côte d’Ivoire, le développement des 
relations marchandes et de la circulation entraînent le déclin et le recul des 
cultes animistes. C’est surtout l’Islam qui en bénéficie, puisqu’il est considéré 
comme la religion la mieux adaptée aux conditions sociales et économiques à 
l’Afrique tropicale de ce temps. Cet essor économique se caractérise par 
l’émergence de nouvelles activités favorisant ainsi le développement des 
mouvements migratoires des régions sèches pauvres et éloignées des zones 
savanicoles vers les mines, les plantations et les villes des régions forestières 
de la Côte d’Ivoire. 

L’apport des commerçants musulmans ambulants a été déterminant 
dans l’implantation et la consolidation de l’Islam traditionnel. Ces marchands 
                                                            

7 Jean Claude Froelich, Les musulmans d’Afrique Noire, Paris, L’Orante, 1962, p. 138.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 332

disposaient d’un vaste réseau de relations capables d’apporter des 
informations dans les contrées les plus reculées. 

Le commerce musulman a permis le développement du prosélytisme 
islamique en Côte d’Ivoire. Ces commerçants prosélytes vont créer des axes 
de communications pour drainer les marchandises vers les côtes, ou tout au 
plus, profiter des anciennes voies commerciales créées dès le XIVe siècle par 
les marchands Sarakollé et Malinké, communément appelés Wangara. Les 
voies commerciales permettaient la liaison entre le Sahel et les zones 
préforestières et forestières. 

Les activités économiques permettent ainsi une interpénétration 
profonde entre l’Islam et le commerce dans l’Afrique occidentale dès le XIXe 
siècle. L’Islam se présente à cette époque comme un puissant facteur 
d’intégration économique entre deux zones écologiques que sont la zone 
savanicole et le monde forestier. C’est cette dynamique de l’interpénétration 
entre l’Islam et les activités commerciales que la colonisation française tentera 
d’accentuer. 

L’Islam diffusé par les commerçants est un Islam partiel, malléable et 
adaptable à la réalité africaine. Les commerçants, pour la plupart, n’avaient 
pas de bagage intellectuel solide. Ils exhortaient simplement les fidèles à une 
adhésion à l’Islam sans arguments solides. Certains invitaient leurs 
compatriotes et leurs hôtes à adhérer à l’Islam sans renoncer aux pratiques 
ancestrales. C’est cet Islam traditionnel dépourvu de toute pratique arabe qui 
pendant longtemps a été l’apanage des musulmans en Côte d’Ivoire. 

Pour ces commerçants ambulants, la doctrine islamique se fonde sur 
les cinq piliers, à savoir : 

 
les cinq prières quotidiennes, 
la profession de foi 
l’aumône, 
le jeûne pendant le mois de Ramadan, 
le pèlerinage à la Mecque. 
 
Pour eux en effet, l’Islam s’adapte à tout ; c’est justement dans cet 

ordre d’idées que Amadou Hampaté Bâ disait ceci : « L’Islam est comme un 
liquide qui prend la forme du récipient qui le contient… ». Grand défenseur de 
l’Islam traditionnel, Amadou Hampaté Bâ estime que l’Islam importé de la 
péninsule arabique était une religion à la portée de tous. C’est cette vision de 
l’islam que les commerçants ambulants vont propager dans toute la Côte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 333

d’Ivoire, d’Abidjan à Korhogo, de Bouna à Odienné, de Kong à Bondoukou, de 
Dabakala à Boundiali en passant par Bouaké et de Mankono à Séguéla. 

La diffusion de cet islam traditionnel sera renforcée en Côte d’Ivoire 
au XIXe siècle par la migration des commerçants Wolofs, Toucouleurs, 
Soudanais, voltaïques, guinéens, nigériens et nigérians. 

Au début des années 1946, l’essor économique qui est l’origine des 
migrations saisonnières ou définitives des commerçants engendrent le 
brassage des populations d’origines diverses et donnent une armature à 
l’islam traditionnel en Côte d’Ivoire. 
 
II. L’Iimportance de l’affiliation confrérique au sein de l’Islam traditionnel  

 
1. La Quadriyya 
 

L’islam traditionnel en Côte d’Ivoire est dominé ou influencé 
considérablement par les communautés confrériques, notamment la 
Quadriyya et la Tidjaniyya ; la caractéristique générale de l’Islam en Côte 
d’Ivoire avant les années 1946 est son traditionalisme. 

Pour Raymond Delval « Différentes confréries existent à Abidjan et 
cela dès l’implantation de l’Islam. Les deux grandes confréries étaient 
représentées dès le début. Un des premiers musulmans arrivé, 1909, Diaka 
Mama Traoré, originaire de Dia au Soudan, était un Tidjane qui créa la 
première école coranique. De même, le premier personnage Quadri connu, 
Fétigui Konaté, était également maître d’école coranique »8. 

On désigne par quadriyya, la confrérie de Sidi Abd Al Qader Jilani. Il 
a vécu au XIe siècle à Bagdad en Irak. Il fut un ardent missionnaire, un 
propagateur du Soufisme et un homme saint9. 

Cette confrérie a été fondée au XIe siècle. Il est considéré comme le 
plus grand mystique. Sa tombe à Bagdad dans la célèbre mosquée aux sept 
dômes continue de faire l’objet de pieuses visites. En suivant la chaine de 
transmission, les quadri arrivent facilement à faire remonter la tariqa au 
prophète Mohamed en passant par Ali, le quatrième Khalife. 

C’est donc sous l’impulsion de ce maure, Sidi Amed Al Bekkaï, et du 

                                                            

8 Raymond Deval, Les musulmans d’Abidjan, cahier du C.H.E.A.M N°10, avril 1980.  
9 Cf. René Luc Moreau, Africain musulman des communautés en mouvement, Paris, Présence africaine, 
Abidjan INADES, 1982, 313 p.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 334

Tlemcenien Mohamed Bey Abd Alkrim Al Mghili que la confrérie quadriyya 
gagne toute l’Afrique occidentale. Ainsi au XVIIIe siècle, la quadriyya est 
présente en Guinée et au Sénégal. Au XIXe siècle, on la retrouve en Guinée 
portugaise au Libéria et en Gold Coast. Cette propagation est l’œuvre des 
disciples de Sidi Yahya Al bakin du trarza. Grâce au prosélytisme d’Amadou10 
et d’Ousmane Dan Fodio11, la quadriyya arrive au Nigéria et au Cameroun. 
Pour ce qui est de son implantation en Côte d’Ivoire, elle date selon les 
informations orales du premier quart du XXe siècle. 

En effet, les premières communautés quadri commencent à 
fonctionner véritablement à partir des années 1920. Comme nous l’avons déjà 
avancé dans nos premières approches, elle est donc l’œuvre des 
communautés d’immigrants venus des pays voisins. La quadriyya est donc 
représentée dans toutes ces dimensions sur presque l’ensemble du territoire 
ivoirien. On la trouve chez les Haïdara et les Diané à Kong, à Dabakala à 
Mankono, Séguéla et à Touba. Cette confrérie est également développée 
dans la capitale économique où elle a une Zawiya principale à Treichville, rue 
21 avenue 6. La tariqa est surtout suivie par les originaires du Mali. Elle 
compte de nombreux adeptes à la mosquée sénégalaise12 de Treichville et est 
également représentée à la mosquée peuhle13. 

La quadriyya en Côte d’Ivoire regroupe en son sein d’éminents 
lettrés et de grandes personnalités de la oumma islamique tels que l’ancien 
imam de Bondoukou Mohamed Al Koudoussi14, Traoré Mama Diaka et 
Fofana Aboubakar15. Ces dignitaires sont les principaux coordinateurs des 
zawiyas quadri. Aussi, il est important d’ajouter que certaines ramifications 
de la quadriyya existent en Côte d’Ivoire, et cela depuis l’époque coloniale. 
                                                            

10 Marabout peulh, né en 1775 et mort en 1844, qui fonda le royaume théocratique du Macina. 
11 Chef musulman, né en 1754 et mort en 1817 et souverain peulh originaire du Fouta Toro, il lança la 
guerre sainte contre les royaumes Haoussa qu’il convertit à l’Islam.  
12 La mosquée sénégalaise située à l’avenue 8 rue 9 a été construite à l’origine par les sénégalais en 
1931 et agrandie au fur et à mesure jusqu’à l’obtention de l’architecture actuelle. Elle recevait la plupart 
des immigrants lors de la prière du vendredi. 
13 Mosquée peuhle située à l’avenue 20 rue 17, elle a été construite en 1944; avant, c’était une simple 
baraque qui servait de lieu de prière aux musulmans de cette zone sous la direction de l’imam Tierno 
Samba Dia mort en 1947. Pour honorer la mémoire de l’illustre disparu, les musulmans peuhl ont mis sur 
pied une bonne mosquée où ils prient le vendredi.  
14 Mohamed Al Koudoussi : Les malinkés l’appellent Jérusalem « Koudouss »; c’est sous le prénom El 
hadj Koudous qu’est connu le grand Imam de Bondoukou, qui a visité Jérusalem lors de son pèlerinage à 
la Mecque en 1938.  
15 L’une des personnalités les plus en vue du monde islamique en Côte d’Ivoire. Membre du conseil National 
Islamique (CNI), il semble être aujourd’hui le Mogadem le plus ancien de la Qadriyya en Côte d’Ivoire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 335

Nous avons, entre autres, la communauté de Sidiya-Kounta, la fadheliya, les 
Mourides et Boukounta. La quadriyya à laquelle appartenaient les leaders et 
les guides musulmans traditionnels avait une vision statique de l’Islam. A 
côté de la quadriyya, nous avons la tidjaniyya, l’une des caractéristiques de 
l’Islam traditionnel. 
 
2. La Tijaniyya 

 
La Tijaiyya est la tariqua fondée à la fin du XVIIIe siècle par Sidi 

Ahmed Ibn Muhamad Al Tijdjani (1737-1815). Originaire des environs de 
Lagat en Algérie, il serait, dit-on, d’une descendance chérifienne par sa mère. 

Né à Ain Mahdi en Algérie, il entreprit de nombreux voyages. 
Mohamed Al Tidjani fréquenta plusieurs tariqa avant de créer la sienne. Il 
pratiqua successivement la qadriyya, la tayyibiyya, la Nasiriyya et la 
kaluwasiyya. C’est pendant un séjour à la Mecque en 1782 que Sidi Ahmed 
Tidjani reçut en songe, du prophète Mohamed lui-même, des instructions sur la 
Tidjaniyya. L’esprit de la voie Tidjaniyya n’est pas exclusivement mystique. Il est 
aussi une association pieuse. La Tidjaniyya a été introduite en Afrique Noire par 
un maure de la tribu des Idaw Ali du nom de Mohamed Al hafiz dit badji. 

A la mort de Badji en 1830, son enseignement sera repris par deux 
grands conquérants noirs : El hadji Omar Tall (1797-1864) et Mohamed Bello. 

De ces deux hommes, El hadj Omar semble être le plus grand 
propagandiste de la Tidjaniyya. Investi du titre et de la fonction de kalife, de la 
voie Tijaniyya de l’Afrique occidentale subsaharienne, par le Kalife de cette 
voie en Algérie, El Hadj Omar est nanti de chaînes spirituelles, d’initiateurs 
exceptionnels. El Hadj Omar et ses successeurs vont implanter la tijaniyya 
dans toutes les contrées de l’Afrique de l’Ouest. La fin du XIXe siècle consacre 
la prépondérance de la tijaniyya sur les autres confréries de l’Afrique de 
l’Ouest. C’est donc à l’époque coloniale, plus précisément autour des années 
1920, que la tijaniyya s’installe sous forme de communauté avec ses multiples 
ramifications en Côte d’Ivoire.  

Au niveau de la Tijaniyya nous avons deux grandes branches. Ces 
deux branches comportent aussi des ramifications. Il y a la tijaniyya « 12 
grains » et la tijaniyya « 11 grains ». Ces deux branches existent en Côte 
d’Ivoire. 

Selon Haïdara Ibrahim et Raymond Delval, les premiers adeptes de 
cette branche sont arrivés au Sud de la Côte d’Ivoire pendant la colonisation 
avec la migration de nombreux musulmans due au potentiel économique 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 336

qu’offrait la ville d’Abidjan. 
Cette version contraste avec celle des informations orales qui 

affirment que les adeptes viennent du nord de la Côte d’Ivoire. 
En effet, ce sont les Kaba de Kankan (actuelle Guinée) qui ont initié 

les marabouts du Kabadougou (Samatiguila Odienné) et ceux de 
Worodougou (Mankono, Séguéla) à la tijaniyya. Les premiers initiés au Nord 
de la Côte d’Ivoire vont entrer en contact avec les migrants venus du Sénégal, 
du Mali, de la Haute-Volta et de la Guinée afin de permettre aux Zawiya’-s de 
fonctionner. Le quartier colonial de Treichville enregistre tout naturellement les 
premiers Zawiyas. 

En définitive, les communautés confrériques constituent un trait 
caractéristique de l’islam traditionnel en Côte d’Ivoire avant 1946. Toutes les 
confréries sont représentées sur l’ensemble du territoire (tijaniyya, qatriyya, 
sanoussiyya). En plus des confréries, il faut aussi noter le maraboutisme qui 
est un fait marquant de l’Islam à cette époque. Pour Raymond Delval, « le 
maraboutisme est florissant dans certains quartiers, notamment à Treichville 
auprès de la mosquée sénégalaise où les guérisseurs sont de véritables 
professionnels offrant leur prières moyennant rémunération ». 

Les grands dignitaires de l’Islam traditionnel exerçaient le métier de 
marabout pour satisfaire aux besoins mystiques et ontologiques de certains 
fidèles. Ainsi, aux alentours de toutes les mosquées nous trouvons des 
marabouts. 

Cet aspect a été également cerné par Raymond Delval qui affirme 
« aux abords de toutes les mosquées traditionnelles, se trouvent des 
boutiques (…) parmi ces marchands, se trouvent bon nombre de charlatans 
faisant argent de tout : prédictions, sacrifices expiatoires, ventes d’amulettes, 
gris-gris et autres talismans, activités pratiquées au grand jour et pour 
lesquelles la clientèle ne manque pas, recrutée dans tous les milieux, même 
parmi les intellectuels ». 

En définitive, l’Islam traditionnel est marqué surtout par l’importance 
des communautés confrériques et la présence massive des marabouts 
guérisseurs qui font souvent office de maîtres coraniques. A partir des années 
1946, l’on assiste à l’émergence d’une nouvelle vague de musulmans qui 
s’efforce à développer l’islam dans une certaine orientation, soit dans un sens 
moderniste, soit vers un réformisme rigoriste16. 
                                                            

16 Cf. Raymond Delval (voir page 47). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 337

 
Chapitre II : L’Avènement des réformistes dans le milieu musulman 
ivoirien en 1946  

 
L’année 1946 marque un tournant dans l’histoire des colonies 

françaises. En effet, l’adoption de la constitution d’octobre 1946 engendre de 
profondes mutations tant sur le plan politique et administratif que sur le plan 
socioreligieux. Pour ce qui est du plan religieux, l’on assiste à la montée en 
puissance des associations islamiques de type moderne qui rivalisent avec les 
communautés confrériques. 
 
I. Les pionniers du réformisme musulman en Côte d’Ivoire 
 
1. Les réformistes orthodoxes 
 

Ce groupe est à l’origine de la rupture violente entre les 
traditionalistes et les modernistes. Pour Jean-Claude Frölich, les musulmans 
orthodoxes rejettent l’usage du chapelet et ses adeptes prient les bras 
croisés ; ils enseignent un droit différent de la charia ; ils proscrivent les 
parfums, les chants, les danses, le tabac, bref tout ce qui rend la vie 
supportable. 

Ces orthodoxes condamnent le culte des saints et la croyance aux 
pouvoirs des marabouts. Pour ces orthodoxes, il faut changer l’Islam de 
l’intérieur sans rompre avec les deux sources fondamentales : le coran et le 
hadith. L’un des promoteurs de cet islamisme rigoriste est El Hadj Tiékoro 
Kamagaté. Ayant séjourné à la Mecque de 1940 à 1946, il entre en Côte 
d’Ivoire à la fin de l’année 1946. Ce musulman orthodoxe s’installe à 
Marabadiassa dans la région de Bouaké et déclenche sa lutte contre les 
partisans de l’Islam traditionnel. 

En un temps record, il se fait de nombreux adeptes et, 
progressivement, il met en place la communauté orthodoxe de Côte d’Ivoire. 
En cinq années de prêche, Tiékoro Kamagaté se fait une réputation dans 
toute la Côte d’Ivoire. De 1946 à 1956, il est sollicité de façon récurrente pour 
animer des conférences à Abidjan et à Bouaké. 

A côté de ce leader charismatique de l’Islam orthodoxe, il faut aussi 
noter la présence d’un de ses disciples, nommé Yao Koum. 

El Hadj Yao Koum est un baoulé né en 1912 dans la région de 
Bouaké et convertit à l’Islam en 1933. Sous l’impulsion de Tiékoro Kamagaté, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 338

Yao Koum séjourne également à la Mecque. De son retour, il devient plus 
orthodoxe que son maître. D’ailleurs, il est le premier président de 
l’association des musulmans orthodoxes de Côte d’Ivoire. Il est déterminé à 
lutter contre les traditionalistes qu’il considère comme des mécréants. Dans 
cette lutte, Yao Koum est épaulé par un autre disciple de Tiekoro Kamagaté 
nommé Cissé Mamadou. Ces deux personnalités de l’Islam orthodoxe vont 
implanter pendant leurs ziaras des communautés orthodoxes dans 
nombreuses localités de la Côte d’Ivoire, telles que Gagnoa, Bouaké, 
Marabadiassa, Daloa, Gonaté, Bangolo, Mapélé, Séguéla, Divo, San-Pedro, 
Odienné, etc. A partir de 1967, l’attitude des musulmans orthodoxes suscite le 
mécontentement des traditionalistes. Ce mécontentement est à l’origine de 
nombreuses agressions et altercations entre réformistes et traditionalistes. 
 
2. Les foyers des réformistes orthodoxes en Côte d’Ivoire 

 
Le plus grand foyer des réformistes orthodoxes dans la Côte d’Ivoire 

coloniale est la ville de Bouaké. En effet, le pionnier de ces réformistes 
Tiekoro Kamagaté, quitte Marabadiassa aux environs des années 1946 et 
s’installe définitivement à Bouaké. Prédicateur et commerçant, il va exercer 
une influence considérable sur les musulmans de Bouaké. Il va donc multiplier 
les actes de prosélytisme orthodoxe à Bouaké. 

Bouaké étant un carrefour commercial à cette époque, les 
réformistes vont propager leur idéologie au sein de la population marchande. 
Cet aspect a été bien perçu par Pascal Labazee qui affirme que « Bouaké fut 
longtemps un carrefour commercial où les échanges entre le Soudan, la 
Haute-Volta, la Guinée et le Nord de la Côte d’Ivoire furent très actifs. Cette 
mégapole médiane impose son monopole d’arbitrage à l’exploitation vers les 
marchés septentrionaux au moment où l’idéologie wahabite s’affirme parmi les 
marchands de cette ville ».17 A cette époque, intégrer la Communauté des 
orthodoxes était une manière de se garantir une prospérité commerciale. Pour 
Kone Drissa, le réformisme orthodoxe était une idéologie développée par les 
commerçants pour asseoir leur suprématie aussi bien économique que 
religieuse. 

                                                            

17 Pascal Labazee, « Les échanges entre le Mali, le Burkina Faso et le Nord de la Côte d’Ivoire » in 
Emmanuel Grégoire et Pascal Labazee (S/D), Grands Commerçants de l’Ouest : Logiques et pratiques 
d’un groupe d’hommes d’affaires contemporains, Paris, Karthala-Orstom, 1933, pp. 125-173.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 339

Au début des années 1950, Kabine Diane fonde la toute première 
école orthodoxe appelée la Madrasa Souniyya, qui, en 1953, comptait déjà 
354 élèves. Les successeurs de Kabine Diane répondent au nom de 
Mohamed Camara et de Camara. Mori Moussa rebaptise l’école qui porte 
désormais le nom de dar-al-Hadit. Cette école fait de Bouaké un bastion 
incontournable de l’Islam orthodoxe. 

Au-delà de Bouaké, il faut noter la ville de Korhogo qui regorge de 
même un nombre non négligeable de musulmans orthodoxes. Les 
musulmans orthodoxes s’installent à Korhogo de 1959 à 1973. Cette 
implantation est l’œuvre des disciples de Cisse Mamadou, l’un des pionniers 
du réformisme orthodoxe en Côte d’Ivoire. Ces disciples ont pour nom 
Coulibaly Haronna et Konate Mamadi. Le troisième grand foyer des 
réformistes est la ville d’Abidjan. Ils ont cinq grandes sections représentées 
par des Mosquées à Abidjan. Nous avons la section du quartier Biafra de 
Treichville, la section d’Abobo gare, la section d’Attécoubé et les deux 
sections d’Adjamé (quartier Bracodi et quartier Mairie). Pour Raymond Delval, 
en 1979, ces musulmans comptent de nombreux sympathisants qui n’osent 
s’afficher en raison de leurs milieux professionnels : les leaders des 
réformistes à Abidjan ont pour nom Ibrahima Dindou, Traore Ibrahima et 
Samassi Hamadou. Au-delà de ces trois grands foyers (Bouaké, Korhogo, 
Abidjan) il faut noter l’émergence de certains foyers secondaires tels 
qu’Anyama, Gagnoa, Séguéla, Daloa, Abengourou, Divo, Danané, Saïoua, 
Tengréla et Yamoussokro. A ces premiers réformistes, viendront s’ajouter de 
nouveaux prédicateurs. 

 
II. Les néo-réformistes 
 
1. Les Arabophones ivoiriens 

 
C’est à partir de 1969 que les arabophones font leur apparition au 

sein de la communauté musulmane de Côte d’Ivoire. Leur objectif est de 
donner une impulsion nouvelle à l’Islam en Côte d’Ivoire afin de débarrasser la 
religion du prophète Mohamed de certaines pesanteurs. Les principaux 
leaders de ce Néo-réformisme ont pour noms : El Hadj Tidiani Ba, Aboubacar 
Fofana, Mohamed Lamine Kaba et Ladji Sidibe. Ces leaders ont la 
particularité d’avoir fait leurs études dans les universités prestigieuses de 
l’Afrique blanche et du Moyen-Orient telles que l’institut Ben Badis de 
Constantine, Université de Zéïtouna en Tunisie, Al Hazhar du Caire, etc. Les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 340

néo-réformistes veulent donner un éclat nouveau à l’Islam en Côte d’Ivoire et 
cela pour l’encadrement et la formation spirituelle. 

Ayant acquis de solides bases en théologie et en littérature arabe, 
ces néo-réformistes se fixent la mission de moderniser et rationaliser la 
communauté musulmane de Côte d’Ivoire. A la différence des réformistes 
orthodoxes, les néo-réformistes étaient conciliants et tolérants sur certains 
aspects de la pratique religieuse. Pour Tidiane Ba, les Néo-réformistes ont 
pour tâche de sensibiliser à une meilleure compréhension de l’Islam afin de 
taire les préjugés18. Cet aspect a été également cerné par Marie Miran qui 
affirme que « l’émergence d’une nouvelle élite socioculturelle ayant étudié 
dans les universités du monde arabe (…) a centré son énergie sur de 
nouvelles associations pour redynamiser la communauté islamique locale 
dont elle déplorait l’apathie ». Ces Néo-réformistes donnent ainsi une nouvelle 
vitalité à l’Islam ivoirien. 
 
2. Les méthodes des Néo-réformistes ivoiriens 

 
Pour marquer leur désaccord avec la politique des Réformistes 

orthodoxes, les Néo-réformistes mettent l’accent sur le rapprochement et 
l’unité de la Communauté musulmane de Côte d’Ivoire. Pour eux, la oumma 
doit être solide dans la diversité. Les Néo-réformistes estiment que les 
musulmans de Côte d’Ivoire doivent valoriser davantage les points de 
convergence entre les différents groupements plutôt que les points de 
divergence. 

Pour promouvoir l’Islam nouveau, ils créèrent des écoles19 sur le 
modèle occidental avec des programmes bien établis et des objectifs bien 
précis. Les enseignants qui animent ces cours sont de vrais pédagogues 
issus des écoles arabes et occidentales. 

Les Néo-réformistes organisent des Conférences, des causeries-
débats et des congrès où l’on analyse l’évolution des musulmans de Côte 
d’Ivoire. A ces premières méthodes, il faut ajouter la création et l’encadrement 
des Organisations musulmanes telles que la Ligue Islamique des Prédicateurs 

                                                            

18 Cf. Drissa Koné, Les Arabisants et la diffusion de l’Islam en Côte d’Ivoire 1945-1993. 
19 Voir le centre culturel islamique de Williamsville (Abidjan).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 341

de Côte d’Ivoire (LIPCI)20, le Conseil Supérieur Islamique (CSI) en 1979, la 
Congrégation Islamique Ivoirienne en 1979 (CII), l’Association des Elèves et 
Etudiants musulmans de Côte d’Ivoire (AEEMCI) en 1975, la Communauté 
musulmane de la Riviéra (CMR) en 1981, l’Association des Jeunes 
musulmans de la Côte d’Ivoire (AJMCI) en 1991, Cercle d’Etudes et de 
Réflexions Islamiques (CERI) en 1991, etc. 

Toutes ces Associations sont l’œuvre des néo-réformistes. Le 
développement des associations propage la diffusion de l’islam en Côte 
d’Ivoire mais crée tout de même un clivage entre Arabophones et les Anciens 
détenteurs du savoir islamique. Cette situation suscite la méfiance entre 
réformistes et traditionalistes. 
 
Chapitre III : Enjeux de la lutte entre réformistes et traditionalistes  

 
La méfiance entre les partisans de l’Islam traditionnel et les 

réformistes prend l’allure d’une lutte d’influence au sein de la Communauté 
musulmane ivoirienne. Cette rivalité débouche sur l’épineuse question du 
leadership. 
 
I. La problématique du leadership  
 
1. La recherche de la suprématie 

 
De retour des universités arabes, de jeunes intellectuels 

arabophones s’insurgent contre la pensée des vieux maîtres coraniques jugés 
rétrogrades. Influencés pendant leurs séjours par la civilisation et la culture 
arabes, ces jeunes veulent contrôler la oumma de Côte d’Ivoire et donner de 
nouvelles orientations aux musulmans du pays. Pour les vieux, c’est-à-dire les 
traditionalistes, l’attitude fondamentaliste des arabophones est inadmissible. 
Ils estiment que les jeunes sont irrespectueux et mettent en cause le pouvoir 
traditionnel.  

Pour les anciens, les arabophones veulent entraîner la Communauté 
dans des comportements déviationnistes. En Côte d’Ivoire, l’antagonisme 

                                                            

20 L’une des activités de la LIPCI a été la caravane d’AWA, une sorte d’expédition missionnaire à durée 
déterminée qui ciblait les villes et villages pour la promotion de l’Islam et le soutien à tous les musulmans 
du pays.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 342

entre les guides religieux de formation ancienne et les nouveaux ulémas 
débouche sur une lutte idéologique. Cette rivalité s’explique par la quête du 
contrôle de la oumma. D’abord latente au début des années 1970, souterraine 
dans les années 1980, cette lutte devient manifeste à partir des années 1990. 
L’opposition se transforme en affrontement dans les mosquées et au sein des 
musulmans. De graves conflits ont secoué les musulmans ivoiriens sur tout 
l’ensemble du territoire de 1990 à 2000, au point d’engendrer dans certains 
cas la création de lieux de prières distincts pour les tendances rivales. 

Comme le souligne Gilbert Taguem Fah21, le point central 
d’achoppement, dans ces conflits internes, semble être la différence du savoir 
ainsi qu’un problème de mise en valeur de ce savoir. 

Depuis les années 1990, la rivalité est profonde entre ces deux 
tendances. Cependant, les Arabophones sont partiellement les leaders de la 
Communauté musulmane, car les deux structures importantes, à savoir le 
Conseil Suprérieur des Imams (COSIM) et le Conseil National Islamique (CNI) 
sont respectivement dirigés par Boikary Fofana et Kone Idriss Koudou, tous 
deux des Arabophones. 
 
2. L’affirmation de l’identité musulmane ivoirienne 

 
Pour les réformistes ivoiriens, l’Islam en Côte d’Ivoire est longtemps 

resté attaché à la culture locale, aux ports des amulettes et aux pratiques 
syncrétiques. Cette situation, selon eux, a isolé la Côte d’Ivoire du reste du 
monde arabe. Cet isolement et cette ignorance de la Côte d’Ivoire par les pays 
arabes sont le fait que des guides religieux traditionnels insuffisamment 
formés et non instruits n’ont jamais fait la promotion de l’Islam et de la 
communauté musulmane ivoirienne. Ils estiment à cet effet qu’ils ont une 
mission de propulser la oumma ivoirienne et de l’insérer dans le réseau des 
pays arabes. Les réformistes estiment également qu’il faut extirper l’étiquette 
selon laquelle la Côte d’Ivoire est à majorité chrétienne. La lutte des 
réformistes se solde par l’ouverture d’une ambassade de la Côte d’Ivoire en 
Arabie Saoudite22, l’octroi de bourses aux étudiants ivoiriens dans les pays de 
l’Afrique blanche et du Moyen-Orient. 
                                                            

21 Gilbert Taguim Fah, Enseignant-chercheur et spécialiste des questions islamiques à l’Université de 
Ngaoundere au Cameroun. 
22 Avant 1995, les musulmans ivoiriens étaient représentés par l’Ambassade du Sénégal en Arabie 
Saoudite.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 343

Les banques islamiques financent les projets de développement, la 
construction d’édifices religieux et les écoles coraniques. En retour, les 
musulmans ivoiriens doivent affirmer leur islamité afin de toujours bénéficier 
des faveurs de la base que constituent le Maghreb et l’Arabie Saoudite. C’est 
pour toutes ces raisons que les réformistes repoussent les traditionalistes 
supposés être des ignorants et qui enseignent les choses dont ils ne 
comprennent pas le sens. Les réformistes veulent donc contrôler la 
communauté musulmane et faire régner le flambeau de l’Islam en Côte 
d’Ivoire. 

 
II. Les enjeux politiques et économiques 
 
1. Au plan politique 

 
Les rapports entre les anciens maîtres coraniques et les réformistes 

arabophones illustrent dans le domaine politique une lutte d’intérêts. Les 
anciens ont de plus en plus de mal à s’imposer aux nouveaux venus des 
universités arabes. Pour les réformistes, la direction spirituelle de la 
communauté musulmane leur permettrait de valoriser leur savoir religieux et 
d’être le porte-parole de tous les musulmans de Côte d’Ivoire auprès des 
autorités politiques. Cette position leur permettra de prendre part au débat 
politique.  

En effet, avant le retour au multipartisme en Côte d’Ivoire, les 
musulmans ivoiriens ont été bien passifs et ont subi les caprices de 
l’Administration et des autorités politiques. Pour les nouveaux Ulémas 
l’opposition à l’action de l’Etat laïque constitue l’acte premier de leur 
affirmation comme force politique non seulement contestataire mais porteuse 
d’alternative23. Ces raisons poussent les arabophones à se hisser au-devant 
de la communauté, afin de remettre en cause ou dénoncer certaines 
pratiques. Avec l’avènement du multipartisme, la oumma de Côte d’Ivoire est 
virulente. Des leaders comme Kone Idriss Koudouss, Sekou Sylla, Fofana 
Aboubacar, Traore Mamadou s’érigent en hommes politiques par des 
déclarations fracassantes. D‘ailleurs, donnant son appréciation sur le projet de 
la constitution de 2000, IDRISS Koudous, leader charismatique de la CNI, dira 

                                                            

23 Bakary Sambe est chercheur au centre de politologie de Lyon (IEP), associé au GREMMO, maison de 
l’Orient méditerranéen, Université Lumière Lyon II. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 344

ceci : « … Au total, le projet de constitution soumis au suffrage des ivoiriens 
les divisera plus qu’il ne les rapprochera ; et c’est un comble ! En 
conséquence, le Conseil National Islamique sous l’égide du Conseil supérieur 
des Imams condamne toute forme de xénophobie et de tribalisme indigne de 
la Côte d’Ivoire. Le conseil supérieur des Imams et le conseil national 
appellent les hommes et les femmes épris de justice et de paix, à poursuivre 
le combat contre l’injustice de l’exclusion, à prier afin que le tout-puissant 
continue de veiller sur cette terre bénie : la Côte d’Ivoire24 ». 

La volonté de ces arabophones de repousser les anciens maîtres est 
à l’origine de l’émergence des nouveaux Ulémas dans le champ politique 
ivoirien. En deux décennies, les réformistes ont pris part aux débats 
contradictoires pour le développement politique du pays. 
 
2. Au plan économique 

 
Les enjeux économiques sont de loin l’une des principales causes de 

la rupture entre traditionalistes et réformistes. En effet, avoir le contrôle de la 
communauté musulmane suppose la gestion économique et financière de 
ladite communauté. L’avènement des réformistes perturbe profondément la 
gestion des « anciens ». Pour les anciens, les biens matériels et financiers 
d’un groupement de musulmans revenaient exclusivement au Guide ou au 
maître coranique. 

Cette situation a favorisé la dégradation de nombreuses mosquées 
qui n’étaient pas entretenues et des groupements dans une léthargie 
indescriptible. Cette vision contraste fortement avec celle des réformistes, qui 
imposent une nouvelle méthode de gestion calquée souvent sur le modèle 
occidental. Ainsi, les fonds reçus des partenaires ou des banques islamiques 
et autres bailleurs de fonds sont gérés avec transparence. A l’intérieur des 
Mosquées et associations musulmanes sont élus des trésoriers, des 
commissaires qui rendent compte régulièrement de leur gestion aux fidèles et 
aux différents partenaires économiques. L’exemple le plus probant est celui de 
la mosquée de la Riviéra 3, dirigée par l’imam Samassi Mamadou. Chaque 
vendredi, le trésorier fait le point des cotisations d’entrée d’argent et donne par 
la même occasion des informations relatives à la vie de la communauté. A 

                                                            

24 Al Hadj Idriss Koudous Kone, « Déclaration sur l’avant-projet de constitution », in le Jour n°1634, 
vendredi 21 juillet 2000. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 345

l’image de cette mosquée, nombreuses communautés musulmanes sur 
l’étendue du territoire ivoirien ont adopté ce mode de gestion.  

Au plan économique, les réformistes ont donné un souffle nouveau à 
la gestion des groupements musulmans. Ces nouvelles méthodes sont 
admises difficilement par les « anciens ». Ce mode de gestion est objet de 
querelles incessantes entre traditionalistes et réformistes. L’enjeu économique 
devient aussi une pomme de discorde entre réformistes et traditionalistes. 
 
Conclusion 

 
Les rapports entre les partisans de l’Islam traditionnel et les 

intellectuels arabophones illustrent, dans le domaine religieux, une lutte 
d’intérêts que l’on rencontre au sein de l’Islam ivoirien. 

Les avantages que confère le leadership religieux constituent l’enjeu 
de cette lutte. C’est aussi une lutte entre l’Ancien et le Nouveau, entre la 
tradition et la modernité. En Côte d’Ivoire, les traditionalistes ont de plus en 
plus de mal à s’imposer aux arabophones, dont le nombre augmente d’année 
en année. 

En effet, détenteur d’un savoir qui s’énonce en arabe mais ne 
maîtrisant pas toujours le français, la langue officielle de la Côte d’Ivoire, ces 
arabophones ont des difficultés à s’insérer au plan socio-économique.  

La direction spirituelle des communautés musulmanes devient un 
enjeu car elle leur permettrait de valoriser leur savoir religieux et d’avoir des 
revenus et des réputations. La quête du leadership devient un enjeu majeur 
pour le contrôle de l’Islam ivoirien. 

En définitive, l’avenir de l’Islam ivoirien sera lié aux rapports 
qu’entretiennent les deux types d’élites en présence, à savoir : l’élite 
traditionnelle et l’élite arabophone. 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 346

Bibliographie 
 
Dictionnaires et encyclopédies 
 
Aye-Pimanova, Tamara, Bibliographie de la Côte d’Ivoire, vol.5, Abidjan, 

Annales de l’Université d’Abidjan, 1985.  
Encyclopédie de l’islam, T6, Paris, GP Maisonneuve et Larose, 1991. 
Poupard, Paul, Dictionnaire des religions, Paris, PUF.  
 
Ouvrages généraux 
 
Brenner, Louis, Réflexions sur le savoir islamique en Afrique de l’Ouest, 

Talence, Université de Bordeaux 1, CEAN, 1985. 
Coulon, Christian, Les musulmans et le pouvoir en Afrique Noire : religion et 

contre-culture, Paris, Karthala, 1983.  
Cuoq, Joseph-M., Les musulmans en Afrique, Paris, Editions G-P 

Maisonneuve et Larose, 1975. 
Deniel, Raymond, Religions dans la ville : croyances et changements sociaux 

à Abidjan, Abidjan INADES, 1975.  
Deval, Raymond, Les musulmans d’Abidjan, Paris, CHEAM, 1980. 
Grégoire, Emmanuel et Labazee, Pascal S/D, Grands commerçants d’Afrique 

de l’Ouest : logiques et pratiques d’un groupe d’hommes d’affaires 
contemporains, Paris, Karthala-ORSTOM, 1993. 

Haïdara, Ibrahim, L’islam en Côte d’Ivoire et les pèlerins ivoiriens T1, Paris VII, 
Thèse de Doctorat d’Etat ès Lettres et Sciences Humaines, 1986. 

Kaba, Lanciné, The Wahhabiya : Islamic reform and politics in French West 
Africa, Evanston, Northwestern University Press, 1974. 

Kepel, Gilles et Yann, Richard, S/D, Intellectuels et militants de l’islam 
contemporain, Paris, Seuil, 1990.  

Kone, Idrissa, Les arabisants et la diffusion de l’islam en Côte d’Ivoire 1945-
1993. 

Laoust, Henri, Les Schismes dans l’islam : introduction à une étude de la 
religion musulmane, Paris, Payot, 1965.  

Merten, Victor, La nouvelle vitalité de l’islam en Afrique noire et ses 
implications pastorales, Germany, Königsten, 1980.  

Miran, Marie, L’islam en mégapole : itinéraires et stratégies des communautés 
musulmanes d’Abidjan en Côte d’Ivoire 1960-1963, Londres, SOAS 
University Of London, 2001.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea



 347

Monteil, Vincent, L’islam noir : une religion à la conquête de l’Afrique, Paris, 
Seuil, 1980.  

Moreau, René Luc, Africains musulmans : des communautés en mouvement, 
Paris, Présence Africaine, 1982.  

Nicolas, Guy, Dynamisme de l’islam au Sud du Sahara, Paris, Publications 
Orientalistes de France, 1981.  

Otayek, René, S/D, Le radicalisme islamique au Sud du Sahara : da’wa 
arabisation et  crique de l’occident, Paris, Karthala, 1993.  

Samb, Amar, Matraqué par le destin ou la vie d’un talibé, Abidjan, NEA, 1973. 
Santerre, Renaud, Pédagogie musulmane d’Afrique noire, Canada, Presse de 

l’Université de Montréal, 1973.  
Stamer, Josef, L’islam en Afrique au Sud du Sahara, Espagne, Verbo Divin, 

1996. 
Triaud, Jean Louis et Robinson, David, S/D, La Tijaniyya : Une confrérie 

musulmane à la conquête de l’Afrique, Paris, Karthala, 2000. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 13:56:03 UTC)
BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

