L’lslam ivoirien entre traditionalisme et réformisme :
acteurs et enjeux

Mamadou BAMBA!

Abstract : This study highlights the two leading tendencies of the Ivorian Muslim
community and its characteristics. There are the supporters of the conventional
interpretation of Islam and those of the reformist wing. From 1946 onwards, the
reformists trained in the Maghreb and the Middle-East universities demanded an end
to the traditionalists’ monopoly of power. This situation illustrates the beginning of a
fight for domination opposing the two tendencies within the Ivorian Muslim community.
This opposing view between the two groups resulted in rivalry which plunges the
community into a bipolar context with high political, economic and social stakes.
Keywords: Traditionalism, reformism, actors, stakes, Islam, Quadriyya, Tidjaniyya,
Sanoussiyya, Arabic speakers.

Introduction

L'intérét et la pertinence de notre sujet résulte de la spécificité
historique de I'évolution de ['islam ivoirien.

Pays de grande diversité géographique, ethnique, culturelle etc., a
cheval entre le Golfe de Guinée et la zone Soudano-Sahélienne, la Cote
d'Ivoire dispose d'une communauté musulmane en perpétuelle évolution. Les
migrations diverses assurent @ la fois la diffusion de l'lslam dans les
communautés méridionales et favorisent la transformation qualitative et bien
s(r quantitative de l'identité musulmane.

Les mouvements de population devenus de plus en plus mobiles tant
a lintérieur du continent africain qu'entre I'Afrique et le centre géo-historique et
spirituel de I'lslam, I'Arabie Saoudite de méme que les autres pays arabes
constituent d'importants facteurs qui modifient de fagon progressive le mode
d'expression de la croyance religieuse islamique en Cote d'lvoire. La
transformation en cours de lidentitt musulmane se pose comme un
processus historique et s'inscrit dans un contexte mondial ou les phénoménes

" Université de Bouaké, Cote d'lvoire.

326

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



s'imbriquent, s'enchevétrent et se sédimentent. Aussi la volonté de certains
intellectuels Arabophones de mettre les communautés musulmanes locales
sous la banniére du «Renouveau Islamique» est & l'origine d'un débat entre
musulmans traditionalistes et musulmans réformistes. Une meilleure
compréhension du caractere bipolaire de I'lslam ivoirien est l'origine de notre
étude. Mais I'on ne saurait aborder ce théme sans au préalable prendre le
soin d'en expliciter les concepts.

Islam : C'est la religion révélée par le prophéte Mohamed en 610
aprés Jésus-Christ. Islam signifie également la soumission a Allah, tout en
reconnaissant que le Prophéte Mahomed est son seul messager. Selon le
dictionnaire des religions, I'lslam proviendrait du mot arabe « Aslam» qui
signifie « se soumettre ». Islam est donc la soumission au tout puissant Dieu
appelé par les musulmans Allah. Dans le cadre de notre analyse, il s'agit de la
pratique de I'lslam sur le territoire Ivoirien.

Traditionalisme : Selon le dictionnaire Larousse, le traditionalisme
est une doctrine qui prone ['attachement aux idées et aux coutumes
transmises par la tradition. En effet, la tradition est la transmission des
principes anciens sur le plan de la religion, de la morale, des légendes, des
coutumes par la parole, la lumiéere d'agir ou de penser d’une génération. En un
mot, c'est 'ensemble des faits anciens.

Dans notre analyse les traditionalistes sont les musulmans qui ont
appris le Coran sur place et qui n'ont pas une véritable culture arabe de
llslam. L'lslam traditionnel est profondément marqué par les pratiques
Maraboutiques, confrériques et souvent syncrétiques.

Réformisme : C'est une doctrine qui préne le changement en vue
d'une amélioration. Dans le cas de notre étude les réformistes sont pour la
plupart des intellectuels musulmans venus des universités arabes, imbus de
leur savoir théologique et doctrinal. Fiers de la maitrise de I'arabe qui s'insurge
contre la pensée et le style de vie des vieux imams jugés rétrogrades. Ces
réformistes sont & l'origine des critiques pour, dit-on, donner une nouvelle
identité a I'lslam ivoirien.

Acteur : c'est une personne qui prend une part déterminante dans
une action. Ici, il s'agit de mettre en exergue les agents responsables des
prétendues réformes de I'lslam en Céte d'lvoire, d'une part, et, d’autres part,
les différents animateurs de l'islam traditionnel.

Enjeu : clest 'objet que I'on risque dans une partie de jeu. Ce que
I'on peut gagner ou perdre dans une partie de jeu. Pour les besoins de notre
analyse, il s'agit de faire ressortir les facteurs qui stimulent la lutte entre les

327

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



traditionalistes et les réformistes pour le contréle de I'lslam ivoirien.

Ainsi, parler de lislam Ivoirien entre traditionalisme et réformisme
revient & mettre en exergue la lutte d'influence entre anciens intellectuels
musulmans qui ont appris la science coranique en Cote d'lvoire et nouveaux
intellectuels arabophones venus des universités arabes. Le sujet nous invite &
mettre l'accent sur les initiateurs du renouveau islamique et surtout les
motivations de leur lutte pour la canalisation de I'lslam ivoirien.

Le choix de ce sujet répond a plusieurs préoccupations. En réalité
les notions d'lslam traditionnel et Islam moderne sont par essence
contradictoires. Epistémologiquement, les définitions et les perceptions de la
modernité sont nombreuses. Modernité se situe trés souvent en opposition a
tradition. Pourtant il n'existe pas de ligne de démarcation entre islam
traditionnel et Islam moderne. En outre, ce qu'on qualifie de plus en plus de
réformisme islamique se manifeste dans certains de ses aspects par un retour
a la tradition authentique de la religion. Le besoin de mieux cerner ce débat
entre traditionalistes et réformistes en Céte d'lvoire est 'une des sources de
motivations de cette analyse.

Aussi le mépris des jeunes intellectuels a I'égard des anciens
«karamoko» est-il aussi une des curiosités qui nous améne a faire cette étude.
Le besoin de comprendre les enjeux de cette lutte entre traditionalistes et
réformistes est également une source de motivation de notre étude.
Comprendre les réalités auxquelles I'lslam ivoirien est confronté constitue un
autre enjeu de cette réflexion.

Une meilleure analyse exige la délimitation du sujet.

Géographiquement, notre cadre spatial est celui de la Cote d'lvoire
dans son ensemble. Pays de I'Afrique de l'ouest, la Cdte d'lvoire a une
superficie de 322462 Km?2 ayant pour capitale politique Yamoussoukro. Notre
étude prend en compte tous les fidéles musulmans qui sont sur le territoire
Ivoirien.

Chronologiquement, notre étude s'étend sur un intervalle qui va de la
fin de la seconde guerre mondiale a nos jours. L'année 1946 marque le retour
des premiers intellectuels arabophones en Céte d'lvoire. Dés leur arrivée en
1946, ils s'attaquent aux anciens intellectuels appelés « KARAMOKO ».
Depuis cette date jusqu'a nos jours le débat continue et I'islam ivoirien navigue
entre ces deux tendances.

Le débat sur le caractere bipolaire de I'lslam Ivoirien souléve une
série de préoccupations. En sa qualité de phénoméne social et religieux, la
lutte d'influence entre traditionalistes et réformistes dans le milieu musulman

328

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



ivoirien engendre un amalgame et suscite quelquefois des passions. Inscrit
dans un contexte ou les phénomeénes sont & la fois complexes et connexes, le
renouveau islamique cotoie des mouvements sociaux et spirituels dans un
environnement d'ébulliion sociale et d'effervescence religieuse. Trois défis
majeurs structurent la réflexion sur le caractére et le développement de I'lslam
Ivoirien.

Le premier défi est d'ordre notionnel. Des expressions telles que
« traditionalisme » et « réformisme » ne sont souvent pas appropriées pour
désigner une réalité plus complexe. Ces expressions résultent d'une logique
occidentale et s'inscrivent dans un univers des sciences dont les parodiques
fondamentaux ont été élaborés a partir de [l'expérience historique
européenne?,

Si le concept « traditionalisme » est doté dune forte charge
idéologique au point de devenir péjoratif, celui de « réformisme » ouvre un
débat sémantique difficile & trancher. A quoi renvoie le « réformisme islamique
» ? Doit-on véritablement parler de réformisme islamique pour designer un
phénoméne qui se construit sur la base de I'énoncé principiel et de
l'ordonnancement juridico-théologique® d'une religion révélée dont les racines
plongent dans les profondeurs historiques?

Le concept «réformisme » sied difficilement. Ainsi, le monde
musulman ivoirien, qui oscille entre ces deux tendances, suscite des
interrogations majeures. Qu'est-ce qui justifie le caractére bipolaire de I'lslam
ivoirien? Quels sont les principaux acteurs de la lutte d'influence entre I'lslam
traditionnel et I'lslam réformiste? Et enfin quels sont les enjeux de la lutte entre
Anciens « KARAMOKO » et les nouveaux Arabophones pour le contréle de
I'lslam ivoirien ? La réponse a ces questions nous améne a adopter le plan
suivant.

Chapitre I. Les caracteéres de I'lslam dit traditionnel

Dans ce premier chapitre, il est question de faire un tableau de
lislam en Coéte d'lvoire avant l'avénement des Arabisants et autres
réformistes. On s'attache a décrire les caractéristiques de l'islam, ses acteurs
et les pratiques coraniques en vogue a cette période.

2Voir R.A Nibset, La tradition sociologique, Paris, P.U.F, 1984.
3 Nous empruntons ces expressions a J.P Charnay, Sociologie religieuse de ['lslam.

329

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



. Les acteurs de I'lslam traditionnel
1. Le maitre coranique seul détenteur du savoir coranique

« L'lslam traditionnel fut le premier & se frayer un chemin en Cote
d’lvoire. Transplanté quiil était sous ses diverses formes confrériques et
régionales... »*. Tels sont les propos de Jean Louis Triaud dans son approche
sur la pénétration islamique en Céte d'lvoire. Pour lui en effet, I'lslam qui prit
forme en Cote d'lvoire dans ces premiers instants n’était pas un Islam savant.
II était plongé dans une sorte de conservatisme ou la gestion du religieux fut
longtemps assurée par des lignées de Marabouts® ou maitres coraniques qui
étaient censés étre les dépositaires absolus de la vérité coranique.

La communauté musulmane locale, régionale, rurale ou urbaine était
sous I'emprise des maitres coraniques. A ces Maitres revenaient la charge du
leadership spirituel et de I'éducation religieuse de la Communauté. Les écoles
coraniques étaient les lieux de la pensée de la religion islamique a cette
époque. Les apprenants ou « Karamogodéni» étaient admis a I'école
coranique sans aucune condition. L'age de 'apprenant importe peu. Il faut
simplement avoir les potentialités pour apprendre. Les enseignements ont
pour base la lecture, I'écriture et la mémorisation du Coran. Tous ces
enseignements se font sans fondement pédagogique. Les karamogodéni ont
pour tache essentielle la maitrise des régles rudimentaires du culte musulman
(Ablution, priére, jelne).

Le maitre coranique censé étre le guide, I'éclairé et le modéle
inculque surtout la soumission a Dieu et le respect di a sa parole incréée. Le
maitre coranique occupe une place prépondérante dans lislam traditionnel. Il
fagonne les talibés a sa guise, de telle sorte que ces apprenants perdent leur
esprit critique et leurs facultés de juger. Selon Renaud Santerre, ils deviennent
des sujets malléables a souhait. Dés qu’on prononce « le marabout dit »,
aucun appel a la réflexion et au jugement n'est possible, il faut obéir et
exécuter aussitdt, il est inconcevable que le Marabout puisse se tromperS.

Dans un tel environnement social, le maitre coranique devient
l'acteur principal du systeme islamique, dans les régions de Mankono,

4 J.L. Triaud, Revue des Etudes islamiques, Paris, Librairie Orientaliste Paul Genthner, p. 124.

5 Kone Drissa, Les Arabisants et la diffusion de I'islam en Céte d’lvoire, 1945-1993, 139 p.

6 Renaud Santerre, Pédagogie Musulmane d’Afrique Noire, Montréal, Presses de I'Université de
Montréal, 1973, p 147.

330

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Odienné, Korhogo, Bondoukou etc. L'enseignement islamique était sous
I'emprise des maitres coraniques. Parfois ceux-ci faisaient une interprétation
biaisée des écrits coraniques. Ces interprétations avaient une influence
considérable sur la masse illettrée qui ne faisait que subir sans réagir.

En définitive, il faut noter que les maitres, grands penseurs de la
Science coranique dans lislam traditionnel n'avaient pas un grand bagage
intellectuel. lls avaient pour la plupart appris le Coran dans leurs lieux d'origine
ou tout au plus dans quelques centres islamiques de bonne réputation comme
Kong, Mankono ou Bondoukou. Les maitres coraniques n'avaient pas de
véritables contacts avec le monde arabe et surtout n’étaient pas imprégnés de
la civilisation arabe.

La conséquence d'une telle situation est le maintien de I'lslam au
stade rudimentaire. Ce constat pousse Froelich a soutenir que a « 'exception
de quelques lettrés qui ont lu et commenté quelques ouvrages de droit et de
théologie, la masse africaine reste d’une grande ignorance »’.

L'influence des maitres coraniques a permis a Ilslam ivoirien de
garder son caractére statique et d'adapter la religion du prophete Mahomet
aux réalités du monde africain et surtout des savanes et foréts ivoiriennes. A
coté des maitres coraniques, les commergants musulmans sont également
des artisans de I'lslam traditionnel.

2. Les commergants ambulants

Un des faits majeurs en Afrique occidentale des XIX¢ et XXe siecles
est I'essor de I'activité commerciale. En Céte d'lvoire, le développement des
relations marchandes et de la circulation entrainent le déclin et le recul des
cultes animistes. C'est surtout I'lslam qui en bénéficie, puisqu'il est considéré
comme la religion la mieux adaptée aux conditions sociales et économiques a
I'Afrique tropicale de ce temps. Cet essor économique se caractérise par
I'émergence de nouvelles activités favorisant ainsi le développement des
mouvements migratoires des régions séches pauvres et éloignées des zones
savanicoles vers les mines, les plantations et les villes des régions forestiéres
de la Cote d'lvoire.

L'apport des commergants musulmans ambulants a été déterminant
dans l'mplantation et la consolidation de I'lslam traditionnel. Ces marchands

7 Jean Claude Froelich, Les musulmans d’Afrique Noire, Paris, L'Orante, 1962, p. 138.

331

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



disposaient d’'un vaste réseau de relations capables d'apporter des
informations dans les contrées les plus reculées.

Le commerce musulman a permis le développement du prosélytisme
islamique en Cote d'Ivoire. Ces commergants prosélytes vont créer des axes
de communications pour drainer les marchandises vers les cotes, ou tout au
plus, profiter des anciennes voies commerciales créées des le XIVe siécle par
les marchands Sarakollé et Malinké, communément appelés Wangara. Les
voies commerciales permettaient la liaison entre le Sahel et les zones
préforestiéres et forestiéres.

Les activités économiques permettent ainsi une interpénétration
profonde entre I'lslam et le commerce dans I'Afrique occidentale dés le XIXe
siecle. L'lslam se présente a cette époque comme un puissant facteur
d'intégration économique entre deux zones écologiques que sont la zone
savanicole et le monde forestier. C'est cette dynamique de linterpénétration
entre I'slam et les activités commerciales que la colonisation francaise tentera
d'accentuer.

L'lslam diffusé par les commercants est un Islam partiel, malléable et
adaptable a la réalité africaine. Les commergants, pour la plupart, n'avaient
pas de bagage intellectuel solide. lls exhortaient simplement les fidéles a une
adhésion & [llslam sans arguments solides. Certains invitaient leurs
compatriotes et leurs hotes a adhérer a I'lslam sans renoncer aux pratiques
ancestrales. C'est cet Islam traditionnel dépourvu de toute pratique arabe qui
pendant longtemps a été I'apanage des musulmans en Céte d'lvoire.

Pour ces commergants ambulants, la doctrine islamique se fonde sur
les cing piliers, & savoir :

les cinq prieres quotidiennes,

la profession de foi

'aumone,

le jedne pendant le mois de Ramadan,
le pélerinage a la Mecque.

Pour eux en effet, I'lslam s’adapte a tout ; c'est justement dans cet
ordre d'idées que Amadou Hampaté B4 disait ceci: « L’lslam est comme un
liquide qui prend la forme du récipient qui le contient... ». Grand défenseur de
Ilslam traditionnel, Amadou Hampaté Ba estime que [I'lslam importé de la
péninsule arabique était une religion a la portée de tous. C'est cette vision de
lislam que les commercants ambulants vont propager dans toute la Cote

332

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



d’Ivoire, d’Abidjan a Korhogo, de Bouna a Odienné, de Kong a Bondoukou, de
Dabakala a Boundiali en passant par Bouaké et de Mankono a Séguéla.

La diffusion de cet islam traditionnel sera renforcée en Céte d’lvoire
au XIXe siécle par la migration des commercants Wolofs, Toucouleurs,
Soudanais, voltaiques, guinéens, nigériens et nigérians.

Au début des années 1946, 'essor économique qui est l'origine des
migrations saisonniéres ou définitives des commergants engendrent le
brassage des populations d'origines diverses et donnent une armature &
lislam traditionnel en Céte d’Ivoire.

Il. L’limportance de I'affiliation confrérique au sein de Islam traditionnel
1. La Quadriyya

L'islam traditionnel en Céte d'lvoire est dominé ou influencé
considérablement par les communautés confrériques, notamment la
Quadriyya et la Tidjaniyya ; la caractéristique générale de I'lslam en Cote
d’lvoire avant les années 1946 est son traditionalisme.

Pour Raymond Delval « Différentes confréries existent a Abidjan et
cela dés lmplantation de [lslam. Les deux grandes confréries étaient
représentées dés le début. Un des premiers musulmans arrivé, 1909, Diaka
Mama Traoré, originaire de Dia au Soudan, était un Tidjane qui créa la
premiére école coranique. De méme, le premier personnage Quadri connu,
Fétigui Konaté, était également maitre d'école coranique »2.

On désigne par quadriyya, la confrérie de Sidi Abd Al Qader Jilani. I
a vécu au Xle siécle a Bagdad en Irak. Il fut un ardent missionnaire, un
propagateur du Soufisme et un homme saint®.

Cette confrérie a été fondée au Xle siécle. Il est considéré comme le
plus grand mystique. Sa tombe & Bagdad dans la célebre mosquée aux sept
démes continue de faire I'objet de pieuses visites. En suivant la chaine de
transmission, les quadri arrivent facilement a faire remonter la tariga au
prophéte Mohamed en passant par Ali, le quatriéme Khalife.

C'est donc sous l'impulsion de ce maure, Sidi Amed Al Bekkai, et du

8 Raymond Deval, Les musulmans d’Abidjan, cahier du C.H.E.A.M N°10, avril 1980.
9 Cf. René Luc Moreau, Africain musulman des communautés en mouvement, Paris, Présence afticaine,
Abidjan INADES, 1982, 313 p.

333

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Tlemcenien Mohamed Bey Abd Alkrim Al Mghili que la confrérie quadriyya
gagne toute I'Afrique occidentale. Ainsi au XVIIle siécle, la quadriyya est
présente en Guinée et au Sénégal. Au XIXe siécle, on la retrouve en Guinée
portugaise au Libéria et en Gold Coast. Cette propagation est I'ceuvre des
disciples de Sidi Yahya Al bakin du trarza. Grace au prosélytisme d’Amadou’
et d’Ousmane Dan Fodio', la quadriyya arrive au Nigéria et au Cameroun.
Pour ce qui est de son implantation en Cote d'lvoire, elle date selon les
informations orales du premier quart du XX¢ siécle.

En effet, les premiéres communautés quadri commencent a
fonctionner véritablement a partir des années 1920. Comme nous I'avons déja
avancé dans nos premieres approches, elle est donc l'ceuvre des
communautés d'immigrants venus des pays voisins. La quadriyya est donc
représentée dans toutes ces dimensions sur presque I'ensemble du territoire
ivoirien. On la trouve chez les Haidara et les Diané a Kong, a Dabakala a
Mankono, Séguéla et & Touba. Cette confrérie est également développée
dans la capitale économique ou elle a une Zawiya principale a Treichville, rue
21 avenue 6. La tariga est surtout suivie par les originaires du Mali. Elle
compte de nombreux adeptes a la mosquée sénégalaise’? de Treichville et est
également représentée a la mosquée peuhle™.

La quadriyya en Cote d’lvoire regroupe en son sein d’éminents
lettrés et de grandes personnalités de la oumma islamique tels que I'ancien
imam de Bondoukou Mohamed Al Koudoussi, Traoré Mama Diaka et
Fofana Aboubakar'®. Ces dignitaires sont les principaux coordinateurs des
zawiyas quadri. Aussi, il est important d’ajouter que certaines ramifications
de la quadriyya existent en Cote d'lvoire, et cela depuis I'époque coloniale.

10 Marabout peulh, né en 1775 et mort en 1844, qui fonda le royaume théocratique du Macina.

" Chef musulman, né en 1754 et mort en 1817 et souverain peulh originaire du Fouta Toro, il langa la
guerre sainte contre les royaumes Haoussa qu'il convertit a I'lslam.

2 La mosquée sénégalaise située a 'avenue 8 rue 9 a été construite a l'origine par les sénégalais en
1931 et agrandie au fur et a mesure jusqu'a I'obtention de I'architecture actuelle. Elle recevait la plupart
des immigrants lors de la priére du vendredi.

3 Mosquée peuhle située a 'avenue 20 rue 17, elle a été construite en 1944; avant, c'était une simple
baraque qui servait de lieu de priere aux musulmans de cette zone sous la direction de I'imam Tierno
Samba Dia mort en 1947. Pour honorer la mémoire de l'illustre disparu, les musulmans peuhl ont mis sur
pied une bonne mosquée ou ils prient le vendredi.

4 Mohamed Al Koudoussi : Les malinkés I'appellent Jérusalem « Koudouss »; c’est sous le prénom El
hadj Koudous qu’est connu le grand Imam de Bondoukou, qui a visité Jérusalem lors de son pélerinage &
la Mecque en 1938.

15 L'une des personnalités les plus en vue du monde islamique en Céte d'lvoire. Membre du conseil National
Islamique (CNI), il semble étre aujourd’hui le Mogadem le plus ancien de la Qadriyya en Cote d'lvoire.

334

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Nous avons, entre autres, la communauté de Sidiya-Kounta, la fadheliya, les
Mourides et Boukounta. La quadriyya a laquelle appartenaient les leaders et
les guides musulmans traditionnels avait une vision statique de I'lslam. A
coté de la quadriyya, nous avons la tidjaniyya, I'une des caractéristiques de
I'lslam traditionnel.

2. La Tijaniyya

La Tijaiyya est la tariqua fondée a la fin du XVIIle siecle par Sidi
Ahmed Ibn Muhamad Al Tijdjani (1737-1815). Originaire des environs de
Lagat en Algérie, il serait, dit-on, d'une descendance chérifienne par sa mére.

Né a Ain Mahdi en Algérie, il entreprit de nombreux voyages.
Mohamed Al Tidjani fréquenta plusieurs tariga avant de créer la sienne. i
pratiqua successivement la qadriyya, la tayyibiyya, la Nasiriyya et la
kaluwasiyya. C'est pendant un séjour & la Mecque en 1782 que Sidi Ahmed
Tidjani regut en songe, du prophete Mohamed lui-méme, des instructions sur la
Tidjaniyya. L’esprit de la voie Tidjaniyya n'est pas exclusivement mystique. Il est
aussi une association pieuse. La Tidjaniyya a été introduite en Afrique Noire par
un maure de la tribu des Idaw Ali du nom de Mohamed Al hafiz dit badiji.

A la mort de Badji en 1830, son enseignement sera repris par deux
grands conquérants noirs : El hadji Omar Tall (1797-1864) et Mohamed Bello.

De ces deux hommes, El hadj Omar semble étre le plus grand
propagandiste de la Tidjaniyya. Investi du titre et de la fonction de kalife, de la
voie Tijaniyya de I'Afrique occidentale subsaharienne, par le Kalife de cette
voie en Algérie, El Hadj Omar est nanti de chaines spirituelles, d'initiateurs
exceptionnels. EI Hadj Omar et ses successeurs vont implanter la tijaniyya
dans toutes les contrées de I'Afrique de I'Ouest. La fin du XIX® siécle consacre
la prépondérance de la tijaniyya sur les autres confréries de I'Afrique de
I'Ouest. C'est donc a I'époque coloniale, plus précisément autour des années
1920, que la tijaniyya s'installe sous forme de communauté avec ses multiples
ramifications en Céte d’lvoire.

Au niveau de la Tijaniyya nous avons deux grandes branches. Ces
deux branches comportent aussi des ramifications. Il y a la tijaniyya « 12
grains » et la tijaniyya « 11 grains ». Ces deux branches existent en Cote
d’lvoire.

Selon Haidara Ibrahim et Raymond Delval, les premiers adeptes de
cette branche sont arrivés au Sud de la Céte d'lvoire pendant la colonisation
avec la migration de nombreux musulmans due au potentiel économique

335

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



qu'offrait la ville d’Abidjan.

Cette version contraste avec celle des informations orales qui
affirment que les adeptes viennent du nord de la Céte d'lvoire.

En effet, ce sont les Kaba de Kankan (actuelle Guinée) qui ont initié
les marabouts du Kabadougou (Samatiguila Odienné) et ceux de
Worodougou (Mankono, Séguéla) a la tijaniyya. Les premiers initiés au Nord
de la Cote d’Ivoire vont entrer en contact avec les migrants venus du Sénégal,
du Mali, de la Haute-Volta et de la Guinée afin de permettre aux Zawiya’-s de
fonctionner. Le quartier colonial de Treichville enregistre tout naturellement les
premiers Zawiyas.

En définitive, les communautés confrériques constituent un trait
caractéristique de l'islam traditionnel en Céte d'lvoire avant 1946. Toutes les
confréries sont représentées sur I'ensemble du territoire (tijaniyya, gatriyya,
sanoussiyya). En plus des confréries, il faut aussi noter le maraboutisme qui
est un fait marquant de I'lslam a cette époque. Pour Raymond Delval, « le
maraboutisme est florissant dans certains quartiers, notamment a Treichville
auprés de la mosquée sénégalaise ou les guérisseurs sont de véritables
professionnels offrant leur priéres moyennant rémunération ».

Les grands dignitaires de I'lslam traditionnel exercaient le métier de
marabout pour satisfaire aux besoins mystiques et ontologiques de certains
fidéles. Ainsi, aux alentours de toutes les mosquées nous trouvons des
marabouts.

Cet aspect a été également cerné par Raymond Delval qui affirme
«aux abords de toutes les mosquées traditionnelles, se trouvent des
boutiques (...) parmi ces marchands, se trouvent bon nombre de charlatans
faisant argent de tout : prédictions, sacrifices expiatoires, ventes d’amulettes,
gris-gris et autres talismans, activités pratiquées au grand jour et pour
lesquelles la clientéle ne manque pas, recrutée dans tous les milieux, méme
parmi les intellectuels ».

En définitive, I'lslam traditionnel est marqué surtout par l'importance
des communautés confrériques et la présence massive des marabouts
guérisseurs qui font souvent office de maitres coraniques. A partir des années
1946, I'on assiste a 'émergence d’'une nouvelle vague de musulmans qui
s'efforce a développer l'islam dans une certaine orientation, soit dans un sens
moderniste, soit vers un réformisme rigoriste.

16 Cf. Raymond Delval (voir page 47).

336

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Chapitre Il : L’Avénement des réformistes dans le milieu musulman
ivoirien en 1946

L’'année 1946 marque un tournant dans lhistoire des colonies
francaises. En effet, 'adoption de la constitution d'octobre 1946 engendre de
profondes mutations tant sur le plan politique et administratif que sur le plan
socioreligieux. Pour ce qui est du plan religieux, I'on assiste & la montée en
puissance des associations islamiques de type moderne qui rivalisent avec les
communautés confrériques.

. Les pionniers du réformisme musulman en Céte d’lvoire
1. Les réformistes orthodoxes

Ce groupe est a lorigine de la rupture violente entre les
traditionalistes et les modernistes. Pour Jean-Claude Frélich, les musulmans
orthodoxes rejettent I'usage du chapelet et ses adeptes prient les bras
croisés ; ils enseignent un droit différent de la charia; ils proscrivent les
parfums, les chants, les danses, le tabac, bref tout ce qui rend la vie
supportable.

Ces orthodoxes condamnent le culte des saints et la croyance aux
pouvoirs des marabouts. Pour ces orthodoxes, il faut changer I'lslam de
lintérieur sans rompre avec les deux sources fondamentales : le coran et le
hadith. L'un des promoteurs de cet islamisme rigoriste est El Hadj Tiékoro
Kamagaté. Ayant séjourné a la Mecque de 1940 & 1946, il entre en Cote
d'lvoire @ la fin de l'année 1946. Ce musulman orthodoxe s'installe a
Marabadiassa dans la région de Bouaké et déclenche sa lutte contre les
partisans de I'lslam traditionnel.

En un temps record, il se fait de nombreux adeptes et,
progressivement, il met en place la communauté orthodoxe de Céte d'lvoire.
En cing années de préche, Tiékoro Kamagaté se fait une réputation dans
toute la Cte d'lvoire. De 1946 a 1956, il est sollicité de fagon récurrente pour
animer des conférences a Abidjan et a Bouaké.

A cbté de ce leader charismatique de I'lslam orthodoxe, il faut aussi
noter la présence d’un de ses disciples, nommé Yao Koum.

El Hadj Yao Koum est un baoulé né en 1912 dans la région de
Bouaké et convertit a I'lslam en 1933. Sous I'impulsion de Tiékoro Kamagateé,

337

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Yao Koum séjourne également a la Mecque. De son retour, il devient plus
orthodoxe que son maitre. D’ailleurs, il est le premier président de
I'association des musulmans orthodoxes de Cote d'lvoire. Il est déterminé a
lutter contre les traditionalistes qu'il considére comme des mécréants. Dans
cette lutte, Yao Koum est épaulé par un autre disciple de Tiekoro Kamagaté
nommé Cissé Mamadou. Ces deux personnalités de I'lslam orthodoxe vont
implanter pendant leurs ziaras des communautés orthodoxes dans
nombreuses localitts de la Cote d'lvoire, telles que Gagnoa, Bouaké,
Marabadiassa, Daloa, Gonaté, Bangolo, Mapélé, Séguéla, Divo, San-Pedro,
Odienné, etc. A partir de 1967, l'attitude des musulmans orthodoxes suscite le
mécontentement des traditionalistes. Ce mécontentement est a l'origine de
nombreuses agressions et altercations entre réformistes et traditionalistes.

2. Les foyers des réformistes orthodoxes en Céte d’lvoire

Le plus grand foyer des réformistes orthodoxes dans la Cote d’lvoire
coloniale est la ville de Bouaké. En effet, le pionnier de ces réformistes
Tiekoro Kamagaté, quitte Marabadiassa aux environs des années 1946 et
s'installe définitivement a Bouaké. Prédicateur et commergant, il va exercer
une influence considérable sur les musulmans de Bouaké. Il va donc multiplier
les actes de prosélytisme orthodoxe a Bouaké.

Bouaké étant un carrefour commercial a cette époque, les
réformistes vont propager leur idéologie au sein de la population marchande.
Cet aspect a été bien pergu par Pascal Labazee qui affirme que « Bouaké fut
longtemps un carrefour commercial ou les échanges entre le Soudan, la
Haute-Volta, la Guinée et le Nord de la Cote d’Ivoire furent trés actifs. Cette
mégapole médiane impose son monopole d'arbitrage a I'exploitation vers les
marchés septentrionaux au moment ou l'idéologie wahabite s’affirme parmi les
marchands de cette ville ».'” A cette époque, intégrer la Communauté des
orthodoxes était une maniére de se garantir une prospérité commerciale. Pour
Kone Drissa, le réformisme orthodoxe était une idéologie développée par les
commergants pour asseoir leur suprématie aussi bien économique que
religieuse.

7 Pascal Labazee, « Les échanges entre le Mali, le Burkina Faso et le Nord de la Cote d'lvoire » in
Emmanuel Grégoire et Pascal Labazee (S/D), Grands Commergants de I'Ouest : Logiques et pratiques
d'un groupe d’hommes d’affaires contemporains, Paris, Karthala-Orstom, 1933, pp. 125-173.

338

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Au début des années 1950, Kabine Diane fonde la toute premiére
école orthodoxe appelée la Madrasa Souniyya, qui, en 1953, comptait déja
354 éléves. Les successeurs de Kabine Diane répondent au nom de
Mohamed Camara et de Camara. Mori Moussa rebaptise I'école qui porte
désormais le nom de dar-al-Hadit. Cette école fait de Bouaké un bastion
incontournable de I'lslam orthodoxe.

Au-dela de Bouaké, il faut noter la ville de Korhogo qui regorge de
méme un nombre non négligeable de musulmans orthodoxes. Les
musulmans orthodoxes s'installent @ Korhogo de 1959 a 1973. Cette
implantation est I'ceuvre des disciples de Cisse Mamadou, I'un des pionniers
du réformisme orthodoxe en Cbdte d'lvoire. Ces disciples ont pour nom
Coulibaly Haronna et Konate Mamadi. Le troisiéme grand foyer des
réformistes est la ville d’Abidjan. lls ont cing grandes sections représentées
par des Mosquées a Abidjan. Nous avons la section du quartier Biafra de
Treichville, la section d’Abobo gare, la section d’Attécoubé et les deux
sections d'Adjamé (quartier Bracodi et quartier Mairie). Pour Raymond Delval,
en 1979, ces musulmans comptent de nombreux sympathisants qui n‘osent
safficher en raison de leurs milieux professionnels: les leaders des
réformistes a Abidjan ont pour nom Ibrahima Dindou, Traore Ibrahima et
Samassi Hamadou. Au-dela de ces trois grands foyers (Bouaké, Korhogo,
Abidjan) il faut noter I'émergence de certains foyers secondaires tels
qu’Anyama, Gagnoa, Séguéla, Daloa, Abengourou, Divo, Danané, Saioua,
Tengréla et Yamoussokro. A ces premiers réformistes, viendront s'ajouter de
nouveaux prédicateurs.

Il. Les néo-réformistes
1. Les Arabophones ivoiriens

Cest a partir de 1969 que les arabophones font leur apparition au
sein de la communauté musulmane de Céte d'lvoire. Leur objectif est de
donner une impulsion nouvelle a I'lslam en Céte d'Ivoire afin de débarrasser la
religion du prophete Mohamed de certaines pesanteurs. Les principaux
leaders de ce Néo-réformisme ont pour noms : El Hadj Tidiani Ba, Aboubacar
Fofana, Mohamed Lamine Kaba et Ladji Sidibe. Ces leaders ont la
particularité d’avoir fait leurs études dans les universités prestigieuses de
I'Afrique blanche et du Moyen-Orient telles que linstitut Ben Badis de
Constantine, Université de Zéitouna en Tunisie, Al Hazhar du Caire, efc. Les

339

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



néo-réformistes veulent donner un éclat nouveau a I'lslam en Céte d'lvoire et
cela pour I'encadrement et la formation spirituelle.

Ayant acquis de solides bases en théologie et en littérature arabe,
ces néo-réformistes se fixent la mission de moderniser et rationaliser la
communauté musulmane de Coéte d'lvoire. A la différence des réformistes
orthodoxes, les néo-réformistes étaient conciliants et tolérants sur certains
aspects de la pratique religieuse. Pour Tidiane Ba, les Néo-réformistes ont
pour tache de sensibiliser & une meilleure compréhension de l'lslam afin de
taire les préjugés’®. Cet aspect a été également cerné par Marie Miran qui
affirme que « I'émergence d’une nouvelle élite socioculturelle ayant étudié
dans les universités du monde arabe (...) a centré son énergie sur de
nouvelles associations pour redynamiser la communauté islamique locale
dont elle déplorait I'apathie ». Ces Néo-réformistes donnent ainsi une nouvelle
vitalité a I'lslam ivoirien.

2. Les méthodes des Néo-réformistes ivoiriens

Pour marquer leur désaccord avec la poliique des Réformistes
orthodoxes, les Néo-réformistes mettent I'accent sur le rapprochement et
['unité de la Communauté musulmane de Coéte d’lvoire. Pour eux, la oumma
doit étre solide dans la diversité. Les Néo-réformistes estiment que les
musulmans de Cote d'lvoire doivent valoriser davantage les points de
convergence entre les différents groupements plutét que les points de
divergence.

Pour promouvoir I'lslam nouveau, ils créerent des écoles' sur le
modele occidental avec des programmes bien établis et des objectifs bien
précis. Les enseignants qui animent ces cours sont de vrais pédagogues
issus des écoles arabes et occidentales.

Les Néo-réformistes organisent des Conférences, des causeries-
débats et des congrés ou I'on analyse I'évolution des musulmans de Cote
d’Ivoire. A ces premiéres méthodes, il faut ajouter la création et 'encadrement
des Organisations musulmanes telles que la Ligue Islamique des Prédicateurs

18 Cf. Drissa Koné, Les Arabisants et la diffusion de I'lslam en Céte d'lvoire 1945-1993.
19 Voir le centre culturel islamique de Williamsville (Abidjan).

340

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



de Cote d'lvoire (LIPCI)®, le Conseil Supérieur Islamique (CSI) en 1979, la
Congrégation Islamique Ivoirienne en 1979 (ClI), I'Association des Eléves et
Etudiants musulmans de Cote d’lvoire (AEEMCI) en 1975, la Communauté
musulmane de la Riviéra (CMR) en 1981, I'Association des Jeunes
musulmans de la Cote d'lvoire (AJMCI) en 1991, Cercle d’Etudes et de
Réflexions Islamiques (CERI) en 1991, etc.

Toutes ces Associations sont l'ceuvre des néo-réformistes. Le
développement des associations propage la diffusion de lislam en Cote
d’Ivoire mais crée tout de méme un clivage entre Arabophones et les Anciens
détenteurs du savoir islamique. Cette situation suscite la méfiance entre
réformistes et traditionalistes.

Chapitre lll : Enjeux de la lutte entre réformistes et traditionalistes

La méfiance entre les partisans de [lslam traditionnel et les
réformistes prend l'allure d'une lutte d'influence au sein de la Communauté
musulmane ivoirienne. Cette rivalité débouche sur I'épineuse question du
leadership.

l. La problématique du leadership
1. La recherche de la suprématie

De retour des universités arabes, de jeunes intellectuels
arabophones s’insurgent contre la pensée des vieux maitres coraniques jugés
rétrogrades. Influencés pendant leurs séjours par la civilisation et la culture
arabes, ces jeunes veulent contréler la oumma de Céte d'lvoire et donner de
nouvelles orientations aux musulmans du pays. Pour les vieux, c'est-a-dire les
traditionalistes, I'attitude fondamentaliste des arabophones est inadmissible.
lls estiment que les jeunes sont irrespectueux et mettent en cause le pouvoir
traditionnel.

Pour les anciens, les arabophones veulent entrainer la Communauté
dans des comportements déviationnistes. En Cote d'lvoire, I'antagonisme

20| 'une des activités de la LIPCI a été la caravane d’AWA, une sorte d’expédition missionnaire a durée
déterminée qui ciblait les villes et villages pour la promotion de I'lslam et le soutien a tous les musulmans
du pays.

341

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



entre les guides religieux de formation ancienne et les nouveaux ulémas
débouche sur une lutte idéologique. Cette rivalité s'explique par la quéte du
controle de la oumma. D’abord latente au début des années 1970, souterraine
dans les années 1980, cette lutte devient manifeste a partir des années 1990.
L'opposition se transforme en affrontement dans les mosquées et au sein des
musulmans. De graves conflits ont secoué les musulmans ivoiriens sur tout
I'ensemble du territoire de 1990 & 2000, au point d’engendrer dans certains
cas la création de lieux de prieres distincts pour les tendances rivales.

Comme le souligne Gilbert Taguem Fah?', le point central
d'achoppement, dans ces conflits internes, semble étre la différence du savoir
ainsi qu'un probléme de mise en valeur de ce savoir.

Depuis les années 1990, la rivalité est profonde entre ces deux
tendances. Cependant, les Arabophones sont partiellement les leaders de la
Communauté musulmane, car les deux structures importantes, a savoir le
Conseil Suprérieur des Imams (COSIM) et le Conseil National Islamique (CNI)
sont respectivement dirigés par Boikary Fofana et Kone Idriss Koudou, tous
deux des Arabophones.

2. L’affirmation de l'identité musulmane ivoirienne

Pour les réformistes ivoiriens, I'lslam en Cote d'lvoire est longtemps
resté attaché a la culture locale, aux ports des amulettes et aux pratiques
syncrétiques. Cette situation, selon eux, a isolé la Cote d’lvoire du reste du
monde arabe. Cet isolement et cette ignorance de la Cote d'Ivoire par les pays
arabes sont le fait que des guides religieux traditionnels insuffisamment
formés et non instruits n'ont jamais fait la promotion de [llslam et de la
communauté musulmane ivoirienne. lis estiment & cet effet qu'ils ont une
mission de propulser la oumma ivoirienne et de l'insérer dans le réseau des
pays arabes. Les réformistes estiment également qu'il faut extirper I'étiquette
selon laquelle la Cote d'lvoire est a majorité chrétienne. La lutte des
réformistes se solde par l'ouverture d’'une ambassade de la Céte d'Ivoire en
Arabie Saoudite?, I'octroi de bourses aux étudiants ivoiriens dans les pays de
I'Afrique blanche et du Moyen-QOrient.

21 Gilbert Taguim Fah, Enseignant-chercheur et spécialiste des questions islamiques & I'Université de
Ngaoundere au Cameroun.

22 Avant 1995, les musulmans ivoiriens étaient représentés par I'Ambassade du Sénégal en Arabie
Saoudite.

342

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Les banques islamiques financent les projets de développement, la
construction d'édifices religieux et les écoles coraniques. En retour, les
musulmans ivoiriens doivent affirmer leur islamité afin de toujours bénéficier
des faveurs de la base que constituent le Maghreb et I'Arabie Saoudite. C'est
pour toutes ces raisons que les réformistes repoussent les traditionalistes
supposés étre des ignorants et qui enseignent les choses dont ils ne
comprennent pas le sens. Les réformistes veulent donc contréler la
communauté musulmane et faire régner le flambeau de I'lslam en Cote
d’lvaire.

Il. Les enjeux politiques et économiques
1. Au plan politique

Les rapports entre les anciens maitres coraniques et les réformistes
arabophones illustrent dans le domaine politique une lutte d'intéréts. Les
anciens ont de plus en plus de mal & s'imposer aux nouveaux venus des
universités arabes. Pour les réformistes, la direction spirituelle de la
communauté musulmane leur permettrait de valoriser leur savoir religieux et
d'étre le porte-parole de tous les musulmans de Céte d'lvoire auprés des
autorités politiques. Cette position leur permettra de prendre part au débat
politique.

En effet, avant le retour au multipartisme en Cote d'lvoire, les
musulmans ivoiriens ont été bien passifs et ont subi les caprices de
I'Administration et des autorités politiques. Pour les nouveaux Ulémas
I'opposition & l'action de ['Etat laique constitue l'acte premier de leur
affirmation comme force politique non seulement contestataire mais porteuse
d'alternative?. Ces raisons poussent les arabophones a se hisser au-devant
de la communauté, afin de remettre en cause ou dénoncer certaines
pratiques. Avec I'avénement du multipartisme, la oumma de Cote d'Ivoire est
virulente. Des leaders comme Kone Idriss Koudouss, Sekou Sylla, Fofana
Aboubacar, Traore Mamadou s'érigent en hommes politiques par des
déclarations fracassantes. D'ailleurs, donnant son appréciation sur le projet de
la constitution de 2000, IDRISS Koudous, leader charismatique de la CNI, dira

23 Bakary Sambe est chercheur au centre de politologie de Lyon (IEP), associé au GREMMO, maison de
I'Orient méditerranéen, Université Lumiére Lyon 1.

343

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



ceci: « ... Au total, le projet de constitution soumis au suffrage des ivoiriens
les divisera plus quil ne les rapprochera; et cest un comble! En
conséquence, le Conseil National Islamique sous I'égide du Conseil supérieur
des Imams condamne toute forme de xénophobie et de tribalisme indigne de
la Cote d'lvoire. Le conseil supérieur des Imams et le conseil national
appellent les hommes et les femmes épris de justice et de paix, a poursuivre
le combat contre l'injustice de I'exclusion, a prier afin que le tout-puissant
continue de veiller sur cette terre bénie : la Cote d'lvoire? ».

La volonté de ces arabophones de repousser les anciens maitres est
a lorigine de I'émergence des nouveaux Ulémas dans le champ politique
ivoirien. En deux décennies, les réformistes ont pris part aux débats
contradictoires pour le développement politique du pays.

2. Au plan économique

Les enjeux économiques sont de loin 'une des principales causes de
la rupture entre traditionalistes et réformistes. En effet, avoir le contrble de la
communauté musulmane suppose la gestion économique et financiére de
ladite communauté. L'avénement des réformistes perturbe profondément la
gestion des « anciens ». Pour les anciens, les biens matériels et financiers
d'un groupement de musulmans revenaient exclusivement au Guide ou au
maitre coranique.

Cette situation a favorisé la dégradation de nombreuses mosquées
qui n'étaient pas entretenues et des groupements dans une léthargie
indescriptible. Cette vision contraste fortement avec celle des réformistes, qui
imposent une nouvelle méthode de gestion calquée souvent sur le modele
occidental. Ainsi, les fonds regus des partenaires ou des banques islamiques
et autres bailleurs de fonds sont gérés avec transparence. A lintérieur des
Mosquées et associations musulmanes sont élus des trésoriers, des
commissaires qui rendent compte réguliérement de leur gestion aux fidéles et
aux différents partenaires économiques. L'exemple le plus probant est celui de
la mosquée de la Riviéra 3, dirigée par limam Samassi Mamadou. Chaque
vendredi, le trésorier fait le point des cotisations d’entrée d'argent et donne par
la méme occasion des informations relatives a la vie de la communauté. A

2 Al Hadj Idriss Koudous Kone, « Déclaration sur I'avant-projet de constitution », in le Jour n°1634,
vendredi 21 juillet 2000.

344

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



limage de cette mosquée, nombreuses communautés musulmanes sur
I'étendue du territoire ivoirien ont adopté ce mode de gestion.

Au plan économique, les réformistes ont donné un souffle nouveau a
la gestion des groupements musulmans. Ces nouvelles méthodes sont
admises difficilement par les « anciens ». Ce mode de gestion est objet de
querelles incessantes entre traditionalistes et réformistes. L’enjeu économique
devient aussi une pomme de discorde entre réformistes et traditionalistes.

Conclusion

Les rapports entre les partisans de [lslam traditionnel et les
intellectuels arabophones illustrent, dans le domaine religieux, une lutte
d'intéréts que I'on rencontre au sein de I'lslam ivoirien.

Les avantages que confére le leadership religieux constituent I'enjeu
de cette lutte. C’est aussi une lutte entre 'Ancien et le Nouveau, entre la
tradition et la modernité. En Cote d'lvoire, les traditionalistes ont de plus en
plus de mal & s'imposer aux arabophones, dont le nombre augmente d’année
en année.

En effet, détenteur d’'un savoir qui s'énonce en arabe mais ne
maitrisant pas toujours le frangais, la langue officielle de la Cote d'lvoire, ces
arabophones ont des difficultés a s'insérer au plan socio-économique.

La direction spirituelle des communautés musulmanes devient un
enjeu car elle leur permettrait de valoriser leur savoir religieux et d’avoir des
revenus et des réputations. La quéte du leadership devient un enjeu majeur
pour le contréle de I'lslam ivoirien.

En définitive, l'avenir de [lslam ivoirien sera li¢ aux rapports
qu'entretiennent les deux types d'élites en présence, a savoir: [élite
traditionnelle et I'élite arabophone.

345

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Bibliographie
Dictionnaires et encyclopédies

Aye-Pimanova, Tamara, Bibliographie de la Céte d’lvoire, vol.5, Abidjan,
Annales de I'Université d’Abidjan, 1985.

Encyclopédie de l'islam, T6, Paris, GP Maisonneuve et Larose, 1991.

Poupard, Paul, Dictionnaire des religions, Paris, PUF.

Ouvrages généraux

Brenner, Louis, Réflexions sur le savoir islamique en Afrique de I'Ouest,
Talence, Université de Bordeaux 1, CEAN, 1985.

Coulon, Christian, Les musulmans et le pouvoir en Afrique Noire : religion et
contre-culture, Paris, Karthala, 1983.

Cuoq, Joseph-M., Les musulmans en Afrique, Paris, Editions G-P
Maisonneuve et Larose, 1975.

Deniel, Raymond, Religions dans la ville : croyances et changements sociaux
a Abidjan, Abidjan INADES, 1975.

Deval, Raymond, Les musulmans d’Abidjan, Paris, CHEAM, 1980.

Grégoire, Emmanuel et Labazee, Pascal S/D, Grands commergants d’Afrique
de I'Ouest: logiques et pratiques d’un groupe d’hommes d'affaires
contemporains, Paris, Karthala-ORSTOM, 1993.

Haidara, Ibrahim, L’islam en Céte d’Ivoire et les pélerins ivoiriens T1, Paris VII,
Thése de Doctorat d’Etat és Lettres et Sciences Humaines, 1986.

Kaba, Lanciné, The Wahhabiya : Islamic reform and politics in French West
Africa, Evanston, Northwestern University Press, 1974.

Kepel, Gilles et Yann, Richard, S/D, Intellectuels et militants de lislam
contemporain, Paris, Seuil, 1990.

Kone, Idrissa, Les arabisants et la diffusion de l'islam en Céte d’lvoire 1945-
1993.

Laoust, Henri, Les Schismes dans [’islam : introduction a une étude de la
religion musulmane, Paris, Payot, 1965.

Merten, Victor, La nouvelle vitalité¢ de lislam en Afrique noire et ses
implications pastorales, Germany, Kénigsten, 1980.

Miran, Marie, L'islam en mégapole : itinéraires et stratégies des communautés
musulmanes d’Abidjan en Coéte dlvoire 1960-1963, Londres, SOAS
University Of London, 2001.

346

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)



Monteil, Vincent, L’islam noir : une religion a la conquéte de I'Afrique, Paris,
Seuil, 1980.

Moreau, René Luc, Africains musulmans : des communautés en mouvement,
Paris, Présence Africaine, 1982.

Nicolas, Guy, Dynamisme de l'islam au Sud du Sahara, Paris, Publications
Orientalistes de France, 1981.

Otayek, René, S/D, Le radicalisme islamique au Sud du Sahara: da'wa
arabisation et crique de l'occident, Paris, Karthala, 1993.

Samb, Amar, Matraqué par le destin ou la vie d’un talibé, Abidjan, NEA, 1973.

Santerre, Renaud, Pédagogie musulmane d’Afrique noire, Canada, Presse de
I'Université de Montréal, 1973.

Stamer, Josef, L'islam en Afrique au Sud du Sahara, Espagne, Verbo Divin,
1996.

Triaud, Jean Louis et Robinson, David, S/D, La Tijaniyya: Une confrérie
musulmane a la conquéte de I'Afrique, Paris, Karthala, 2000.

347

BDD-A27412 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 18:07:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

