Langue francgaise et pratiques d’évangélisation
a I’Ouest-Cameroun : contacts et transferts (inter)culturels

Michel Narcisse NTEDONDJEU!
Romuald Valentin NKOUDA?

Abstract : The Versailles’ agreement of 28th June 1919 marks the end of German
colonisation in Cameroon. Through this same occasion, it gives to France the power of
domination upon Cameroon. By then, Cameroon adopts French as official language.
While imposing itself, the French language gets in contact with subordinate
sociocultural realities as far as evangelization practices are concerned in West
Cameroon. Therefore, we are in an interactive process between the « Selves » and
the « Others » not anymore in terms of polarities but rather in terms of acquisition and
adaptation of cultural artefacts, which leads directly toward mixing processes.
Keywords: French language, culture, religious office, borrowing, neology, syncretism.

Introduction

Le pacte colonial entre le Cameroun et 'Allemagne plonge le pays
dans une nouvelle ére culturelle. Mais aprés la défaite des troupes allemandes
lors de la premiére guerre mondiale, 'une des clauses du traité de Versailles
place le pays sous le contrdle britannique et frangais. Cependant,
I'administration anglaise sera trés bréve et la France entrera en possession de
I'ex-colonie allemande en 1920. Elle va de ce fait participer a I'évolution de sa
nouvelle colonie selon ses aspirations. Sur le plan de la gestion des langues,
elle prit une série de décisions officielles pour imposer la langue frangaise. En
s'imposant, le frangais va entrer en contact avec de nouvelles réalités
socioculturelles, comme cest le cas dans les pratiques d'évangélisation ou il
se crée des interactions entre la « Mémeté » et I « Altérité », I' « Ici » et
I« Ailleurs ».

La présente étude a pour objet de montrer comment la langue

Ty
Université de Buea, Cameroun.
2 Ecole Normale Supérieure de Maroua, Cameroun.

277

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



francaise, en rapport avec les pratiques d'évangélisation, prend en charge la
culture a [I'Ouest-Cameroun, d'examiner le phénomene de transfert
(inter)culturel dans un cadre sociolinguistique particulier. En effet, malgré les
assauts de la modemité, les peuples des montagnes sont restés trés attachés
aux valeurs traditionnelles. C’est 'une des raisons pour lesquelles, au niveau
du culte religieux, on observe des pratiques préservées dans la culture
d’origine bamiléké, mais adoptées et développées dans la culture occidentale.
On est alors en droit de se demander quels sont les mécanismes mis en jeu
pour établir le contact entre la culture locale et la culture européenne?
Comment se manifestent les transferts culturels sous leurs diverses formes ?

Cette problématique nous situe dans le cadre de la communication
interculturelle, qui définit des relations entre différentes cultures ; relations qui
reposent sur plusieurs processus : interaction interculturelle, perception de
lautre dans linteraction, fagonnés et transmis par les médias, et enfin,
transfert et réception entre cultures (Lisebrink, 1998). A ce champ théorique
et épistémologique, il convient de prendre en considération les apports de la
sociolinguistique, dans la mesure ou elle problématise les rapports entre la
langue et société, tout en étudiant non seulement le(s) discours, le(s) texte(s),
le sujet et la communication, mais aussi les attitudes et les usages, ce qu'on
appelle les représentations psycho-sociolangagieres qui pésent sur les
pratiques de la langue et conditionnent leur manifestation (Boyer, 1991 : 51).
S'inscrivant dans cette logique, il sera question d'interroger le contact et
transfert (inter)culturel tant du point de vue linguistique, rituel que matériel,
d’intégrer la dimension sociohistorique dans les analyses, pour voir quel est le
poids des idées recues et comment celles-ci sont transférées dans la culture
d'origine. Dans ce sens, on verra si on peut parler d’adaptation, d’assimilation
ou d'imitation culturelle a I'Ouest-Cameroun.

Ce travail est sous-tendu par I'ensemble des pratiques linguistiques,
des rituels, etc. qui font l'objet des cultes d'évangélisation dans la région de
I'Ouest-Cameroun. Le matériau linguistique est un corpus de prédication
religieuse que nous avons enregistré lors des descentes sur le terrain® dans
les départements de la région de I'Ouest. Nous avons pu enregistrer et
transcrire, selon les conventions du Groupe Aixois de Recherche en Syntaxe
(GARS), un corpus de vingt textes. En ce qui concerne les paramétres non

3 Effectuées en 2005-2006 dans le cadre de notre étude de Maitrise de Langue frangaise (Ntedondjeu,
2006).

278

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



linguistiques, nous avons pris en considération des faits observés lors des
offices religieux. Il s'agit nommément des objets utilisés, des maniéres de
célébrer, des rituels propres a I'Ouest mais qui sont transférés dans la culture
occidentale.

Pour rendre compte des phénoménes observés, nous nous
proposons de baliser, d’entrée de jeu, le cadre socioculturel de I'étude non
seulement en le situant, mais aussi en présentant les facteurs
sociolinguistiques qui lui sont propres et qui conditionnent les échanges
interculturels. Ensuite, nous analyserons les contacts et transferts culturels a
partir des pratiques linguistiques. Pour finir, l'attention sera focalisée sur les
autres formes de transferts.

1. Profil socioculturel de ’Ouest-Cameroun

Le premier visage que cette région donne aux analystes est celui
d'une communauté trés hétérogene sur le plan des croyances, des habitudes,
de la religion, de la langue, etc. Mais & bien y observer, elle manifeste,
derriére cette diversité apparente, une grande homogénéité tant culturelle que
linguistique, ce qui fait sa spécificité et la singularise comme 'une des zones
les plus marquées culturellement au Cameroun. En effet, désigné sous le nom
générique de « Région Bamiléké » ou « Grassfields », 'ouest-Cameroun est
situé entre le 5¢ et le 6° degré de latitude Nord et couvre environ 6200 km?. Ii
recouvre un vaste ensemble de hauts plateaux supérieurs & 1000 m étagés
de chaque c6té d'un alignement d’édifices volcaniques formant une grande
cassure appelée « la ligne du Cameroun ».

Dans la région, se cotoient deux grandes entités ethniques,
historiques et culturelles. La premiére, les bamilékés, est le groupe humain
majoritaire. La seconde, les Bamouns, occupent la partie orientale de la
région, le Noun. Ces derniers partagent le méme terroir avec les Bamilékés
dont le nom n’est en fait qu’'un vocable administratif, un néologisme issu de la
déformation de I'expression locale « mbalekeo » (Dongmo, 1981: 57) qui
signifie en langue Bali « les gens d’en bas ». Les fondateurs des différentes
chefferies de ce pays sont venus de l'extérieur. C'est le cas de Baleng
Népégué avec ses trente-huit régnes, qui est considéré par Mohammadou
(1986 : 32), comme I'une des plus anciennes chefferies bamiléké. Que ce soit
dans le royaume Bamoun ou les chefferies Bamilékés, étant donné que le
Noun ne constitue pas une barriére culturelle, linguistique ou artistique entre
les deux communautés, les peuples vivent d'une maniére trés dynamique. Les

279

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



moyens d'expressions artistico-culturels* sont variés et se pergoivent non
seulement dans la littérature orale, I'architecture et la sculpture, mais aussi
dans la diversité linguistique et les discours socialisés, comme, par exemple,
le discours d’évangélisation?.

Le plateau bamiléké est essentiellement monothéiste. On croit a
I'existence d’un étre supréme, le «si»® qui est le créateur du monde,
dépassant tous les dieux et génies. L'homme est ainsi au centre d’un triangle
dont le sommet est occupé par I'étre supréme, la base d'un c6té par les dieux,
de l'autre par les ancétres. Par leur intermédiaire, ce dernier s'adresse a I'étre
supréme a l'aide des priéres et des sacrifices. Notons aussi que les Bamilékés
croient a I'action des morts, en particulier les ancétres sur les vivants. Le culte
des morts est & la base de la religion traditionnelle. On doit offrir des sacrifices
a ces derniers en cas de maladies ou d'insuccés et méme en cas de décés
suspects. Malgré 'introduction du christianisme dans la région depuis le début
du XXes, ces pratiques restent encore trés fréquentes (méme en milieux
chrétiens, bien que ce soit trés discret), et la religion chrétienne, dans un tel
contexte, subit inéluctablement les influences de sa nouvelle aire.

Sur le plan linguistique, I'Ouest est d'une diversité remarquable dans
laquelle évolue le frangais. On dénombre plusieurs langues assez proches,
disséminées dans les huit départements de la localité. Nous pouvons citer
entre autres : le Shu Pamen, parlé dans tout le département du Noun; le
Medumba, proche du Shu Pamen, couvre I'ensemble du Département du
Ndé ; le Ngiembong, au Sud-ouest du département de Bamboutos ; le yemba,
parlé dans tout le département de la Menoua ; le Ghomala, parlé dans la Mifi,
le Nkoung-nki, les Hauts-Plateaux et une partie de I'Est de la Menoua et le
Sud des Bamboutos; le fe'e fe’e, dans tout le Haut-Nkam: Bandja,
Babouanton, Fotouni, etc.

A ces langues régionales se sont superposés I'anglais et le francais
qui sont les langues officielles du pays. A la différence de l'anglais, le frangais
s'impose dans les situations de contact. Non seulement il est utilisé dans les
processus d'alphabétisation et d’évangélisation, mais aussi dans les écoles,

4 Pour Harter, cité par Perois et Notue, 1997, p.23), I'art est « Un moyen d’expression privilégié dans les
civilisations africaines. C'est un « marqueur » non seulement de la culture des peuples, mais aussi de
leur organisation sociale, politique, économique et religieuse, partant un de ceux qui permettent aux
hommes d'agir sur leur propre milieu ».

5 Désormais DE.

6 Dieu.

280

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



I'administration, les médias et il est de plus en plus dans les familles, la langue
la plus usitte au détriment des dialectes locaux (Bitia'a Kody, 2001;
Ntedondjeu, 2010). Ses différents modes d’'appropriation traduisent non
seulement I'ame du Bamiléké, qui est resté attachée a son sol, mais aussi la
spécificité culturelle et linguistique de la région, perceptible a travers d'autres
parlers, comme le camfranglais et le pidgin.

2. Cultures, contacts et transferts (inter)culturels

Tandis que les approches culturalistes tendent a représenter les
cultures comme des entités fermées -constituées de systemes de signes
hérités et partagés par l'ensemble des membres- entre lesquels la
compréhension est difficile et la communication a peu prés impossible, Jean
Loup Amselle (2001 : 25) propose d’envisager les cultures « comme ouvertes,
traversées par des clivages, faites et refaites par des rapports de forces
internes et externes ».

En effet, sl est vrai que les cultures sont des sortes de
« programmes mentaux » (Hofstede), il n'en demeure pas moins vrai quelles
sont sans cesse mouvantes, oscillantes, flexibles. C’est pourquoi on congoit
de plus en plus la culture comme une construction permanente de
caractéristiques et de sentiments d’appartenance symbolique marquant des
limites mouvantes entre deux polarités : « le dedans et le dehors » (Blanchet,
2000 : 99), l'ordre et le désordre. A l'intersection de ces polarités, il existe des
appartenances multiples, des espaces mixtes, métissés, interférentiels, qui
sont le lieu des échanges interculturels, des syncrétismes, des changements.

Ainsi, lorsque les personnes de cultures différentes se rencontrent, il
se crée le processus de contact de cultures et de « transfert (inter)culturel ».
Cette derniere notion est apparue dans le cadre d’un repositionnement
conceptuel sur les interactions et les appropriations réciproques. Résultat de
la rencontre entre deux entités culturelles, les transferts culturels désignent les
formes de transmission interculturelle entre différentes cultures. En d’autres
termes, il s'agit des biens et pratiques qui voyagent d’une culture de départ
pour étre regus dans une culture d’accueil.

Selon Laurier Turgeon (1996 : 13), le concept de transfert culturel est
utilisé pour « exprimer les négociations, les interactions et les échanges
complexes qui travaillent les individus et les groupes en situation de contact ».
Ce concept est né dans les études germaniques sur I'impulsion de Michael
Werner et Michel Espagne (1988 : 5) qui s'interrogeaient, non seulement, sur

281

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



I'origine de certains fonds d’archives et de bibliothéque concernant I'histoire
de 'Allemagne, cependant localisés en France ; mais aussi, sur les emprunts
que la culture allemande et frangaise se font 'une a 'autre depuis le XVllle
siecle. En 1986-1987, ils entendent faire de « la maniére dont les cultures
occidentales importent et assimilent des comportements, des textes, des
valeurs, des modes de pensées étrangers [...], un véritable objet de recherche
scientifique ». Comme le souligne Michel Espagne (1999 : 286),

Le terme de transfert n'a pas, a 'exclusion de son emploi en psychanalyse,
de valeur prédéterminée. Mais il implique le développement matériel d’un
objet dans I'espace. Il met I'accent sur les mouvements humains, des
voyages, des transports des livres, des objets d'art ou bien d’'usage courant
a des fins qui n'étaient pas nécessairement intellectuelles. |l sous-entend
une fransformation en profondeur liée a la conjoncture changeante de la
structure d’accueil, car les relations entre les cultures [...] semblent se nouer
en général a des niveaux hétérogénes. C'est la mise en relation de deux
systémes autonomes et asymétriques qu'implique la notion de transfert
culturel.

Dans ce sens, on peut par exemple parler d' «écriture métissée »
pour évoquer l'orientation interculturelle des modes d'expression littéraires,
d' « histoire interculturelle », ou encore de « philosophie interculturelle »
(LUsebrink, op.cit). Au total, ce sont les pratiques concrétes qui se
reproduisent ici; celles qui ne sont constructibles qu'a partir de pratiques
linguistiques et culturelles, de rencontres entre des personnes et des biens
symboliques comme celles qui surviennent lors des pratiques
d’évangélisation.

3. Usages linguistiques comme manifestations du contact culturel

Pour faire passer leur message, les évangélisateurs utilisent le
frangais comme principale langue de communication. Et tel que nous l'avons
dit, celui-ci occupe une place prépondérante dans la communication sociale a
I'Ouest-Cameroun. Non seulement il est la langue des institutions scolaires et
administratives, mais aussi celle des échanges verbaux quotidiens comme le
discours d’évangélisation. Dans ce cas, le frangais est obligé de s'adapter a
son nouveau contexte en prenant les items venus dailleurs, au lieu de les
rejeter. Reprenant Johann Wolfgang von Goethe, Todorov (1986 :19) pense a
cet effet, que « la puissance d’une langue ne se manifeste pas par le fait

282

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



qu'elle rejette ce qui lui est étranger, mais qu'elle se l'incorpore ». Ceci étant,
nous étudierons le contact interculturel a partir des phénoménes d’'emprunts
lexicaux, de néologies de sens et de calques.

3.1. Les emprunts lexicaux
3.1.1. L'emprunt aux langues identitaires

C'est surtout dans les emprunts lexicaux que se singularise la
rencontre entre 'Européen et les peuples de montagne’. Il s’agit de mots pris
dans les langues bamiléké qu’on insére comme tels dans le frangais. Les
termes empruntés sont en rapport avec 'ancrage socioculturel et historique du
plateau comme lillustrent ces exemples® du Yemba :

1- en ce jour du Seigneur ou en vernaculaire nous sommes aujourd’hui le
ngang + recevez mes vives et dévouées salutations®

2- pendant que nous avons les uns qui ouvrent leur coeur pour accueillir le
seigneur, d’autres ferment leur coeur + je crois que nous avons ici mo’o
Teguia qui est un notable + /il y a, i y a/ d'autres notables parmi nous (DE,
p.7)

3- le chrétien ne devrait pas avoir peur de la mort + désirez la mort euh ce
n'est pas avec le ndo qu'on passe ce chemin-la (DE, p.80)

4- clest pour cela aussi que parfois dans certaines sociétés on aimerait
aussi bien devenir magni ou tagni (DE, p.83)

Les termes du Yemba «ngang» (1), «mo’o» (2) «ndo» (3) et

7 Quatre étapes principales caractérisent la rencontre entre les Africains et les Européens: la traite
négriére, l'impérialisme, la colonisation et la mondialisation. Au Moyen Age, 'Européen n'avait qu'une
connaissance superficielle de I'Africain. L'Africain n’était alors qu’un objet de superstition, dans la mesure
ol son espace géographique, inaccessible, constituait pour les Européens une espéce de fantasme.
Selon Sylvie Chalaye, (1998), 'Afrique était avant le XVe siécle inconnue en Europe. Nous voulons
apporter la précision selon laquelle la rencontre entre les peuples de I'Ouest-Cameroun et les Européens
s'est faite, comme chez toutes les autres ethnies du Cameroun, & travers la colonisation allemande. Il
s'agit plus précisément de I'arrivée des premiers commergants allemands sur les cotes camerounaises et
donc la signature du fameux traité Germano-Douala en 1884 fera du Cameroun une colonie allemande.
Voire a ce sujet le volume N°2 de Mont Cameroun : revue africaine d’études interculturelles sur 'espace
germanophone, édité par Albert Gouaffo (2005).

8 Nous sommes conscients du fait que les pratiques observées ne sont pas assez représentatives par
rapport a 'ensemble des résultats de cette analyse, mais nous nous fondons sur le critere de pertinence,
puisque c'est une notion centrale autant en communication interculturelle qu’en sociolinguistique.

9 Cet exemple ne figure pas dans le corpus que nous avons constitué, mais il est tiré du méme contexte.

283

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



« magni, tagni » (4) traduisent des réalités spécifiquement Ouest-Cameroun
que le frangais prend en charge. En effet, le mot « ngang » dans la Menoua
désigne le jour du marché (grand marché) de Dschang puisqu’il en existe
deux, le « meta » étant celui du petit marché. Pour ce qui est du mot « mo'o »,
il est généralement placé devant le nom propre des éminentes personnalités
politico-traditionnelles. Se traduisant littéralement en frangais par «monsieur»,
il permet d’exprimer une certaine marge d'affectivité avec la personne a
laquelle il se rapporte.

Par ailleurs, le terme «ndo» signifie «malédiction». On dira de
quelqu'un qu'il a le «ndo» lorsqu'il a été maudit par ses ancétres. Bien plus,
les lexies «magni» et «tagni» se référent au pere et a la mére des jumeaux.
Cette appellation a fini par s’ancrer dans les meeurs, au point ou ces derniers
ne sont plus désignés par leurs noms propres, mais plutét par la réalité sociale
dont ils font I'objet. Des spécificités de ce genre sont aussi rendues par le
ghomala.

5- voila c'est ¢a quand on n'est n'est-ce pas jumeau gueda n'est-ce pas
dans d’autres traditions parce que ailleurs + quand vous entendez le nom
dans le Ndé (DE ? p.84)

6- si déja deux jours aprés on vous voit déja chez ma’alah chez gambi
chez apostolique je ne sais ces euh ces religions de maison que vous
connaissez mieux que moi (DE, p.16)

7- on comprend ce langage courant dans la téte des gens pendant les
obséques tel est tué tel est envoyé dans telle société secréte par telle
personne qui est entrée dans une voiture fumée tel autre a fait ceci tel a été
vendu dans le famla ceci cela (DE, p.22)

8- la cour des rois est tellement organisée qu'il y a autour du chef + des
notables + on parle des 9 ou mkam vu’u + on parle des 07 ou mkam
sombueh + ceux-la qui traitent directement méme avec le chef + les nwala
(DE, p.25)

Le Ghomala & travers «gueda» (5), gambi (6), ma'alah (6), «famla»
(7) «mkam vu'u, mkam sombueh et nwala» (8), mentionne des faits culturels
qui s'inscrivent dans le quotidien des habitants de I'Ouest-Cameroun.

Alors que « gueda » est un terme quelquefois employé pour désigner
les jumeaux, « gambi » et « ma'alah » eux, sont respectivement empruntés
pour désigner une personne dotée de pouvoirs mystiques, un « voyant » et
une personnalité ressource dans les cultes ancestraux, surtout en ce qui
concerne le mysticisme (« ma’alah » a des pouvoirs qui lui permettent de

284

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



veiller, de protéger le village). C’est dans ce sens qu'on devrait comprendre la
traduction littérale de ce nom par la « mere du village ».

« Famla », pour sa part, désigne la sorcellerie. Celle-ci existe sous
plusieurs formes chez les Bamilékés ou chez différents peuples d’Afrique. Au
dernier exemple, « mkam vu’u », « mkam somnbueh » et « nwala » sont les
notables. Les deux premiers sont des membres de la société secréte des
« neuf » et des « sept », chargés de l'arrestation, et de l'intronisation du
nouveau chef au « la’akam ». Le dernier est 'un des principaux collaborateurs
du chef; celui qui gouverne en son absence.

3.1.2. L'emprunt aux anthroponymes

Dans notre contexte, ce sont des noms spécifiques a I'Ouest-
Cameroun et qui sont plus ou moins présents dans le sémantisme du francais,
mais qui ne peuvent étre compris que dans leur ancrage sociolinguistique,
comme c'est le cas dans les énoncés ci-apres :

9-fily a, iy al dautres la qui ne sont que des pauvres Ntchinda + ceux
qu'on appelle les fendeurs de bois + les batteurs de tam-tams (DE, p. 25)
10- il semble que ici dans la Menoua tout ce qui est Donfack + Kenfack est
jumeau /// Kenfack est le cadet des jumeaux et Kengne c'est + Kengne
aussi veut dire quoi + bon /il n'a, i n’al rien & faire avec les jumeaux + voila
Kengne aussi dans la Mifi veut dire jumeau (DE, p. 84)

11- quand vous entendez le nom dans le Ndé qui se termine par mi
Nganmi sachez directement que : c'est un jumeau + /s'll, si / est jumeau et
s'il porte ce nom qui se termine par mi sans étre jumeau sachez bien qu'il
est le cadet des jumeaux (DE, p.84)

Le nom « Tchinda » (9) désigne celui que porte le serviteur du chef
dans les chefferies bamiléké ; il s'intéresse aux taches les plus rudimentaires.
« Donfack », « Kengne » (10), et « Nganmi » (11) sont les noms généralement
attribués aux jumeaux dans le but de marquer leur singularité par rapport aux
autres enfants. Ceci étant, tous les noms se terminant par « -fack », « -gne »,
« -mi » renvoient soit aux jumeaux, soit a leurs cadets que les yembophones
nomment « Kenfack ».

Au demeurant, tout porte a dire que le frangais dans les pratiques
d’évangélisation & I'Ouest-Cameroun est un espace de découverte de la
culture bamiléké. Autrement dit, le choix des lexies est régi par le choc culturel
et a « une fonction référentielle [car il donne] un savoir encyclopédique sur le

285

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



pays [bamiléké] et ses habitants » (Turgeon, 1996 : 26). Bien plus, il a pour
fonction de «faire couleur locale» (Ulman, 1975 : 163) ou encore de « plonger
['auditoire] immédiatement dans une atmospheére culturelle particuliére, celle
dans laquelle se situe [le discours] » (Ngalasso, 1984 : 18). Sur ce, le frangais
perd son statut d'instrument de domination culturelle pour apparaitre comme
I'atteste Gervais Mendo Ze (2004 : 18), « Un outil pluriel d'intercompréhension
a la fois émancipé et variable qui prend en compte la nécessité de mettre en
contact des hommes et des valeurs pour un dialogue des cultures ».

C'est donc dans les emprunts lexicaux que s'effectue le premier
contact entre la culture d’accueil et la frangaise. Une autre forme, non moins
négligeable, du contact linguistique est bien celle de la néologie de sens.

3.2. Les néologies de sens

D'une maniére générale, on entend par néologisme un mot
nouvellement créé ou un mot déja en usage, mais employé dans un sens
nouveau. La néologie de sens est, & en croire Dubois et al (1994 : 22), un
processus qui « consiste a employer un signifiant existant déja dans la langue
considérée, en lui conférant un contenu qu'il n'avait pas jusqu'alors - que ce
contenu soit conceptuellement nouveau ou qu'il ait été jusque 1a exprimé par
un autre ».

Cette catégorie regroupe les formes attestées en francais standard,
mais ayant subi localement des modifications a cause de linterférence
culturelle. Dans ce cas, le mot subit non pas des modifications de forme ou de
nature grammaticale, mais plutdt de sens. Le discours religieux n'est pas
moins productif en ce qui concerne la néologie de sens. Nos locuteurs se
servent des éléments de leur culture pour exprimer, a travers le francais parlé,
des réalités propres a leur sphére, visibles dans les extensions et les
restrictions de sens.

3.2.1. L'extension de sens

On parle d’extension de sens lorsque le champ sémantique d’'un mot
se voit élargi. Le mot, qui a déja un sens de référence, s'étend pour couvrir un
domaine de signification plus vaste. Autrement dit, en plus du sens
normalement attesté en francais central, les lexies acquiérent de nouvelles
significations. Ce concept d’extension de sens ne peut avoir sa raison d’étre
qu'en fonction du contexte social dans lequel le mot est actualisé. Dans tous

286

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



les cas, le signifiant reste le méme, alors que le signifié est modifié. Notre
corpus nous présente des exemples assez expressifs.

12- on te dit qu'il faut te blinder + et on te blinde pourquoi + on tattache on
vous attache et le blindeur meurt avant toi + ainsi bien aimés notre vie est
cachée en Dieu (DE, 80-81)

13- ce n'est pas avec le ndo qu'on passe ce chemin la on doit étre lavé
purifié de nos ndo avant de passer par ce chemin la (DE, p.80)

14- chez nous, /il y a, i y a/ des pratiques que personne ne peut échapper
s'il y a les jumeaux dans la famille il va arriver un moment ol on vous dira
qu'il faut enlever les jumeaux 110

15- bon maintenant on te dit d'enlever les cranes tu n'enléves pas mais
donne-nous seulement ton argent (DE, p.19)

16- pour obtenir maintenant de I'argent au point qu'il(s) s'égare(nt) ils se
vendent ils vendent méme les leurs parce qu'ils veulent obtenir parce qu'ils
ne veulent pas devenir pauvres

17- les sacrifices les offrandes avec de I'huile les poules sous les arbres sur
les crénes le Seigneur Jésus est venu briser tout cela pour nous libérer
(DE, p.81)

18- parfois méme certains disent au Pasteur a partir du mois de Janvier ne
compte plus sur moi parce que si toutes les funérailles ne finissent pas je ne
mettrais plus pied & 'Eglise (DE, p.86)

Tous les termes présents dans les exemples ci-dessus ont un sens
prédéfini par les dictionnaires. Mais du fait qu'ils ont traversé des frontiéres
géolinguistiques et socioculturelles, leurs sens se sont étendus.

Ainsi dans (12), le vocable « attache » ne s'écarte pas de cette
logique. En effet, « attacher quelqu’un, un animal ou une chose », c'est priver
celui-ci de sa liberté, en réduisant son champ d’action a travers une corde,
une chaine, etc. A bien observer, on se rend a 'évidence que cette lexie
renvoie a d'autres significations liées aux us et coutumes bamilékés. C'est
pourquoi « attacher » signifie aussi freiner quelqu’un par des voies mystiques,
comprometire en usant des maléfices ou encore maudire.

De méme, le verbe « lavé » a I'exemple (13) est un cas d’extension
de sens dans la mesure ou d’autres contenus sémantiques viennent se greffer
sur son sens dénotatif habituel. Dans cette lancée, « lavé » ne voudrait pas

10 Cet exemple ne figure pas dans le volume que nous avons constitué; mais il est pris dans le méme
contexte.

287

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



seulement dire nettoyer (comme laver la vaisselle, le linge, son corps, etc.),
mais aussi « purifier ». Nos informateurs s'approprient ce terme pour faire état
de l'imagerie populaire qui croit sans failles aux malédictions, a la malchance.
Auquel cas, il faut étre « lavé », purifié soit pour les éviter, soit pour s'en
libérer.

En 14 avec la locution verbale «enlever les jumeaux», il est
question des pratiques coutumiéres présentes dans la région au cours
desquelles danses et autres manifestations sont effectuées pour célébrer les
jumeaux et leurs géniteurs. « Enlever les cranes » (15) en revanche, ne
signifie pas seulement les déterrer, mais les déposer dans des lieux sacrés,
en vue de leur vénération. Le verbe « vendre », dans (16), a toujours son sens
dénotatif habituel. Mais I'univers référentiel dans lequel se déroule I'activité se
trouve plus étendu. Sur ce, au lieu de désigner uniquement « commercialisé
dans un lieu précis ou concret connu de tous », comme ce serait le cas pour
toutes les activités commergantes, il signifie aussi « livrer quelqu’un dans des
sociétés sécrétes mystiques contre quelque chose ».

Dans I'énoncé (17), le mot « poule » est générique. Il désigne aussi
bien la femelle que le méale lui méme. Par ailleurs, il désigne les poussins de
sexe différents. En pays bamiléké, ces derniers sont destinés aux sacrifices, le
sexe n'étant pas toujours important. Mais la poule en général, n'est pas un
simple animal ; elle ne sert pas uniquement de communion entre les ancétres
et les vivants, mais elle symbolise aussi le sacrifice, la dévotion et
l'innocence ; d’ou cette extension de sens.

En 18, l'expression « funérailles » est utilisée pour désigner une
cérémonie traditionnelle au cours de laquelle les vivants célébrent leurs
défunts. C'est en quelque sorte 'occasion qui permet d’'adresser un dernier
adieu a ceux-ci. Généralement, et tel est le cas chez les Bamilékés, elles ont
lieu, soit directement aprés linhumation du défunt, soit plusieurs années
aprés. Se caractérisant par 'exubérance, les réjouissances populaires de tout
genre, elles s'accompagnent de danses traditionnelles, folkloriques et de
collations qui témoignent de l'importance qu'on accordait au défunt. On voit
bien que le concept de « funérailles », qui d'emblée renvoie aux cérémonies
accompagnant un enterrement, les obséques, a un sens extensif dans ce
contexte.

Comme on peut le constater, les extensions de sens sont en rapport
immédiat avec I'environnement culturel de nos Prétres et Pasteurs. Les
significations des lexies du frangais de référence changent ou plutét
s'élargissent du fait du contact avec le nouveau cadre culturel qu'est la région

288

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



de I'Ouest et la situation d’énonciation. Ce dialogue de cultures a travers les
pratiques linguistiques est aussi perceptible dans la restriction de sens.

3.2.2- La restriction de sens

Le sens de certaines lexies du frangais se rétrécit au contact avec
I'Ouest. Ce procédé néologique est aussi présent dans le frangais parlé a
I'Ouest que le premier. Les occurrences ci-aprés du DE Tillustrent fort bien :

19. le plus souvent nous allons chez les marabouts chez les sorciers
payer I'amende rappelez-vous I'histoire de cette femme de Bangangté qui
voulait prendre un produit pour protéger sa famille a tué combien d’enfants
(CF, p.45, 11.22-25)

20. nous aussi nous avons les écorces cest la jeune femme qui met la
poudre dans I'huile pour que son mari I'aime et c’'est sous le lit c'est partout
et je vous assure Christ seul nous apporte la lumiere (CF, p.45; 11.27-29)
21 il dit je m’en vais au village parce que la famille se retrouve pour faire le
sacrifice il vient s'excuser comme ¢a auprés du Pasteur (CC, p.19, I.116-
118)

« Marabouts » et «sorciers» (19) sont deux termes presque
identiques sur le plan sémantique. Ce sont des dénominations qu'on attribue a
des personnes réputées pour leur pouvoir magique. Apte a faire du bien ou du
mal, notre locuteur fait allusion a eux dans ce contexte uniquement pour
désigner des gens dotés de forces sataniques, maléfiques, qu'il faut craindre a
tout prix. Il'y a donc restriction du sens de ces termes. Dans le méme ordre
d'idées, « écorces » et « poudre » (20) sont sémantiquement liées et leur sens
restreint. La « poudre » s'obtient en effet & partir de la transformation de
" « écorce ». En d'autres termes, elle est le produit de | « écorce ». Au lieu que
I'« écorce » soit la partie superficielle et protectrice des troncs, des branches
ou des tiges de végétaux, elle est plutdt un objet ayant des pouvoirs
maléfiques sur 'lhomme.

Pour ce qui est de « sacrifice » dans 'exemple (21), nous pouvons
dire que son sens est restreint dans le contexte de I'Ouest-Cameroun. En
effet, il désigne simplement des cérémonies traditionnelles au cours
desquelles libations et offrandes aux dieux sont les bienvenues. Tout ce rituel
a pour objectif d'invoquer l'aide des ancétres et des dieux, afin qu'ils veillent
sur la famille et sur le devenir de I'auteur du sacrifice. Cette restriction de sens
du mot « sacrifice » n'est rien d'autre que le corrélat direct des pratiques

289

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



sociales présentes dans la région de 'Ouest et dans les mentalités lors des
productions langagiéres.

A Tlanalyse, les néologies de sens sont en rapport avec
I'environnement culturel, social et linguistique de nos évangélisateurs. Les
extensions et restrictions de sens sont en général le fruit d’'un sentiment, celui
d’exprimer ou de rechercher une identité. Sur un tout autre plan, le contact a
travers la langue est aussi manifeste dans le frangais par les cas de
transposition volontaire en frangais des expressions et des constructions
propres aux structures des langues bamilékés, appelées calques.

3.3. Les calques

D'aprés Georges MOUNIN (op.cit. : 57), le calque est « une forme
d’emprunt d'une langue a une autre qui consiste a utiliser, non une unité
lexicale de cette autre langue, mais un arrangement structural, les unités
lexicales étant indigénes ». Ainsi défini, nous pouvons dire que les calques
s'enracinent soit a des structures des langues maternelles, soit & des aspects
de la vie culturelle, soit encore de certaines habitudes langagiéres
communautaires. Il consiste a transférer dans une langue les caractéres
propres de relation signifiant/signifi¢ d’'une autre langue sans emprunter de
signifiant ou sans réduire I'un ou l'autre des signifiés sur la base de la
similarité des signifiants. Autrement dit, le calque a trait & la transposition des
éléments d'une langue dans une autre. C'est ce qu'on observe avec le
frangais lorsqu'il est en contact avec les langues bamilékés.

22- si votre gargon est tétu fouettez-le + euh + méme / s'il, si/ a vingt ans +
attachez-le faites-le couchez par terre et fouettez-le pour faire finir sa
tétutesse (DE, p.77)

23- bon maintenant on te dit d'enlever les cranes tu n’enléves pas mais
donne-nous seulement ton argent en ton /absence, @ / fais pas qu’on sache
mais a ta place nous restons par-derriére faire + (DE, p.19)

24- dans un pays dont je vais taire le nom + quelqu’un porte la grossesse
accouche et jette + (DE, p.51)

25- quand vous dites & quelqu’un bonjour que ce soit certainement du fond
du cceur et que le jour soit bon a celui a qui vous adressez cela ne le dites
pas alors que vous avez le ceeur noir envers lui ne dites pas bonjour alors
que dans le cceur vous avez dit mauvais jour (DE, p.56)
26-/ilya,iyallesgensiciquiont le gros ceeur d'abord les enfants ils se
fachent parce papa maman n'ont pas acheté les habits (DE, p.69)

290

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



27- quand tu te diriges quelque part en route tu cognes ton mauvais pied
et tu rentres ++ bien apres il se passe des mauvaises choses la ou tu allais
(DE, p.6)

28- si quelqu’'un me dit quiil y a les beeufs qui me cherchent parce que
cest un cest le contenu de ce qu'on m’a dit (...) si Dieu pense qu’ /il y a, iy
a/les beeufs qui me cherchent qu'il s’en occupe (DE, p.6)

29- quand on veut dire que le chef est mort on ne se tient pas au marché
pour dire le chef est mort (DE, pp.56-57)

30- avec le nouveau né de Jésus le monde a encore un sens je mets ma
main au feu a bas au diable les mariages anti-nature (DE, p.6)

A lobservation, ces expressions sont calquées des structures
syntaxiques et lexicales des langues bamilékés. Il s'agit en fait des formules
stéréotypées propres au parler local et relevant du frangais mésolectal ou
basiletal. Les lexies sont agencées de maniere a produire un signifié propre
aux réalités sociales ; raison de dire que c'est plus l'intention sémantique qui
est exprimée en frangais que la compétence linguistique.

De tout ce qui précéde, il ressort que les calques sont des
expressions métaphoriques et symboliques, caractéristiques de I'ethos du
Bamiléké dont certains aspects sont transposés dans la langue frangaise et
repris par la traduction. Tout compte fait, il y a lieu de dire que les rapports
entre le frangais et la culture identitaire doivent étre appréhendés en termes
de partenariat, de convivialité et non en termes de conflit, ceci dans la mesure
ou les langues et la culture d'accueil s'adapte fort bien a l'autre, en lui
imposant ses marques. C'est aussi de cela qu'il s'agira dans la suite de notre
réflexion, qui s'attardera aux fransferts de pratiques non linguistiques, a
I'acceptation de l'autre.

4. Du transfert des pratiques a I'acceptation de I'autre

On ne peut parler du transfert culturel que si deux ou plusieurs
cultures sont en interaction. Celui-ci inclut non seulement les échanges
verbaux, mais aussi I'ensemble des processus de communication liant des
cultures différentes. Ce faisant, nous nous proposons de I'‘étudier dans le
cadre des pratiques d'évangélisation & I'Ouest-Cameroun en termes de
processus adaptatifs, pour montrer comment l'objet transféré est recu puis
(ré)adapté selon les besoins de la culture d’accueil.

291

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



4.1, Le transfert des pratiques

Faut-il le rappeler, les transferts culturels sont les résultats d’un
rapport de force entre deux ou plusieurs groupes qui échangent pour
s'approprier les biens de I'autre dans le but de s'affirmer!!. En effet, 'une des
formes de transfert culturel qui se produit dans les offices religieux est celui de
lintroduction dans la culture cible des artéfacts propres a cette derniére, ce
que l'on désigne par le terme d'«inculturation ». Nous soulignons que
linculturation fait partie, avec l'interculturation et I'acculturation, d'un triptyque.
Toutefois, l'interculturation sert de concept générique car il désigne le fait que
deux cultures se rencontrent et sinterpénétrent. Les résultats de
linterculturation se manifestent aprés des années, voire des siécles. Parmi
ces résultats, on peut citer deux catégories: les résultats provenant de
I'acculturation (ensemble des phénoménes qui résultent d'un contact continu
et direct entre des groupes d'individus de cultures différentes et qui entrainent
des changements dans les modeéles culturels initiaux de I'un ou des deux
groupes) et ceux provenant de linculturation. A la suite de Ludovic Lado
(2006), nous estimons que linculturation comme forme de transfert méne a
des “cultures hybrides” et a des “identités multiples™2.

Une fois installées dans l'aire géoculturelle de 'Ouest-Cameroun, les
cérémonies d'évangélisation, d'obédience occidentale, subissent des
aménagements au fil du temps. La culture locale ne rejette pas ses maniéres
de faire et de penser en assimilant totalement ce qui est étranger, mais plutot
I'accepte en lui imposant ses marques. Dans cette logique de transparence,
nous allons examiner quelques cas de transfert.

Aujourd’hui, on est trés flatté d’observer que certaines pratiques de
I'Ouest-Cameroun sont présentes lors des offices religieux. Nous relevons a
cet effet trois rites : pour manifester la naissance de Jésus a IEglise, les
chrétiens ne se limitent plus seulement a lire ce qui est écrit dans la Bible,
mais ils 'accompagnent aussi souvent du rituel de naissance, unique en son
genre et spécifique a leur culture. Bien plus, lors de la féte des morts, les

" En tant que conséquence du contact interculturel, I'objet transféré se doit, non pas de contribuer a
I'assimilation de la culture d’accueil, mais lui permettre d’affirmer son identité. C’est pour cette raison que
les objets transférés doivent obéir a la conjoncture de la culture d’accueil. Par conséquent, I'artéfact
culturel de départ subit dans la culture d’arrivée une “Bearbeitung” c’est-a-dire une adaptation (Nganang
1998, Gouaffo 2007).

12 Pour de plus d'amples informations, consulter Daniel Cuche, La notion d'identité dans les sciences
sociales, Paris, La découverte, coll. « Repéres », 2004 (3¢ édition).

292

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



fidéles sont drainés vers I'Eglise avec des photographies de leurs défunts et
organisent des danses accompagnées de pleurs, de cris, bref de tout ce qui
releve de I'ethos du Bamiléké en matiére de funérailles. Dans la méme
logique, lors de certains cultes, on constate a bien des égards que pour
présenter le texte d’Evangile au célébrant, les chrétiens organisent une sorte
de protocole qui simule l'arrivée d’'un chef traditionnel avec a sa suite un
éclaireur, des soldats et des femmes symboliquement accroupies.

Tout ceci pour montrer que les natifs de I'Ouest ne copient pas la
culture occidentale telle quelle : ils adaptent celle-ci a leur contexte. C'est
aussi le cas avec les objets matériels et immatériels.

Nous nous sommes rendu a I'évidence que de plus en plus, les
objets porteurs de significations particuliéres dans la culture d'accueil sont
flagrants dans les milieux religieux chrétiens. A la paroisse Saint Jean-Marie
Vianney de Fokoué comme dans d'autres, nous avons constaté que I'eau de
messe est transportée dans un canari, la quéte est versée dans des
calebasses mi-ouvertes. Partout d'ailleurs, les chants ne sont pas uniquement
rythmés d'instruments modernes, mais également de balafons, de grelots, de
gons et autres du méme registre, auxquels s'associent les danses locales. En
outre, dans certaines contrées, on fait usage de chaises sculptées avec des
raffinements spéciaux et placées a l'autel de maniére hiérarchique, comme
cest le cas dans les chefferies bamilékés. A cela s'ajoutent les tenues
décoratives et vestimentaires : nappes de table, soutanes, vétements de
choristes, etc., qui se rapprochent fort bien des modéles locaux, utilisés pour
marquer une singularité.

Ces rites d'incorporation, de pratiques vestimentaires sont des
moyens de contact par lesquels les transferts culturels se concrétisent et se
fixent. Le fait de transférer les éléments de la culture C1 vers C2 ne
présuppose pas que C2 ne regoit rien de C1. Bien au contraire, le « donner »
implique le « recevoir », donc l'acceptation de l'autre.

4.2- Du syncrétisme a I'acceptation de I'autre

On note a travers I'évangélisation que 'une des caractéristiques de
lidentité culturelle™ des Bamilékés est le syncrétisme, c'est-a-dire que les

'3 Lapierre, cité par Blanchet (op.cit. 115), propose de la considérer non seulement comme ce qui fait
I'unité d’un groupe, sa différence par rapport a d’autres groupes, un ensemble singulier de caractéres

293

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



religions et les pratiques se cotoient comme autant de fagons de vivre qui
traduisent la tolérance propre & ce peuple longtemps meurtri par les guerres et
les conquétes d'indépendance. Ainsi, ses traditions ne constituent plus un
obstacle dans la compréhension et 'acceptation du spiritualisme occidental.
En outre, on ne saurait parler d’assimilation (c'est-a-dire 'abandon de la
premiére religion ou culture au profit de la nouvelle) en ce qui concerne les
pratiques du christianisme; il y a plutét adaptation, intégration et
complémentarité culturelle.

Conclusion

Comment le contact et le transfert de cultures sont-ils manifestes a
travers les cultes d’évangélisation a I'Ouest-Cameroun ? Telle est la question
qui a fait I'objet de notre réflexion. Pour y arriver, nous avons simultanément
emprunté a la sociolinguistique et & la communication interculturelle. Ce
faisant, nous avons étudié tour a tour le contexte socioculturel, le contact
culturel a partir de I'utilisation de la langue frangaise, avant de déboucher sur
les transferts de pratiques non linguistiques. Ce que nous retenons grosso
modo est que I'Ouest-Cameroun n'assimile pas la culture occidentale, il
s'adapte a cette derniére, I'accepte, intégre et la compléte. C’est pourquoi
nous pouvons dire que cette maniere de vivre la rencontre culturelle ne
conduit plus a des polarités et a des clivages, mais méne inévitablement a des
métissages, mais surtout vers ce qu'Edouard Glissant appelle «le
rassemblement des convergences culturelles ».

propres qui signifient, symbolisent cette unité et cette différence, mais aussi la permanence de ce groupe
dans le temps, a travers I'histoire, malgré tous les changements qui 'ont affecté.

294

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



Bibliographie

Amselle, J. L., Branchements : anthropologie de I'universalité des cultures,
Paris, Flammarion, 2001.

Bitjia'a Kody, Z., « Problématique de la cohabitation des langues », in Le
francais, langue africaine: Enjeux et atouts pour la francophonie, Paris,
Publisud, 1999, pp. 80-95.

Bitjia'a Kody, Z., « Attitudes et représentations linguistiques a Yaoundé », in
AJAL, N°2, 2001, Yaoundé, pp.100-124.

Blanche-Benveniste, C. et al., Le frangais parlé. Etudes grammaticales, Paris,
CNRS, 1990.

Boyer, H., Eléments de sociolinguistique. Langue, communication et société,
Paris, Dunod, 1991.

Chalaye, S., Du noir au négre. L'image du noir au théatre (1550-1960), Paris,
1998.

Cuche, D., La notion didentité dans les sciences sociales, Paris, La
découverte, coll. « Reperes », 2004 (3¢ édition).

Dongmo, J-L., Le dynamisme Bamiléké, Thése de doctorat d’Etat, Paris, tome
1,1981.

Espagne, M. et Werner, M., « Présentation », Transferts: les relations
interculturelles dans I'espace franco-allemand (XVille et XIXe siécle),
Paris, Editions Recherche sur les civilisations, 1998.

Gouaffo, A., Wissens- und Kulturtransfert im kolonialen Kontext. Das Beispiel
Kamerun-Deutschland, Wurzburg, 2007.

Gouaffo, A., Le Cameroun et I'Allemagne : expériences coloniales et
postcoloniales, Dschang, Dschang University Press, 2005.

Hofstede, G., Interkulturelle Kommunikation, Interaktion, Fremdwahrnehmung,
Kulturtransfert, Weimar Stuttgart, 2005.

Lado, L., « Cultures hybrides, identités multiples » Repenser linculturation en
Afrique, in Etudes, Tome 4, 2006, p. 452-462.

Laplantine, F. et Nouss, A., Le métissage, Paris, 1997.

Lusebrink, H. J., « Die interkulturelle Dimension der Kulturwissenschaft in den
Fermdsprachenphilologie. Konzepte, Methoden und
Entwicklungsperspektiven  », in  Deutsch als Fremdsprache in
Wissenschart und Unterricht: Arbeitsfelder und Perspektiven. Festschrift
fir Lutz Gétze zum 60. Geburtstag, Frankfurt am Main, 2004, pp. 241-257.

Les concepts de Culture et d'Interculturalité. Approches de définitions et
enjeux pour la recherche en communication interculturelle. Bulletin N°30,

295

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)



avril 1998, en ligne (document consulté le 29 juin 2011).

Mendo Ze, G., « Introduction a la problématique éthnostylistique » in Langues
et communication. Proposition pour I'éthnostylistique, Yaoundé, N°4, Vol |,
2004, p. 15-33.

Mohammadou, E. , « Envahisseurs du Nord et Grassfields Cameroun au
XVllles, le cas du Bamoun », in Sudan sahel studies, Tokyo, 1986, JLCAA,
p. 5.

Mounin, Georges, Dictionnaire de linguistique, Paris, Larousse, 1994.

Ngalasso, M., «Langues, littérature et écriture africaine », Recherche et
travaux, Université de Grenoble, N° 27, 1984, pp. 21-40.

Nganang, A. P., Interkulturalitat und Bearbeitung. Untersuchungen zu Soyinka
und Brecht, 1998.

Ntedondjeu, Michel Narcisse, « Evaluation du plurilinguisme urbain: modalités
et langues en usage a Dschang », in SudLangues, no 13, 2010, pp. 40-59.

Le frangais des discours d’évangélisation a I'Ouest-Cameroun : créativité et
enjeux sociolinguistiques, Mémoire de Maitrise, Université de Dschang
(inédit).

Perois, L. et Notue, J-P., Rois et sculpteurs de I'Ouest-Cameroun. La panthére
et la mygale, Paris, Karthala, 1997.

Todorov, T., « Le croisement des cultures », Communication, vol. 43, 1986.

Turgeon, L., « De l'acculturation aux transferts culturels », Transferts culturels
et métissages Amérique Europe, Paris, L'Harmattan, 1996.

Ulman, S., Précis de sémantique frangaise, Berne, Francke, 1975.

296

BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

