
 277

 
Langue française et pratiques d’évangélisation                               

à l’Ouest-Cameroun : contacts et transferts (inter)culturels 
 

 

Michel Narcisse  NTEDONDJEU1  
Romuald Valentin NKOUDA2  
 
 
Abstract : The Versailles’ agreement of 28th June 1919 marks the end of German 
colonisation in Cameroon. Through this same occasion, it gives to France the power of 
domination upon Cameroon. By then, Cameroon adopts French as official language. 
While imposing itself, the French language gets in contact with subordinate 
sociocultural realities as far as evangelization practices are concerned in West 
Cameroon. Therefore, we are in an interactive process between the « Selves » and 
the « Others » not anymore in terms of polarities but rather in terms of acquisition and 
adaptation of cultural artefacts, which leads directly toward mixing processes.  
Keywords: French language, culture, religious office, borrowing, neology, syncretism. 
 
Introduction 

 
Le pacte colonial entre le Cameroun et l’Allemagne plonge le pays 

dans une nouvelle ère culturelle. Mais après la défaite des troupes allemandes 
lors de la première guerre mondiale, l’une des clauses du traité de Versailles 
place le pays sous le contrôle britannique et français. Cependant, 
l’administration anglaise sera très brève et la France entrera en possession de 
l’ex-colonie allemande en 1920. Elle va de ce fait participer à l’évolution de sa 
nouvelle colonie selon ses aspirations. Sur le plan de la gestion des langues, 
elle prit une série de décisions officielles pour imposer la langue française. En 
s’imposant, le français va entrer en contact avec de nouvelles réalités 
socioculturelles, comme c’est le cas dans les pratiques d’évangélisation où il 
se crée des interactions entre la « Mêmeté » et l’ « Altérité », l’ « Ici » et 
l’« Ailleurs ».  

La présente étude a pour objet de montrer comment la langue 
                                                            

1 Université de Buea, Cameroun. 
2 École Normale Supérieure de Maroua, Cameroun. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 278

française, en rapport avec les pratiques d’évangélisation, prend en charge la 
culture à l’Ouest-Cameroun, d’examiner le phénomène de transfert 
(inter)culturel dans un cadre sociolinguistique particulier. En effet, malgré les 
assauts de la modernité, les peuples des montagnes sont restés très attachés 
aux valeurs traditionnelles. C’est l’une des raisons pour lesquelles, au niveau 
du culte religieux, on observe des pratiques préservées dans la culture 
d’origine bamiléké, mais adoptées et développées dans la culture occidentale. 
On est alors en droit de se demander quels sont les mécanismes mis en jeu 
pour établir le contact entre la culture locale et la culture européenne? 
Comment se manifestent les transferts culturels sous leurs diverses formes ? 

Cette problématique nous situe dans le cadre de la communication 
interculturelle, qui définit des relations entre différentes cultures ; relations qui 
reposent sur plusieurs processus : interaction interculturelle, perception de 
l'autre dans l'interaction, façonnés et transmis par les médias, et enfin, 
transfert et réception entre cultures (Lüsebrink, 1998). A ce champ théorique 
et épistémologique, il convient de prendre en considération les apports de la 
sociolinguistique, dans la mesure où elle problématise les rapports entre la 
langue et société, tout en étudiant non seulement le(s) discours, le(s) texte(s), 
le sujet et la communication, mais aussi les attitudes et les usages, ce qu’on 
appelle les représentations psycho-sociolangagières qui pèsent sur les 
pratiques de la langue et conditionnent leur manifestation (Boyer, 1991 : 51). 
S’inscrivant dans cette logique, il sera question d’interroger le contact et 
transfert (inter)culturel tant du point de vue linguistique, rituel que matériel, 
d’intégrer la dimension sociohistorique dans les analyses, pour voir quel est le 
poids des idées reçues et comment celles-ci sont transférées dans la culture 
d’origine. Dans ce sens, on verra si on peut parler d’adaptation, d’assimilation 
ou d’imitation culturelle à l’Ouest-Cameroun.  

Ce travail est sous-tendu par l’ensemble des pratiques linguistiques, 
des rituels, etc. qui font l’objet des cultes d’évangélisation dans la région de 
l’Ouest-Cameroun. Le matériau linguistique est un corpus de prédication 
religieuse que nous avons enregistré lors des descentes sur le terrain3 dans 
les départements de la région de l’Ouest. Nous avons pu enregistrer et 
transcrire, selon les conventions du Groupe Aixois de Recherche en Syntaxe 
(GARS), un corpus de vingt textes. En ce qui concerne les paramètres non 

                                                            

3 Effectuées en 2005-2006 dans le cadre de notre étude de Maîtrise de Langue française (Ntedondjeu, 
2006). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 279

linguistiques, nous avons pris en considération des faits observés lors des 
offices religieux. Il s’agit nommément des objets utilisés, des manières de 
célébrer, des rituels propres à l’Ouest mais qui sont transférés dans la culture 
occidentale.  

Pour rendre compte des phénomènes observés, nous nous 
proposons de baliser, d’entrée de jeu, le cadre socioculturel de l’étude non 
seulement en le situant, mais aussi en présentant les facteurs 
sociolinguistiques qui lui sont propres et qui conditionnent les échanges 
interculturels. Ensuite, nous analyserons les contacts et transferts culturels à 
partir des pratiques linguistiques. Pour finir, l’attention sera focalisée sur les 
autres formes de transferts.  
 
1. Profil socioculturel de l’Ouest-Cameroun 

 
Le premier visage que cette région donne aux analystes est celui 

d’une communauté très hétérogène sur le plan des croyances, des habitudes, 
de la religion, de la langue, etc. Mais à bien y observer, elle manifeste, 
derrière cette diversité apparente, une grande homogénéité tant culturelle que 
linguistique, ce qui fait sa spécificité et la singularise comme l’une des zones 
les plus marquées culturellement au Cameroun. En effet, désigné sous le nom 
générique de « Région Bamiléké » ou « Grassfields », l’ouest-Cameroun est 
situé entre le 5e et le 6e degré de latitude Nord et couvre environ 6200 km2. Il 
recouvre un vaste ensemble de hauts plateaux supérieurs à 1000 m étagés 
de chaque côté d’un alignement d’édifices volcaniques formant une grande 
cassure appelée « la ligne du Cameroun ». 

Dans la région, se côtoient deux grandes entités ethniques, 
historiques et culturelles. La première, les bamilékés, est le groupe humain 
majoritaire. La seconde, les Bamouns, occupent la partie orientale de la 
région, le Noun. Ces derniers partagent le même terroir avec les Bamilékés 
dont le nom n’est en fait qu’un vocable administratif, un néologisme issu de la 
déformation de l’expression locale « mbalekeo » (Dongmo, 1981 : 57) qui 
signifie en langue Bali « les gens d’en bas ». Les fondateurs des différentes 
chefferies de ce pays sont venus de l’extérieur. C’est le cas de Baleng 
Népégué avec ses trente-huit règnes, qui est considéré par Mohammadou 
(1986 : 32), comme l’une des plus anciennes chefferies bamiléké. Que ce soit 
dans le royaume Bamoun ou les chefferies Bamilékés, étant donné que le 
Noun ne constitue pas une barrière culturelle, linguistique ou artistique entre 
les deux communautés, les peuples vivent d’une manière très dynamique. Les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 280

moyens d’expressions artistico-culturels4 sont variés et se perçoivent non 
seulement dans la littérature orale, l’architecture et la sculpture, mais aussi 
dans la diversité linguistique et les discours socialisés, comme, par exemple, 
le discours d’évangélisation5. 

Le plateau bamiléké est essentiellement monothéiste. On croit à 
l’existence d’un être suprême, le « si »6 qui est le créateur du monde, 
dépassant tous les dieux et génies. L’homme est ainsi au centre d’un triangle 
dont le sommet est occupé par l’être suprême, la base d’un côté par les dieux, 
de l’autre par les ancêtres. Par leur intermédiaire, ce dernier s’adresse à l’être 
suprême à l’aide des prières et des sacrifices. Notons aussi que les Bamilékés 
croient à l’action des morts, en particulier les ancêtres sur les vivants. Le culte 
des morts est à la base de la religion traditionnelle. On doit offrir des sacrifices 
à ces derniers en cas de maladies ou d’insuccès et même en cas de décès 
suspects. Malgré l’introduction du christianisme dans la région depuis le début 
du XXes, ces pratiques restent encore très fréquentes (même en milieux 
chrétiens, bien que ce soit très discret), et la religion chrétienne, dans un tel 
contexte, subit inéluctablement les influences de sa nouvelle aire.  

Sur le plan linguistique, l’Ouest est d’une diversité remarquable dans 
laquelle évolue le français. On dénombre plusieurs langues assez proches, 
disséminées dans les huit départements de la localité. Nous pouvons citer 
entre autres : le Shu Pamen, parlé dans tout le département du Noun ; le 
Medumba, proche du Shu Pamen, couvre l’ensemble du Département du 
Ndé ; le Ngiembong, au Sud-ouest du département de Bamboutos ; le yemba, 
parlé dans tout le département de la Menoua ; le Ghomala, parlé dans la Mifi, 
le Nkoung-nki, les Hauts-Plateaux et une partie de l’Est de la Menoua et le 
Sud des Bamboutos ; le fe’e fe’e, dans tout le Haut-Nkam : Bandjà, 
Babouanton, Fotouni, etc.  

A ces langues régionales se sont superposés l’anglais et le français 
qui sont les langues officielles du pays. A la différence de l’anglais, le français 
s’impose dans les situations de contact. Non seulement il est utilisé dans les 
processus d’alphabétisation et d’évangélisation, mais aussi dans les écoles, 

                                                            

4 Pour Harter, cité par Perois et Notue, 1997, p.23), l’art est « Un moyen d’expression privilégié dans les 
civilisations africaines. C’est un « marqueur » non seulement de la culture des peuples, mais aussi de 
leur organisation sociale, politique, économique et religieuse, partant un de ceux qui permettent aux 
hommes d’agir sur leur propre milieu ». 
5 Désormais DE. 
6 Dieu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 281

l’administration, les médias et il est de plus en plus dans les familles, la langue 
la plus usitée au détriment des dialectes locaux (Bitja’a Kody, 2001; 
Ntedondjeu, 2010). Ses différents modes d’appropriation traduisent non 
seulement l’âme du Bamiléké, qui est resté attachée à son sol, mais aussi la 
spécificité culturelle et linguistique de la région, perceptible à travers d’autres 
parlers, comme le camfranglais et le pidgin. 
 
2. Cultures, contacts et transferts (inter)culturels  

 
Tandis que les approches culturalistes tendent à représenter les 

cultures comme des entités fermées -constituées de systèmes de signes 
hérités et partagés par l’ensemble des membres- entre lesquels la 
compréhension est difficile et la communication à peu près impossible, Jean 
Loup Amselle (2001 : 25) propose d’envisager les cultures « comme ouvertes, 
traversées par des clivages, faites et refaites par des rapports de forces 
internes et externes ».  

En effet, s’il est vrai que les cultures sont des sortes de 
« programmes mentaux » (Hofstede), il n’en demeure pas moins vrai qu’elles 
sont sans cesse mouvantes, oscillantes, flexibles. C’est pourquoi on conçoit 
de plus en plus la culture comme une construction permanente de 
caractéristiques et de sentiments d’appartenance symbolique marquant des 
limites mouvantes entre deux polarités : « le dedans et le dehors » (Blanchet, 
2000 : 99), l’ordre et le désordre. A l’intersection de ces polarités, il existe des 
appartenances multiples, des espaces mixtes, métissés, interférentiels, qui 
sont le lieu des échanges interculturels, des syncrétismes, des changements. 

Ainsi, lorsque les personnes de cultures différentes se rencontrent, il 
se crée le processus de contact de cultures et de « transfert (inter)culturel ». 
Cette dernière notion est apparue dans le cadre d’un repositionnement 
conceptuel sur les interactions et les appropriations réciproques. Résultat de 
la rencontre entre deux entités culturelles, les transferts culturels désignent les 
formes de transmission interculturelle entre différentes cultures. En d’autres 
termes, il s’agit des biens et pratiques qui voyagent d’une culture de départ 
pour être reçus dans une culture d’accueil.  

Selon Laurier Turgeon (1996 : 13), le concept de transfert culturel est 
utilisé pour « exprimer les négociations, les interactions et les échanges 
complexes qui travaillent les individus et les groupes en situation de contact ». 
Ce concept est né dans les études germaniques sur l’impulsion de Michael 
Werner et Michel Espagne (1988 : 5) qui s’interrogeaient, non seulement, sur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 282

l’origine de certains fonds d’archives et de bibliothèque concernant l’histoire 
de l’Allemagne, cependant localisés en France ; mais aussi, sur les emprunts 
que la culture allemande et française se font l’une à l’autre depuis le XVIIIè 
siècle. En 1986-1987, ils entendent faire de « la manière dont les cultures 
occidentales importent et assimilent des comportements, des textes, des 
valeurs, des modes de pensées étrangers […], un véritable objet de recherche 
scientifique ». Comme le souligne Michel Espagne (1999 : 286), 

 
Le terme de transfert n’a pas, à l’exclusion de son emploi en psychanalyse, 
de valeur prédéterminée. Mais il implique le développement matériel d’un 
objet dans l’espace. Il met l’accent sur les mouvements humains, des 
voyages, des transports des livres, des objets d’art ou bien d’usage courant 
à des fins qui n’étaient pas nécessairement intellectuelles. Il sous-entend 
une transformation en profondeur liée à la conjoncture changeante de la 
structure d’accueil, car les relations entre les cultures […] semblent se nouer 
en général à des niveaux hétérogènes. C’est la mise en relation de deux 
systèmes autonomes et asymétriques qu’implique la notion de transfert 
culturel. 
 

   Dans ce sens, on peut par exemple parler d' «écriture métissée » 
pour évoquer l'orientation interculturelle des modes d'expression littéraires, 
d' « histoire interculturelle », ou encore de « philosophie interculturelle » 
(Lüsebrink, op.cit.). Au total, ce sont les pratiques concrètes qui se 
reproduisent ici ; celles qui ne sont constructibles qu’à partir de pratiques 
linguistiques et culturelles, de rencontres entre des personnes et des biens 
symboliques comme celles qui surviennent lors des pratiques 
d’évangélisation. 
 
3. Usages linguistiques comme manifestations du contact culturel  
 
  Pour faire passer leur message, les évangélisateurs utilisent le 
français comme principale langue de communication. Et tel que nous l’avons 
dit, celui-ci occupe une place prépondérante dans la communication sociale à 
l’Ouest-Cameroun. Non seulement il est la langue des institutions scolaires et 
administratives, mais aussi celle des échanges verbaux quotidiens comme le 
discours d’évangélisation. Dans ce cas, le français est obligé de s’adapter à 
son nouveau contexte en prenant les items venus d’ailleurs, au lieu de les 
rejeter. Reprenant Johann Wolfgang von Goethe, Todorov (1986 :19) pense à 
cet effet, que « la puissance d’une langue ne se manifeste pas par le fait 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 283

qu’elle rejette ce qui lui est étranger, mais qu’elle se l’incorpore ». Ceci étant, 
nous étudierons le contact interculturel à partir des phénomènes d’emprunts 
lexicaux, de néologies de sens et de calques. 

3.1. Les emprunts lexicaux 
 
3.1.1. L’emprunt aux langues identitaires 
 

C’est surtout dans les emprunts lexicaux que se singularise la 
rencontre entre l’Européen et les peuples de montagne7. Il s’agit de mots pris 
dans les langues bamiléké qu’on insère comme tels dans le français. Les 
termes empruntés sont en rapport avec l’ancrage socioculturel et historique du 
plateau comme l’illustrent ces exemples8 du Yemba : 

 
1- en ce jour du Seigneur où en vernaculaire nous sommes aujourd’hui le 
ngang + recevez mes vives et dévouées salutations9 
2- pendant que nous avons les uns qui ouvrent leur cœur pour accueillir le 
seigneur, d’autres ferment leur cœur + je crois que nous avons ici mo’o 
Teguia qui est un notable + / il y a, i y a / d’autres notables parmi nous (DE, 
p.7) 
3- le chrétien ne devrait pas avoir peur de la mort + désirez la mort euh ce 
n’est pas avec le ndo qu’on passe ce chemin-là  (DE, p.80) 
4- c’est pour cela aussi que parfois dans certaines sociétés on aimerait 
aussi bien devenir magni ou tagni  (DE, p.83) 
 
Les termes du Yemba « ngang » (1), « mo’o » (2) « ndo » (3) et         

                                                            

7 Quatre étapes principales caractérisent la rencontre entre les Africains et les Européens : la traite 
négrière, l’impérialisme, la colonisation et la mondialisation. Au Moyen Âge, l’Européen n’avait qu’une 
connaissance superficielle de l’Africain. L’Africain n’était alors qu’un objet de superstition, dans la mesure 
où son espace géographique, inaccessible, constituait pour les Européens une espèce de fantasme. 
Selon Sylvie Chalaye, (1998), l’Afrique était avant le XVe siècle inconnue en Europe. Nous voulons 
apporter la précision selon laquelle la rencontre entre les peuples de l’Ouest-Cameroun et les Européens 
s’est faite, comme chez toutes les autres ethnies du Cameroun, à travers la colonisation allemande. Il 
s’agit plus précisément de l’arrivée des premiers commerçants allemands sur les côtes camerounaises et 
donc la signature du fameux traité Germano-Douala en 1884 fera du Cameroun une colonie allemande. 
Voire à ce sujet le volume N°2 de Mont Cameroun : revue africaine d’études interculturelles sur l’espace 
germanophone, édité par Albert Gouaffo (2005).  
8 Nous sommes conscients du fait que les pratiques observées ne sont pas assez représentatives par 
rapport à l’ensemble des résultats de cette analyse, mais nous nous fondons sur le critère de pertinence, 
puisque c’est une notion centrale autant en communication interculturelle qu’en sociolinguistique. 
9 Cet exemple ne figure pas dans le corpus que nous avons constitué, mais il est tiré du même contexte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 284

« magni, tagni » (4) traduisent des réalités spécifiquement Ouest-Cameroun 
que le français prend en charge. En effet, le mot « ngang » dans la Menoua 
désigne le jour du marché (grand marché) de Dschang puisqu’il en existe 
deux, le « meta » étant celui du petit marché. Pour ce qui est du mot « mo’o », 
il est généralement placé devant le nom propre des éminentes personnalités 
politico-traditionnelles. Se traduisant littéralement en français par «monsieur», 
il permet d’exprimer une certaine marge d’affectivité avec la personne à 
laquelle il se rapporte. 
  Par ailleurs, le terme «ndo» signifie «malédiction». On dira de 
quelqu’un qu’il a le «ndo» lorsqu’il a été maudit par ses ancêtres. Bien plus, 
les lexies «magni» et «tagni» se réfèrent au père et à la mère des jumeaux. 
Cette appellation a fini par s’ancrer dans les mœurs, au point où ces derniers 
ne sont plus désignés par leurs noms propres, mais plutôt par la réalité sociale 
dont ils font l’objet. Des spécificités de ce genre sont aussi rendues par le 
ghomala.  
 

5- voilà c’est ça quand on n’est n’est-ce pas jumeau gueda n’est-ce pas 
dans d’autres traditions parce que ailleurs + quand vous entendez le nom 
dans le Ndé (DE ? p.84) 
6- si déjà deux jours après on vous voit déjà chez ma’alah chez gambi 
chez apostolique je ne sais ces euh ces religions de maison que vous 
connaissez mieux que moi (DE, p.16) 
7- on comprend ce langage courant dans la tête des gens pendant les 
obsèques tel est tué tel est envoyé dans telle société secrète par telle 
personne qui est entrée dans une voiture fumée tel autre a fait ceci tel a été 
vendu dans le famla ceci cela  (DE, p.22) 
8- la cour des rois est tellement organisée qu’il y a autour du chef + des 
notables + on parle des 9 ou mkam vu’u + on parle des 07 ou mkam 
sombueh + ceux-là qui traitent directement même avec le chef + les nwala  
(DE, p.25) 
 

  Le Ghomala à travers «gueda» (5), gambi (6), ma’alah (6), «famla» 
(7) «mkam vu’u, mkam sombueh et nwala» (8), mentionne des faits culturels 
qui s’inscrivent dans le quotidien des habitants de l’Ouest-Cameroun. 

Alors que « gueda » est un terme quelquefois employé pour désigner 
les jumeaux, « gambi » et « ma’alah » eux, sont respectivement empruntés 
pour désigner une personne dotée de pouvoirs mystiques, un « voyant » et 
une personnalité ressource dans les cultes ancestraux, surtout en ce qui 
concerne le mysticisme (« ma’alah » a des pouvoirs qui lui permettent de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 285

veiller, de protéger le village). C’est dans ce sens qu’on devrait comprendre la 
traduction littérale de ce nom par la « mère du village ». 

« Famla », pour sa part, désigne la sorcellerie. Celle-ci existe sous 
plusieurs formes chez les Bamilékés ou chez différents peuples d’Afrique. Au 
dernier exemple,   « mkam vu’u », « mkam somnbueh » et « nwala » sont les 
notables. Les deux premiers sont des membres de la société secrète des       
« neuf » et des « sept », chargés de l’arrestation, et de l’intronisation du 
nouveau chef au « la’akam ». Le dernier est l’un des principaux collaborateurs 
du chef ; celui qui gouverne en son absence.  

 
3.1.2. L’emprunt aux anthroponymes 
 
  Dans notre contexte, ce sont des noms spécifiques à l’Ouest-
Cameroun et qui sont plus ou moins présents dans le sémantisme du français, 
mais qui ne peuvent être compris que dans leur ancrage sociolinguistique, 
comme c’est le cas dans les énoncés ci-après : 
 

9- /il y a, i y a/ d’autres là qui ne sont que des pauvres Ntchinda + ceux 
qu’on appelle les fendeurs de bois + les batteurs de tam-tams (DE, p. 25) 
10- il semble que ici dans la Menoua tout ce qui est Donfack + Kenfack est 
jumeau /// Kenfack est le cadet des jumeaux et Kengne c’est + Kengne 
aussi veut dire quoi + bon / il n’a, i n’a/ rien à faire avec les jumeaux + voilà 
Kengne aussi dans la Mifi veut dire jumeau (DE, p. 84) 
11- quand vous entendez le nom dans le Ndé qui se termine par mi 
Nganmi sachez directement que : c’est un jumeau + /s’il, si / est jumeau et 
s’il porte ce nom qui se termine par mi sans être jumeau sachez bien qu’il 
est le cadet des jumeaux (DE, p.84) 

 
 Le nom « Tchinda » (9) désigne celui que porte le serviteur du chef 

dans les chefferies bamiléké ; il s’intéresse aux tâches les plus rudimentaires. 
« Donfack », « Kengne » (10), et « Nganmi » (11) sont les noms généralement 
attribués aux jumeaux dans le but de marquer leur singularité par rapport aux 
autres enfants. Ceci étant, tous les noms se terminant par « -fack », « -gne », 
« -mi » renvoient soit aux jumeaux, soit à leurs cadets que les yembophones 
nomment « Kenfack ». 
   Au demeurant, tout porte à dire que le français dans les pratiques 
d’évangélisation à l’Ouest-Cameroun est un espace de découverte de la 
culture bamiléké. Autrement dit, le choix des lexies est régi par le choc culturel 
et a « une fonction référentielle [car il donne] un savoir encyclopédique sur le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 286

pays [bamiléké] et ses habitants » (Turgeon, 1996 : 26). Bien plus, il a pour 
fonction de «faire couleur locale» (Ulman, 1975 : 163) ou encore de « plonger 
[l’auditoire] immédiatement dans une atmosphère culturelle particulière, celle 
dans laquelle se situe [le discours] » (Ngalasso, 1984 : 18). Sur ce, le français 
perd son statut d’instrument de domination culturelle pour apparaître comme 
l’atteste Gervais Mendo Ze (2004 : 18), « Un outil pluriel d’intercompréhension 
à la fois émancipé et variable qui prend en compte la nécessité de mettre en 
contact des hommes et des valeurs pour un dialogue des cultures ». 
  C’est donc dans les emprunts lexicaux que s’effectue le premier 
contact entre la culture d’accueil et la française. Une autre forme, non moins 
négligeable, du contact linguistique est bien celle de la néologie de sens.  
 
3.2. Les néologies de sens 

 
D’une manière générale, on entend par néologisme un mot 

nouvellement créé ou un mot déjà en usage, mais employé dans un sens 
nouveau. La néologie de sens est, à en croire Dubois et al (1994 : 22), un 
processus qui « consiste à employer un signifiant existant déjà dans la langue 
considérée, en lui conférant un contenu qu’il n’avait pas jusqu’alors - que ce 
contenu soit conceptuellement nouveau ou qu’il ait été jusque là exprimé par 
un autre ». 

Cette catégorie regroupe les formes attestées en français standard, 
mais ayant subi localement des modifications à cause de l’interférence 
culturelle. Dans ce cas, le mot subit non pas des modifications de forme ou de 
nature grammaticale, mais plutôt de sens. Le discours religieux n’est pas 
moins productif en ce qui concerne la néologie de sens. Nos locuteurs se 
servent des éléments de leur culture pour exprimer, à travers le français parlé, 
des réalités propres à leur sphère, visibles dans les extensions et les 
restrictions de sens. 

 
3.2.1. L’extension de sens 
 
  On parle d’extension de sens lorsque le champ sémantique d’un mot 
se voit élargi. Le mot, qui a déjà un sens de référence, s’étend pour couvrir un 
domaine de signification plus vaste. Autrement dit, en plus du sens 
normalement attesté en français central, les lexies acquièrent de nouvelles 
significations. Ce concept d’extension de sens ne peut avoir sa raison d’être 
qu’en fonction du contexte social dans lequel le mot est actualisé. Dans tous 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 287

les cas, le signifiant reste le même, alors que le signifié est modifié. Notre 
corpus nous présente des exemples assez expressifs.  

 
12- on te dit qu’il faut te blinder + et on te blinde pourquoi + on t’attache on 
vous attache et le blindeur meurt avant toi + ainsi bien aimés notre vie est 
cachée en Dieu  (DE, 80-81) 
13- ce n’est pas avec le ndo qu’on passe ce chemin là on doit être lavé 
purifié de nos ndo avant de passer par ce chemin là  (DE, p.80) 
14- chez nous, / il y a, i y a / des pratiques que personne ne peut échapper 
s’il y a les jumeaux dans la famille il va arriver un moment où on vous dira 
qu’il faut enlever les jumeaux 110   
15- bon maintenant on te dit d’enlever les crânes tu n’enlèves pas mais 
donne-nous seulement ton argent (DE, p.19)  
16- pour obtenir maintenant de l’argent au point qu’il(s) s’égare(nt) ils se 
vendent ils vendent même les leurs parce qu’ils veulent obtenir parce qu’ils 
ne veulent pas devenir pauvres 
17- les sacrifices les offrandes avec de l’huile les poules sous les arbres sur 
les crânes le Seigneur Jésus est venu briser tout cela pour nous libérer  
(DE, p.81) 
18- parfois même certains disent au Pasteur à partir du mois de Janvier ne 
compte plus sur moi parce que si toutes les funérailles ne finissent pas je ne 
mettrais plus pied à l’Eglise  (DE, p.86) 
 
Tous les termes présents dans les exemples ci-dessus ont un sens 

prédéfini par les dictionnaires. Mais du fait qu’ils ont traversé des frontières 
géolinguistiques et socioculturelles, leurs sens se sont étendus. 

Ainsi dans (12), le vocable « attache » ne s’écarte pas de cette 
logique. En effet, « attacher quelqu’un, un animal ou une chose », c’est priver 
celui-ci de sa liberté, en réduisant son champ d’action à travers une corde, 
une chaîne, etc. A bien observer, on se rend à l’évidence que cette lexie 
renvoie à d’autres significations liées aux us et coutumes bamilékés. C’est 
pourquoi « attacher » signifie aussi freiner quelqu’un par des voies mystiques, 
compromettre en usant des maléfices ou encore maudire.  

De même, le verbe « lavé » à l’exemple (13) est un cas d’extension 
de sens dans la mesure où d’autres contenus sémantiques viennent se greffer 
sur son sens dénotatif habituel. Dans cette lancée, « lavé » ne voudrait pas 
                                                            

10 Cet exemple ne figure pas dans le volume que nous avons constitué; mais il est pris dans le même 
contexte.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 288

seulement dire nettoyer (comme laver la vaisselle, le linge, son corps, etc.), 
mais aussi « purifier ». Nos informateurs s’approprient ce terme pour faire état 
de l’imagerie populaire qui croit sans failles aux malédictions, à la malchance. 
Auquel cas, il faut être « lavé », purifié soit pour les éviter, soit pour s’en 
libérer.  

En 14 avec la locution verbale « enlever les jumeaux », il est 
question des pratiques coutumières présentes dans la région au cours 
desquelles danses et autres manifestations sont effectuées pour célébrer les 
jumeaux et leurs géniteurs. « Enlever les crânes » (15) en revanche, ne 
signifie pas seulement les déterrer, mais les déposer dans des lieux sacrés, 
en vue de leur vénération. Le verbe « vendre », dans (16), a toujours son sens 
dénotatif habituel. Mais l’univers référentiel dans lequel se déroule l’activité se 
trouve plus étendu. Sur ce, au lieu de désigner uniquement « commercialisé 
dans un lieu précis ou concret connu de tous », comme ce serait le cas pour 
toutes les activités commerçantes, il signifie aussi « livrer quelqu’un dans des 
sociétés sécrètes mystiques contre quelque chose ».  

Dans l’énoncé (17), le mot « poule » est générique. Il désigne aussi 
bien la femelle que le mâle lui même. Par ailleurs, il désigne les poussins de 
sexe différents. En pays bamiléké, ces derniers sont destinés aux sacrifices, le 
sexe n’étant pas toujours important. Mais la poule en général, n’est pas un 
simple animal ; elle ne sert pas uniquement de communion entre les ancêtres 
et les vivants, mais elle symbolise aussi le sacrifice, la dévotion et 
l’innocence ; d’où cette extension de sens. 

En 18, l’expression « funérailles » est utilisée pour désigner une 
cérémonie traditionnelle au cours de laquelle les vivants célèbrent leurs 
défunts. C’est en quelque sorte l’occasion qui permet d’adresser un dernier 
adieu à ceux-ci. Généralement, et tel est le cas chez les Bamilékés, elles ont 
lieu, soit directement après l’inhumation du défunt, soit plusieurs années 
après. Se caractérisant par l’exubérance, les réjouissances populaires de tout 
genre, elles s’accompagnent de danses traditionnelles, folkloriques et de 
collations qui témoignent de l’importance qu’on accordait au défunt. On voit 
bien que le concept de « funérailles », qui d’emblée renvoie aux cérémonies 
accompagnant un enterrement, les obsèques, a un sens extensif dans ce 
contexte. 

Comme on peut le constater, les extensions de sens sont en rapport 
immédiat avec l’environnement culturel de nos Prêtres et Pasteurs. Les 
significations des lexies du français de référence changent ou plutôt 
s’élargissent du fait du contact avec le nouveau cadre culturel qu’est la région 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 289

de l’Ouest et la situation d’énonciation. Ce dialogue de cultures à travers les 
pratiques linguistiques est aussi perceptible dans la restriction de sens. 

 
3.2.2- La restriction de sens 

 
Le sens de certaines lexies du français se rétrécit au contact avec 

l’Ouest. Ce procédé néologique est aussi présent dans le français parlé à 
l’Ouest que le premier. Les occurrences ci-après du DE l’illustrent fort bien : 

 
19- le plus souvent nous allons chez les marabouts chez les sorciers 
payer l’amende rappelez-vous l’histoire de cette femme de Bangangté qui 
voulait prendre un produit pour protéger sa famille a tué combien d’enfants 
(CF, p.45, ll.22-25) 
20- nous aussi nous avons les écorces c’est la jeune femme qui met la 
poudre dans l’huile pour que son mari l’aime et c’est sous le lit c’est partout 
et je vous assure Christ seul nous apporte la lumière  (CF, p.45 ; ll.27-29) 
21- il dit je m’en vais au village parce que la famille se retrouve pour faire le 
sacrifice il vient s’excuser comme ça auprès du Pasteur (CC, p.19, l.116-
118) 
 
« Marabouts » et « sorciers » (19) sont deux termes presque 

identiques sur le plan sémantique. Ce sont des dénominations qu’on attribue à 
des personnes réputées pour leur pouvoir magique. Apte à faire du bien ou du 
mal, notre locuteur fait allusion à eux dans ce contexte uniquement pour 
désigner des gens dotés de forces sataniques, maléfiques, qu’il faut craindre à 
tout prix. Il y a donc restriction du sens de ces termes. Dans le même ordre 
d’idées, « écorces » et « poudre » (20) sont sémantiquement liées et leur sens 
restreint. La « poudre » s’obtient en effet à partir de la transformation de 
l’ « écorce ». En d’autres termes, elle est le produit de l « écorce ». Au lieu que 
l’« écorce » soit la partie superficielle et protectrice des troncs, des branches 
ou des tiges de végétaux, elle est plutôt un objet ayant des pouvoirs 
maléfiques sur l’homme.  

Pour ce qui est de « sacrifice » dans l’exemple (21), nous pouvons 
dire que son sens est restreint dans le contexte de l’Ouest-Cameroun. En 
effet, il désigne simplement des cérémonies traditionnelles au cours 
desquelles libations et offrandes aux dieux sont les bienvenues. Tout ce rituel 
a pour objectif d’invoquer l’aide des ancêtres et des dieux, afin qu’ils veillent 
sur la famille et sur le devenir de l’auteur du sacrifice. Cette restriction de sens 
du mot « sacrifice » n’est rien d’autre que le corrélat direct des pratiques 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 290

sociales présentes dans la région de l’Ouest et dans les mentalités lors des 
productions langagières. 

A l’analyse, les néologies de sens sont en rapport avec 
l’environnement culturel, social et linguistique de nos évangélisateurs. Les 
extensions et restrictions de sens sont en général le fruit d’un sentiment, celui 
d’exprimer ou de rechercher une identité. Sur un tout autre plan, le contact à 
travers la langue est aussi manifeste dans le français par les cas de 
transposition volontaire en français des expressions et des constructions 
propres aux structures des langues bamilékés, appelées calques. 
 
3.3. Les calques 
 
  D’après Georges MOUNIN (op.cit. : 57), le calque est « une forme 
d’emprunt d’une langue à une autre qui consiste à utiliser, non une unité 
lexicale de cette autre langue, mais un arrangement structural, les unités 
lexicales étant indigènes ». Ainsi défini, nous pouvons dire que les calques 
s’enracinent soit à des structures des langues maternelles, soit à des aspects 
de la vie culturelle, soit encore de certaines habitudes langagières 
communautaires. Il consiste à transférer dans une langue les caractères 
propres de relation signifiant/signifié d’une autre langue sans emprunter de 
signifiant ou sans réduire l’un ou l’autre des signifiés sur la base de la 
similarité des signifiants. Autrement dit, le calque a trait à la transposition des 
éléments d’une langue dans une autre. C’est ce qu’on observe avec le 
français lorsqu’il est en contact avec les langues bamilékés.  

 
22- si votre garçon est têtu fouettez-le + euh + même / s’il, si / a vingt ans + 
attachez-le faites-le couchez par terre et fouettez-le pour faire finir sa 
têtutesse  (DE, p.77) 
23- bon maintenant on te dit d’enlever les crânes tu n’enlèves pas mais 
donne-nous seulement ton argent en ton /absence, Ø / fais pas qu’on sache 
mais à ta place nous restons par-derrière faire +  (DE, p.19) 
24- dans un pays dont je vais taire le nom + quelqu’un porte la grossesse 
accouche et jette +  (DE, p.51) 
25- quand vous dites à quelqu’un bonjour que ce soit certainement du fond 
du cœur et que le jour soit bon à celui à qui vous adressez cela ne le dites 
pas alors que vous avez le cœur noir envers lui ne dites pas bonjour alors 
que dans le cœur vous avez dit mauvais jour  (DE, p.56) 
26- / il y a, i y a / les gens ici qui ont le gros cœur d’abord les enfants ils se 
fâchent parce papa maman n’ont pas acheté les habits  (DE, p.69) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 291

27- quand tu te diriges quelque part en route tu cognes ton mauvais pied 
et tu rentres ++ bien après il se passe des mauvaises choses là où tu allais 
(DE, p.6) 
28- si quelqu’un me dit qu’il y a les bœufs qui me cherchent parce que 
c’est un c’est le contenu de ce qu’on m’a dit (…) si Dieu pense qu’ / il y a, i y 
a / les bœufs qui me cherchent qu’il s’en occupe  (DE, p.6) 
29- quand on veut dire que le chef est mort on ne se tient pas au marché 
pour dire le chef est mort  (DE, pp.56-57) 
30- avec le nouveau né de Jésus le monde a encore un sens je mets ma 
main au feu à bas au diable les mariages anti-nature (DE, p.6) 
  
À l’observation, ces expressions sont calquées des structures 

syntaxiques et lexicales des langues bamilékés. Il s’agit en fait des formules 
stéréotypées propres au parler local et relevant du français mésolectal ou 
basiletal. Les lexies sont agencées de manière à produire un signifié propre 
aux réalités sociales ; raison de dire que c’est plus l’intention sémantique qui 
est exprimée en français que la compétence linguistique. 

De tout ce qui précède, il ressort que les calques sont des 
expressions métaphoriques et symboliques, caractéristiques de l’ethos du 
Bamiléké dont certains aspects sont transposés dans la langue française et 
repris par la traduction. Tout compte fait, il y a lieu de dire que les rapports 
entre le français et la culture identitaire doivent être appréhendés en termes 
de partenariat, de convivialité et non en termes de conflit, ceci dans la mesure 
où les langues et la culture d’accueil s’adapte fort bien à l’autre, en lui 
imposant ses marques. C’est aussi de cela qu’il s’agira dans la suite de notre 
réflexion, qui s’attardera aux transferts de pratiques non linguistiques, à 
l’acceptation de l’autre. 
   
4. Du transfert des pratiques à l’acceptation de l’autre 
   
  On ne peut parler du transfert culturel que si deux ou plusieurs 
cultures sont en interaction. Celui-ci inclut non seulement les échanges 
verbaux, mais aussi l’ensemble des processus de communication liant des 
cultures différentes. Ce faisant, nous nous proposons de l’étudier dans le 
cadre des pratiques d’évangélisation à l’Ouest-Cameroun en termes de 
processus adaptatifs, pour montrer comment l’objet transféré est reçu puis 
(ré)adapté selon les besoins de la culture d’accueil.  
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 292

4.1. Le transfert des pratiques 
 
Faut-il le rappeler, les transferts culturels sont les résultats d’un 

rapport de force entre deux ou plusieurs groupes qui échangent pour 
s’approprier les biens de l’autre dans le but de s’affirmer11. En effet, l’une des 
formes de transfert culturel qui se produit dans les offices religieux est celui de 
l’introduction dans la culture cible des artéfacts propres à cette dernière, ce 
que l’on désigne par le terme d’« inculturation ». Nous soulignons que 
l’inculturation fait partie, avec l’interculturation et l’acculturation, d’un triptyque. 
Toutefois, l’interculturation sert de concept générique car il désigne le fait que 
deux cultures se rencontrent et s’interpénètrent. Les résultats de 
l’interculturation se manifestent après des années, voire des siècles. Parmi 
ces résultats, on peut citer deux catégories : les résultats provenant de 
l’acculturation (ensemble des phénomènes qui résultent d’un contact continu 
et direct entre des groupes d’individus de cultures différentes et qui entraînent 
des changements dans les modèles culturels initiaux de l’un ou des deux 
groupes) et ceux provenant de l’inculturation. A la suite de Ludovic Lado 
(2006), nous estimons que l’inculturation comme forme de transfert mène à 
des ‘‘cultures hybrides’’ et à des ‘‘identités multiples’’12.  

Une fois installées dans l’aire géoculturelle de l’Ouest-Cameroun, les 
cérémonies d’évangélisation, d’obédience occidentale, subissent des 
aménagements au fil du temps. La culture locale ne rejette pas ses manières 
de faire et de penser en assimilant totalement ce qui est étranger, mais plutôt 
l’accepte en lui imposant ses marques. Dans cette logique de transparence, 
nous allons examiner quelques cas de transfert. 

Aujourd’hui, on est très flatté d’observer que certaines pratiques de 
l’Ouest-Cameroun sont présentes lors des offices religieux. Nous relevons à 
cet effet trois rites : pour manifester la naissance de Jésus à l’Eglise, les 
chrétiens ne se limitent plus seulement à lire ce qui est écrit dans la Bible, 
mais ils l’accompagnent aussi souvent du rituel de naissance, unique en son 
genre et spécifique à leur culture. Bien plus, lors de la fête des morts, les 
                                                            

11 En tant que conséquence du contact interculturel, l’objet transféré se doit, non pas de contribuer à 
l’assimilation de la culture d’accueil, mais lui permettre d’affirmer son identité. C’est pour cette raison que 
les objets transférés doivent obéir à la conjoncture de la culture d’accueil. Par conséquent, l’artéfact 
culturel de départ subit dans la culture d’arrivée une ‘‘Bearbeitung’’ c’est-à-dire une adaptation (Nganang 
1998, Gouaffo 2007).  
12 Pour de plus d’amples informations, consulter Daniel Cuche, La notion d’identité dans les sciences 
sociales, Paris, La découverte, coll. « Repères », 2004 (3e édition). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 293

fidèles sont drainés vers l’Eglise avec des photographies de leurs défunts et 
organisent des danses accompagnées de pleurs, de cris, bref de tout ce qui 
relève de l’ethos du Bamiléké en matière de funérailles. Dans la même 
logique, lors de certains cultes, on constate à bien des égards que pour 
présenter le texte d’Evangile au célébrant, les chrétiens organisent une sorte 
de protocole qui simule l’arrivée d’un chef traditionnel avec à sa suite un 
éclaireur, des soldats et des femmes symboliquement accroupies. 

Tout ceci pour montrer que les natifs de l’Ouest ne copient pas la 
culture occidentale telle quelle : ils adaptent celle-ci à leur contexte. C’est 
aussi le cas avec les objets matériels et immatériels. 

Nous nous sommes rendu à l’évidence que de plus en plus, les 
objets porteurs de significations particulières dans la culture d’accueil sont 
flagrants dans les milieux religieux chrétiens. A la paroisse Saint Jean-Marie 
Vianney de Fokoué comme dans d’autres, nous avons constaté que l’eau de 
messe est transportée dans un canari, la quête est versée dans des 
calebasses mi-ouvertes. Partout d’ailleurs, les chants ne sont pas uniquement 
rythmés d’instruments modernes, mais également de balafons, de grelots, de 
gons et autres du même registre, auxquels s’associent les danses locales. En 
outre, dans certaines contrées, on fait usage de chaises sculptées avec des 
raffinements spéciaux et placées à l’autel de manière hiérarchique, comme 
c’est le cas dans les chefferies bamilékés. A cela s’ajoutent les tenues 
décoratives et vestimentaires : nappes de table, soutanes, vêtements de 
choristes, etc., qui se rapprochent fort bien des modèles locaux, utilisés pour 
marquer une singularité.  

Ces rites d’incorporation, de pratiques vestimentaires sont des 
moyens de contact par lesquels les transferts culturels se concrétisent et se 
fixent. Le fait de transférer les éléments de la culture C1 vers C2 ne 
présuppose pas que C2 ne reçoit rien de C1. Bien au contraire, le « donner » 
implique le « recevoir », donc l’acceptation de l’autre.  
 
4.2- Du syncrétisme à l’acceptation de l’autre 
 
  On note à travers l’évangélisation que l’une des caractéristiques de 
l’identité culturelle13 des Bamilékés est le syncrétisme, c’est-à-dire que les 

                                                            

13 Lapierre, cité par Blanchet (op.cit. 115), propose de la considérer non seulement comme ce qui fait 
l’unité d’un groupe, sa différence par rapport à d’autres groupes, un ensemble singulier de caractères 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 294

religions et les pratiques se côtoient comme autant de façons de vivre qui 
traduisent la tolérance propre à ce peuple longtemps meurtri par les guerres et 
les conquêtes d’indépendance. Ainsi, ses traditions ne constituent plus un 
obstacle dans la compréhension et l’acceptation du spiritualisme occidental. 
En outre, on ne saurait parler d’assimilation (c’est-à-dire l’abandon de la 
première religion ou culture au profit de la nouvelle) en ce qui concerne les 
pratiques du christianisme ; il y a plutôt adaptation, intégration et 
complémentarité culturelle. 
 
Conclusion 
 
  Comment le contact et le transfert de cultures sont-ils manifestes à 
travers les cultes d’évangélisation à l’Ouest-Cameroun ? Telle est la question 
qui a fait l’objet de notre réflexion. Pour y arriver, nous avons simultanément 
emprunté à la sociolinguistique et à la communication interculturelle. Ce 
faisant, nous avons étudié tour à tour le contexte socioculturel, le contact 
culturel à partir de l’utilisation de la langue française, avant de déboucher sur 
les transferts de pratiques non linguistiques. Ce que nous retenons grosso 
modo est que l’Ouest-Cameroun n’assimile pas la culture occidentale, il 
s’adapte à cette dernière, l’accepte, l’intègre et la complète. C’est pourquoi 
nous pouvons dire que cette manière de vivre la rencontre culturelle ne 
conduit plus à des polarités et à des clivages, mais mène inévitablement à des 
métissages, mais surtout vers ce qu’Edouard Glissant appelle « le 
rassemblement des convergences culturelles ». 
 
 
 
 

                                                                                                                              

propres qui signifient, symbolisent cette unité et cette différence, mais aussi la permanence de ce groupe 
dans le temps, à travers l’histoire, malgré tous les changements qui l’ont affecté.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 295

Bibliographie 
 
Amselle, J. L., Branchements : anthropologie de l’universalité des cultures, 

Paris, Flammarion, 2001. 
Bitja’a Kody, Z., « Problématique de la cohabitation des langues », in Le 

français, langue africaine: Enjeux et atouts pour la francophonie, Paris, 
Publisud, 1999, pp. 80-95. 

Bitja’a Kody, Z., « Attitudes et représentations linguistiques à Yaoundé », in 
AJAL, N0 2, 2001, Yaoundé, pp.100-124. 

Blanche-Benveniste, C. et al., Le français parlé. Etudes grammaticales, Paris, 
CNRS, 1990.  

Boyer, H., Eléments de sociolinguistique. Langue, communication et société, 
Paris, Dunod, 1991. 

Chalaye, S., Du noir au nègre. L’image du noir au théâtre (1550-1960), Paris, 
1998. 

Cuche, D., La notion d’identité dans les sciences sociales, Paris, La 
découverte, coll. « Repères », 2004 (3e édition). 

Dongmo, J-L., Le dynamisme Bamiléké, Thèse de doctorat d’Etat, Paris, tome 
1, 1981. 

Espagne, M. et Werner, M., « Présentation », Transferts : les relations 
interculturelles dans l’espace franco-allemand (XVIIIe et XIXe siècle), 
Paris, Editions Recherche sur les civilisations, 1998. 

Gouaffo, A., Wissens- und Kulturtransfert im kolonialen Kontext. Das Beispiel 
Kamerun-Deutschland, Würzburg, 2007. 

Gouaffo, A., Le Cameroun et l’Allemagne : expériences coloniales et 
postcoloniales, Dschang, Dschang University Press, 2005. 

Hofstede, G., Interkulturelle Kommunikation, Interaktion, Fremdwahrnehmung, 
Kulturtransfert, Weimar Stuttgart, 2005. 

Lado, L., « Cultures hybrides, identités multiples » Repenser l’inculturation en 
Afrique, in Etudes, Tome 4, 2006, p. 452-462. 

Laplantine, F. et Nouss, A., Le métissage, Paris, 1997. 
Lüsebrink, H. J., « Die interkulturelle Dimension der Kulturwissenschaft in den 

Fermdsprachenphilologie. Konzepte, Methoden und 
Entwicklungsperspektiven », in Deutsch als Fremdsprache in 
Wissenschart und Unterricht: Arbeitsfelder und Perspektiven. Festschrift 
für Lutz Götze zum 60. Geburtstag, Frankfurt am Main, 2004, pp. 241-257. 

Les concepts de Culture et d'Interculturalité. Approches de définitions et 
enjeux pour la recherche en communication interculturelle. Bulletin N°30, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea



 296

avril 1998, en ligne (document consulté le 29 juin 2011). 
Mendo Ze, G., « Introduction à la problématique éthnostylistique » in Langues 

et communication. Proposition pour l’éthnostylistique, Yaoundé, N°4, Vol I, 
2004, p. 15-33. 

Mohammadou, E. , « Envahisseurs du Nord et Grassfields Cameroun au 
XVIIIes, le cas du Bamoun », in Sudan sahel studies, Tokyo, 1986, JLCAA, 
p. 5.   

Mounin, Georges, Dictionnaire de linguistique, Paris, Larousse, 1994. 
Ngalasso, M., « Langues, littérature et écriture africaine », Recherche et 

travaux, Université de Grenoble, N° 27, 1984, pp. 21-40. 
Nganang, A. P., Interkulturalität und Bearbeitung. Untersuchungen zu Soyinka 

und Brecht, 1998.  
Ntedondjeu, Michel Narcisse, « Évaluation du plurilinguisme urbain: modalités 

et langues en usage à Dschang », in SudLangues, no 13, 2010, pp. 40-59. 
Le français des discours d’évangélisation à l’Ouest-Cameroun : créativité et 

enjeux sociolinguistiques, Mémoire de Maîtrise, Université de Dschang 
(inédit).  

Perois, L. et Notue, J-P., Rois et sculpteurs de l’Ouest-Cameroun. La panthère 
et la mygale, Paris, Karthala, 1997. 

Todorov, T. , « Le croisement des cultures », Communication, vol. 43, 1986. 
Turgeon, L., « De l’acculturation aux transferts culturels », Transferts culturels 

et métissages Amérique Europe, Paris, L’Harmattan, 1996. 
Ulman, S., Précis de sémantique française, Berne, Francke, 1975.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:39:01 UTC)
BDD-A27408 © 2012 Editura Junimea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

