Vérité vs réalité dans « al-Malik Udibe »
(Roi CEdipe) de Tawfik al-Hakim

Nacer eddine BENGHENISSA 1

Abstract : "Is it possible to present on stage a Greek tragedy, imbued with an Arabic
philosophical perspective, where the conflict between man and the occult powers is
mentioned?"This is the issue of the play of Tawfiq al-Hakim published in 1949, which
draws its essence from what Tawfiq al-Hakim called "Atta'dulyya” or the equilibrium
theory which requires the coexistence of two wills (divine and human). However, we
note that Tawfiq al-Hakim defends, on the one hand, human freedom against the
divine and, on the other hand, he emphasizes divine omnipotence. This leads us to
believe that there is a certain incompatibility between these two attitudes. However,
one of the goals of our research is to find an answer to the question: How does Tawfig
Al Hakim reconcile these two extremes? And what can bring the equilibrium theory to
this question? Can we decipher this duo (divine and human will) in the narrative
programs of each actor — Oedipus, Jocasta and Tiresias?

Keywords : Divine will, human will, equilibrium, truth, reality.

Introduction

« Est-ce possible de présenter sur sceéne une tragédie grecque,
imprégnée d'une perspective philosophique arabe, ou le conflit entre 'homme
et les puissances occultes est évoqué ? »2. Pour répondre a ce souci, Tawfiq
al-Hakim s'est lancé dans I'étude des ceuvres de Sophocle, parmi lesquelles, il
a fini par choisir la piece CEdipe roi a fitre d'essai. C'est a partir de
I'ambivalence entre un fond philosophique islamique et une forme grecque
que se fait jour la piéce de théatre de Tawfiq al-Hakim al-Malik Udibe, en
1949.

Nous avons parlé de tentative, car il semble que Tawfiq al-Hakim,
qui a voulu reproduire le mythe d'CEdipe, était conscient de la gravité de
l'aventure. A la fin de I'introduction de al-Malik Udibe, il se demande : « Et

' Universite de Biskra, Algérie.
2 Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe , Editions Dér al kitab allbnani, Bayr(t, 1978, p.15.

153

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



apres, ... je ne sais pas ce que jai fait de cette tragédie. Est-ce que jai bien
fait ou est-ce que j'ai eu tort?... J'ai essayé et c'est tout ce que j'ai pu faire.»®.
Cependant, la tentative de l'auteur, dans sa version islamique, est une
nouvelle approche du probléme crucial de la liberté entre le déterminisme et le
libre arbitre.

Bien qu'il y ait un retour a Sophocle, la différence des perspectives
est a l'origine d'un refus de Sophocle. En refusant l'idée de l'omnipotence des
dieux et l'idée de la soumission absolue de I'homme au décret divin qui
envahit I'ceuvre de Sophocle, Tawfig al-Hakim ne cesse de manifester son
appartenance & une vision philosophique islamique qui n'accorde que peu de
crédit a cette croyance en l'omnipotence de la divinité.*

Ceci dit, selon l'auteur, la liberté de 'homme dans ses actes ne lui
attribue pas une existence indépendante de la volonté divine ; 'homme n'est
pas seul dans ce monde. L'existence de Dieu est indispensable pour donner a
la vie humaine un sens.5 Aussi est-il important de signaler que la conception
qui exige la coexistence des deux volontés (divine et humaine) est un des
aspects de ce que Tawfiq al-Hakim appelle « Atta'dulyya » ou la théorie de
I'équilibre. Cependant, on constate que Tawfiq al-Hakim défend, d'une part la
libert¢ humaine face a la volonté divine et d'autre part, insiste sur
1'omnipotence divine. Ce qui nous améne & penser qu'il y a incompatibilité
entre ces deux attitudes.

Or, un des objectifs de cette étude consiste a trouver une réponse a
la question: comment Tawfiq al-Hakim peut-il concilier ces deux extrémes? Et
que peut apporter la théorie de I'équilibre a cette question ? D'autre part, on
peut déchiffrer cette dualité (volonté divine et volonté humaine) dans les
programmes de chacun des acteurs — CEdipe, Jocaste et Tirésias ? Pour cela,
nous allons mettre en lumiére deux concepts autour desquels s'articule
al-Malik Udib, & savoir : vérité vs réalité. Une vérité qui touche 1'origine
d'CEdipe, et une réalité d'amour qui unit CEdipe et Jocaste pendant 17 ans.

L'intérét d'analyser le conflit entre cette notion de vérité et celle de
réalité ne réside pas uniquement dans son caractéere descriptif, mais permet
surtout d'approcher les rapports axiologiques qui relient ces notions et leur
impact sur le déroulement des programmes de chaque protagoniste.

3 Ibid., p.54.

4 Nicolas Saada, Tawfiq al-Hakim, 'homme et 1'ceuvre/Thése de Doctorat, 3 cycle, Université de
Provence, 1978, p.133. i

5 Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe, ...op.cit., p.49.

154

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



A)- L'approche narrative : Articulation des concepts; vérité, réalité
1- Le programme d’CEdipe

Manifestement, Tawfiq al-Hakim a composé son Roi-CEdipe d'apres
lidée d'une articulation de deux concepts (vérité, réalité) qui prend différents
aspects tout le long de la piéce et qui occulte un conflit qui ne cessera que par
la ruine de I'un des deux.

Si on consulte le Petit Roberts, on trouve que la vérité, étant définie
comme ce a quoi l'esprit peut donner son assentiment, évoque une
signification abstraite. Par contre, on constate que la réalité définie comme /e
caractere de ce qui est réel, de ce qui ne constitue pas seulement un concept
mais une chose, tend a exprimer une signification fortement concréte.

Concréte ou abstraite, la vérité et la réalité ne sont a leur état neutre
que des valeurs absolues, ainsi la réalité est I'amour ou I'élan sentimental qui
porte un étre humain vers un autre. La vérité est le lien de consanguinité qui
unit un étre humain & un autre. Ce qui nous permet de dire qu'il s'agit, a ce
niveau la, de valeurs virtuelles’.

Leur axiologisation ou le fait de leur attribuer, en tant qu'idées, une
valeur qui nous permette de les juger moralement, & savoir si elles sont
bonnes ou mauvaises, ou si elles sont licites ou illicites, n'est concevable que
dans la mesure ou la vérité et la réalité sont mises en relation avec les acteurs
de la piéce.? Cela revient a dire que les valeurs — Vvérité et réalité — ne sont
axiologiques que quand elles sont versées dans le cadre prévu par Tawfiq al-
Hakim a l'intérieur de la structure de la piece.? C'est-a-dire, le conflit entre la
vérité et la réalité ne se déclenche que lorsque la réalité signifie I'union
d'CEdipe et de Jocaste en tant que mari et femme, et que lorsque la vérité
manifeste le lien parental entre CEdipe et Jocaste en tant que fils et mére.
C'est a ce niveau la seulement qu'il s'agit de valeurs actualisées.

En évoquant le conflit entre les deux concepts : vérité et réalité,
Tawfiq al-Hakim introduit systématiquement deux autres concepts, a savoir le
coeur et lintelligence. Le cceur représente le siége des sentiments et des
passions et surtout de I'amour qui donne le bonheur, bien entendu, c'est |a

6 A.Rey, J.Rey-Debove, Dictionnaire. Le Petit Robert, Paris, Editions Robert, 1986, Lettres : R,V.
7 A.J.Greimas, Sémiotique, Editions Hachette Université, Paris, 1979, p.414.

8 Ibid., p.415.

91/d.

155

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



une réalité précieuse pour CEdipe, et lintelligence, qui est la capacité de
comprendre telle ou telle chose, autrement dit un outil rationnel pour aboutir &
la vérité. Et c'est la quéte de cette vérité & laquelle CEdipe s'engage.

De ce fait, on constate que le conflit qui met en opposition la vérité et
la réalité n'est en fait que le reflet du conflit qui oppose le coeur et l'intelligence.
Maintenant, il est opportun de voir comment s'articulent les deux concepts,
vérité et réalité, dans le programme d'CEdipe tout le long de la piéce. Le
concept de réalité renvoie durant toute la piéce a deux données : I'amour et le
pouvoir qui se sont établis durant 17 ans et qui interférent dés la premiére
apparition d'CEdipe sur scéne, de telle maniére qu'il proclame clairement son
attachement a Jocaste plus qu'a son pouvoir. Mais il reste a faire remarquer
que la réalité, avec ses deux composantes enracinées dans la vie d'CEdipe, a
effacé de sa mémoire, momentanément, la quéte de la vérité pour laquelle il
s'est exile.!°

Et ce n'est que par linitiative divine, concrétisée par la peste qui
ravage Thebes, qu'CEdipe se remet a la quéte de la vérité, afin d'épargner la
ville du péril. Alors, ayant résolu autrefois I'énigme du Sphinx, avec son
intelligence, il recourt a ce méme outil, pour répondre a la question « Qui a tué
Laios ? »™. Afin de trouver une issue a ce malaise, le prétre rencontre CEdipe
et lui conseille de consulter les dieux, en lui reprochant son scepticisme
envers l'oracle. L'intelligence d'CEdipe refuse d'admetire cet oracle comme une
vérité, sans le soumettre a un examen rationnel.

Et comme interprétation de ce phénomene de scepticisme, Jocaste
explique qu'il est dd au premier choc qu'CEdipe a subi sur son origine. En effet,
il était accusé par un vieil ivrogne de n'étre qu'un batard. Dés lors, CEdipe perd
confiance en toute évidence, et soupgonne toute vérité. En fait, avant cet
ébranlement, CEdipe n'a jamais mis son origine en discussion, car depuis sa
naissance, il ne connait de parents que Polybe et Mérope. De plus, ceux-ci
l'ont entouré de tendresse, au point qu'il n'a jamais eu le moindre doute
concernant la vérité de ses relations familiales. Mais une fois cette vérité
détruite, CEdipe perd confiance et refuse de céder au jugement du coeur, sauf
s'il est I'aboutissement d'un effort intellectuel.!2

[ nous faut souligner, en outre, que la réalité du bonheur d'CEdipe est

10 Ibid., p.65.
1 Ibid., p.69.
12 Ibjd., p.73.

156

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



manifestement batie sur l'occultation d'une vérité. En effet, juste avant son
acces au pouvoir, CEdipe délivre Thébes d'un simple lion et non d'un monstre
mythique. Or, pour faire de lui un héros, Tirésias invente le mensonge du
Sphinx; ce monstre au corps de lion, aux ailes d'aigle et au visage de femme
qu'CEdipe est censé avoir vaincu en résolvant I'énigme. Le dévoilement de
cette vérité, a savoir que le Sphinx n'est qu'un simple lion, risque de détruire le
bonheur d'CEdipe. Certes, CEdipe est prét a dévoiler la vérité méme si cela lui
colite son pouvoir, mais si ce dévoilement risque d'atteindre son amour,
(Edipe préfére renoncer a la vérité et garder le silence.’® En l'occurrence,
l'instinct de connaissance d'CEdipe est trop développé pour qu'il puisse encore
apprécier le bonheur sans apaiser sa passion de savoir;'*

Alors, CEdipe s'engage, de son plein gré, dans la quéte de la vérité, a
savoir: qui a tué Laios ?'® Comme tout indice du crime est censé avoir
disparu, CEdipe ne peut compter que sur des témoignages spontanés. L'idée
répandue dans le palais autour de la mort de Laios est que des brigands l'ont
assassiné. Et pour plus de précision, Jocaste rappelle que le meurtre a eu lieu
au point de rencontre de trois routes. Ce qu'elle disait, dans lintention de
rassurer CEdipe, est pour lui un trait de lumiére qui I'éclaire sur la vérité. CEdipe
se sent envahi par la peur de I'affronter.'8 Anxieux, CEdipe se sert de sa raison
afin de connaitre la vérité. Il demande le lieu du meurtre, le temps, I'age et
I'aspect de la victime. Tout ce qui lui est dit correspond a ses souvenirs. Par
conséquent, une certitude, presque compléte, s'installe dans son esprit; le
meurtrier recherché ne peut étre que lui-méme."”

Aprés cette recherche, CEdipe se trouve finalement face a la méme
vérité que lui avait révélée l'oracle. Autrefois, Créon lui avait révélé que l'oracle
I'accusait d'étre le meurtrier de Laios; aprés avoir mené son enquéte, CEdipe
découvre que c'est lui qui a tué Laios, sans savoir qu'il s'agissait de son pére.
Cependant, CEdipe se rend compte que lintelligence I'a fait aboutir a la méme
vérité que l'oracle avait revendiquée autrefois. Ce qui le méne a évoquer la
justice divine, & considérer cette découverte qui I'a touché dans son honneur
royal, comme étant un chétiment infligé par Dieu, aprés qu'il a trompé le
peuple, en lui cachant la vérité du Sphinx.

'3 Ibid., 82.
" Ibid., 98.
'S Ibid., 99.
16 Ibid., 151.
17 Ibid, 156.

157

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



Quoi qu'il en soit, l'arrivée du messager corinthien incite CEdipe a
chercher la deuxieme vérité a savoir : qui est CEdipe ?'8. Voila, CEdipe face a
I'objet de quéte pour lequel il s'était exilé de Corinthe et qui a pris pour lui une
valeur d'une importance primordiale. Le messager lui révéle que Polybe et
Mérope ne sont pas ses vrais parents. Loin de soupgonner encore qu'il puisse
étre le fils de Laios, CEdipe décide de découvrir a tout prix le secret de sa
naissance. Alors, il mande le berger & qui il était confié autrefois et méne un
interrogatoire acharné. Aprés étre menacé par CEdipe, le berger reconnait, en
fin de compte, que Jocaste et Laios sont les parents d'CEdipe. Enfin voila
(Edipe face a la vérité de son origine."® Par cette découverte, CEdipe devient
l'objet d'un conflit entre la vérité recherchée, a savoir CEdipe fils de Jocaste et
la réalité vécue, a savoir CEdipe époux de Jocaste. Entre une vérité qui interdit
la continuité d'une telle relation, considérée comme illégale par la société, et
une réalité batie sur un amour mutuel qui avait uni CEdipe a Jocaste durant 17
ans. Un conflit qui s'achéve facilement au profit de la réalité.20

Pour éviter toute destruction de la réalité, CEdipe, aprés avoir acquis
la vérité, la dévalorise de tout sens social. 2' De telle maniére que le mot
(mére) ou (épouse) n'aura aucun impact sur la relation entre CEdipe, en tant
qu'homme possédant un ceeur, et Jocaste en tant que femme possédant un
coeur.22 Pourquoi CEdipe a-t-il voué sa vie a chercher la vérité? Certes, cette
quéte n'est en vue d'aucune utilité pratique, parce qu'aprés l'avoir acquise,
(Edipe en regrette 'acquisition et en rejette la valeur axiologique?. Qu'est-ce
que la vérité, si ce n'est que des illusions qui habitent nos consciences? C'est
avec ce raisonnement qu'CEdipe traite la vérité, une fois qu'il I'a acquise.

En effet, la vérité est, certes, une valeur, mais elle n'est pas une
donnée évidente et absolue; ce qui est une vérité pour un peuple, une
personne, peut étre non valeur pour d'autres. Pour CEdipe, les valeurs
n'existent que dans la conscience de leur créateur qui est 'homme. C'est
I'nomme qui peut créer une valeur et c'est lui qui peut la détruire. De ce fait, la
vérité qu'CEdipe a consacrée sa vie a sa quéte, sera détruite par CEdipe Iui-
méme. Aprés qu'CEdipe découvre qu'il est le fils de Jocaste, il s'obstine a

18 |bid., 183.

19 Ibid., 198.

2 |bid., 206.

2 Le sens social de l'inceste est la prohibition de la relation sexuelle entre un homme et une femme
parents. Dans notre cas, CEdipe est le fils de Jocaste.

2 |bid., 207.

2 |bid., 209.

158

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



traiter cette vérité comme une valeur qui n'a aucun sens, ou plutét comme une
non-valeur.2*

Mais le suicide de Jocaste vient détruire la réalité d'amour qu'CEdipe
avait essayé vainement de sauvegarder. La disparition de Jocaste l'avait
contraint & reconnaitre que la vérité de son origine était une valeur qui lui
interdisait de continuer sa relation incestueuse avec sa mere. Tant qu'il est le
fils de Jocaste, il ne peut étre son époux. En l'occurrence, cette valeur se
présente, dans ce cas-la, comme une anti-valeur.2®

En guise de conclusion, le conflit entre vérité et réalité se présente
ainsi : aprés s'étre exilé de Corinthe, afin de connaitre la vérité sur son origine,
(Edipe s'installe a Thébes comme roi et époux de Jocaste. Au fil de 17 ans, il
méne une vie d'amour et de bonheur au point que cette réalité lui fait oublier la
cause pour laquelle il a quitté Corinthe. Mais la peste intervient et réveille en
(Edipe la passion de chercher la vérité. Alors, il s'engage d'abord a enquéter
sur le meurtre de Laios, puis sur la vérité de son origine, qui reprend pour lui
sa valeur capitale. En usant de son intelligence, CEdipe découvre qu'il est le
fils de son épouse Jocaste. C'est a ce moment-la que le conflit entre la vérité
(Cedipe fils de Jocaste) et la réalité (CEdipe époux de Jocaste) prend de
I'ampleur. Désormais, CEdipe est contraint de choisir ou la réalité ou la vérité.
Sans réfléchir aux conséquences, CEdipe fait son choix et préfére se mettre du
coté de la réalité, afin de préserver son bonheur; en banalisant la substance
de la vérité, qui professe l'interdiction de l'union avec sa mére. La vérité, qui
était une valeur autrefois, se transforme en une non-valeur. Mais cela ne va
pas durer longtemps; la réalité a laquelle il proclame son attachement vient de
se détruire avec le suicide de Jocaste. Aussitot, CEdipe se trouve face a la
vérité triomphante. Cette vérité se transforme en une anti-valeur, puisqu'elle a
causé la destruction de son bonheur.

2- Le programme de Jocaste

En ce qui concerne Jocaste, on constate, dés le début, qu'elle
manifeste son attachement & la réalité, c'est-a-dire @ son amour pour CEdipe.
Cet amour a, pour elle, une valeur d'une importance primordiale dans la
mesure ou il tend a réaliser le bonheur qu'elle n'a pas eu la chance de vivre

2 |bid., 213.
% Ibid., 250.

159

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



avec Laios, malgré sa bonté.2

Quand CEdipe révéle la cause pour laquelle il était exilé de Corinthe,
a savoir la vérité de son origine, Jocaste ne lui accorde aucune importance et
la traite avec indifférence totale, en se posant la question : « En quoi nous
intéresse la vérité de tes origines, tant que nous sommes heureux?»?’. Et
c'est la méme question qu'CEdipe va se poser quant il aura découvert la vérité.
La vérité pour Jocaste demeure une fin plus ou moins absurde. A quoi sert de
connaitre qui est CEdipe? Quoi qu'il en soit de son origine, noble ou esclave,
(Edipe est, pour Jocaste, le coeur qui lui a donné un amour et un bonheur dont
elle était privée lors de son mariage avec Laios.?

Ensuite, Jocaste disparait de la scéne, et I'action continue par
lintervention des dieux réclamant le meurtrier. Créon rapporte l'oracle qui
accuse CEdipe d'étre le meurtrier, alors CEdipe a son tour l'accuse de
complicité. Pour apaiser cette dispute, Jocaste intervient. Face a l'oracle,
Jocaste ne songe qu'a rassurer CEdipe, mais comme l'accusation d'CEdipe
provient des dieux, elle ne peut refuser d'y croire, car sa foi en Dieu la pousse
a sacraliser toute parole de provenance divine. En méme temps, elle ne veut
pas de cette Vvérité, car elle a peur de ses répercussions sur son bonheur.
Donc elle essaye de concilier les deux: en affirmant I'incapacité humaine de
comprendre l'oracle, elle fait de toute interprétation de l'oracle une fausse
approche de la vérité.2

En menant son enquéte, CEdipe découvre qu'il est le meurtrier de
Laios, alors Jocaste se trouve face a la vérité, ce qui constitue une premiére
menace pour la réalité de son bonheur. Alors pour préserver son amour,
Jocaste essaye de neutraliser cette vérité et de banaliser sa valeur, afin
d'éviter I'ébranlement du bonheur.3® Jocaste s'obstine avec une ardeur
féminine a ne pas se résigner, et essaye d'empécher CEdipe de s'infliger le
chatiment qu'il a proclamé et d'abandonner sa royauté, en lui rappelant qu'il
n'a pas tué Laios volontairement et que le meurtre n'était qu'un accident.
Aprés avoir surmonté cet obstacle, Jocaste se trouve encore mélée aux
événements. En effet, l'intervention du messager corinthien vient révéler que
Polybe et Mérope ne sont pas les parents d'CEdipe. Alors Jocaste découvre

% |pid., 63.

2 bid., 76.

2% |bid., 149-151.
2 |bid, 139.

% |bid., 181.

160

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



avant tous la vérité.

Ce qui n'est pour CEdipe qu'un demi-éclaircissement est pour elle
toute la vérité dévoilée. Les réponses du messager ne peuvent lui laisser
aucun doute. Cet enfant trouvé dans le Cithéron, c'est celui qu'elle y a fait
exposer. Cette vérité qui ne représentait pour elle aucune valeur, qui n'a pas
mérité d'étre recherchée dans le temps, se transforme a ce moment critique
en une valeur qui menace son bonheur avec CEdipe et qui risque de détruire
sa vie familiale. Cette vérité est congue comme une anti-valeur. Mais devant le
flux de questions d'CEdipe, Jocaste n'a plus qu'une pensée; arréter CEdipe
avant qu'il ne découvre la vérité. On ne sait pas si elle a cette intention pour
sauver CEdipe, puisqu'elle ne pense qu'a mourir, a disparaitre au plus 6t ou
pour néanmoins sauvegarder son bonheur et continuer sa vie incestueuse
comme si rien ne s'était passé, en espérant que tout le monde ne saura pas la
vérité si CEdipe renonce a l'enquéte. Mais comment I'empécher sans expliquer
ce qu'elle veut faire? Elle le supplie en vain et elle a la cruelle douleur, non
seulement de ne pas étre entendue, mais de voir son intention méconnue.3’
Une fois que la vérité est révélée, Jocaste, impuissante a résister au choc,
s'évanouit32, Bien que la réalité soit chére a Jocaste, elle ne peut désormais,
empécher que la vérité n'éclate au jour. Elle est persuadée que la découverte
de sa relation incestueuse la contraint & rompre son union avec CEdipe et a
sacrifier son amour au profit de cette vérité qui est pour elle son seul
ennemi.33

En dépit de son amour envers CEdipe, Jocaste se résigne a la vérité
en se convainquant que la réalité n'a plus de sens et que sa relation avec
(Edipe n'a plus sa raison d’étre. Etant donné que l'inceste est une valeur
rejetée par la société et considérée comme une antivaleur, Jocaste prend
linitiative de détruire ce qu'elle a essayé de sauvegarder tout le long des
événements, a savoir son bonheur et son amour®*. Sous la pression de la
vérité, Jocaste se suicide, aprés s'étre convaincue de la vanité de son
existence.

En somme, la vérité qui n'était, dés le début de la piéce, qu'une non-
valeur pour Jocaste, est considérée par CEdipe comme une valeur qui mérite
d'étre recherchée, méme si cela lui colitera son pouvoir. Mais, une fois que

3 Ibid., 182.
% |bid., 198.
3 |bid., 204.
3 Ibid., 210.

161

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



cette vérité est dévoilée, les deux acteurs changent de position; désormais, la
vérité est une antivaleur pour Jocaste, car elle a détruit sa réalité de bonheur.
Or, pour CEdipe, elle est, d'abord, une non-valeur, puisqu'elle ne peut porter

atteinte a leur amour, mais le suicide de Jocaste le contraint & reconnaitre la
vérité comme une antivaleur. De ce changement de position, on constate que
les deux acteurs sont en opposition par rapport a la quéte de la vérité.

3- Le programme de Tirésias

On pourrait évoquer dans ce contexte deux niveaux de lecture, selon
le point de vue de Dieu ou de celui de Tirésias. Pour Tirésias, le programme
commence quand il a l'idée d'éloigner la famille de Laios du tréne. Cependant,
pour concrétiser ce programme et satisfaire ses ambitions politiques, Tirésias
exploite son paraitre de prophete ; en effet, le peuple le prend pour le devin
qui posséde les secrets du ciel. Lui, par contre, pense étre le maitre du destin
et se prend pour Dieu.®

Ce double jeu lui permet, en trompant le peuple, de réaliser sa
volonté et d'éliminer CEdipe dés sa naissance. Pour ce faire, Tirésias invente
la prédiction du double crime (l'inceste et le parricide), ce qui lui facilite la
tache de mettre fin au regne des descendants de Laios, car CEdipe est
l'unique fils de Laios, et sa disparition signifie la fin du régne de la famille de
Laios.% CEdipe éliminé, il ne reste comme obstacle que Créon. Or, dés sa
premiére rencontre avec un éftranger du nom d'CEdipe, Tirésias saisit
l'occasion et invente le mensonge du Sphinx, ce qui lui facilite la tache
d'écarter Créon du pouvoir et de faire accéder CEdipe au trone.%

Aux yeux de Tirésias, tous ses projets se sont réalisés et il n'a qu'a
se réjouir des conséquences de la réalité qu'il a instaurée depuis plus de 17
ans. C'est cette réussite qui fait qu'il croit a sa propre divinité comme a une
vérité incontestable.38

En revanche, du point de vue des Dieux, les choses se présentent
autrement, car ce sont eux qui font agir Tirésias. Pour comprendre le
programme de Tirésias, on est obligé de faire intervenir la notion du libre
arbitre. CEdipe doit alors normalement succéder a son pére Laios, mais

% |bid., 80.
% |bid., 79.
3 Ibid., 78-79.
3 Ibid., 83.

162

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



Tirésias, en se prenant pour un Dieu et en affrontant donc le vrai Dieu, a voulu
changer le cours de la destinée. Celui-ci va donc intervenir pour rétablir
I'histoire selon le déroulement qu'il entendait.3® Autrement dit, Tirésias
s'imagine construire un programme pour Thébes, alors qu'en fait, il vise a
détruire celui prévu par Dieu. Quant & Dieu, Il laisse croire & Tirésias qu'il a
construit un programme différent du sien, mais Il va intervenir de maniere a ce
que Tirésias devienne, a son insu, l'instrument de la réalisation de son propre
programme. Par conséquent, le parcours de Tirésias est, en fait, prédéterminé
par Dieu, alors qu'il s'imagine, lui, jouir d'une liberté compléte. Cependant, on
est amené a nuancer le déterminisme et le libre arbitre, car Tirésias jouit, tout
de méme, d'une liberté relative; il est libre d'inventer la prédiction, il est libre
d'inventer le mensonge, il est libre de nier I'existence, ou du moins le pouvoir
de Dieu. Mais la piéce nous montre que Dieu existe réellement; les actes
posés par Tirésias ne peuvent qu'étre interprétés par Dieu comme un défi a
son égard.

Pour dévoiler l'llusion dans laquelle vit Tirésias, pour le rendre a sa
dimension humaine, Dieu procéde non seulement & la réalisation de son
programme, a savoir le maintien de la famille de Laios sur le trone de Thebes,
mais aussi et parallélement a la destruction du programme de Tirésias, en tant
qu'homme libre. Ceci est en méme temps un chatiment de celui qui a essayé
de défier Dieu et de prendre sa place. Ce chatiment consiste a faire de sorte
que le mensonge inventé par Tirésias, a savoir qu'CEdipe tuera son pére et
épousera sa mere, devienne vérité. Cette transformation révele clairement
que Tirésias et CEdipe sont prédéterminés et que leur liberté demeure
relative.40

Certes, Tirésias est libre de choisir le mensonge, d'essayer de
manipuler les événements, d'établir une réalité conforme a ses ambitions,
mais son destin n'en demeure pas moins entre les mains de Dieu. En effet,
nous venons de voir que ce que Tirésias croyait étre un mensonge se révéle,
en fin de compte, étre la vérité méme. Ainsi, Dieu fait de Tirésias le sujet d'une
histoire ironique.

Pire, les actes que Tirésias et CEdipe pensent choisir liorement, font
eux-mémes partie de leur destin prédéterminé par Dieu. C'est Dieu qui a mis
le fils en présence du peére, clest Lui qui a arrangé cette rencontre de telle

% |bid., 231.
0 Ibid., 234.

163

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



fagon que le meurtre s'ensuit d'un coup involontaire d'CEdipe et de telle sorte
que le mariage incestueux se réalise sans qu'il sache lidentité de son épouse.
Dieu a laissé Tirésias implanter un roi étranger & Thébes. Mais Il fait de sorte
qu'il choisisse I'nomme qu'il avait, auparavant, essayé d'éloigner du tréne. Le
malheur de Tirésias et d'CEdipe est donc de ne pas savoir ce qu'ils font.4' Au
moment ol la piece commence, les jeux sont déja faits; la prédiction a eu lieu,
le parricide et l'inceste ont été accomplis. Mais cela ne veut pas dire que
I'action de Dieu ait cessé, elle se poursuit avec la peste jusqu'a la révélation
de la vérité. Une fois que l'enquéte menée par CEdipe a conduit a la révélation
de la vérité, Tirésias découvre qu'il a vécu dans l'illusion et que non seulement
Dieu existe, mais agit et fait agir conformément a sa volonté.42

B)- L’approche philosophique (al-Malik Udibe et la fatalité):

Avant d'aborder lidée de fatalité chez Tawfiq al-Hakim, il est
indispensable d'exposer son point de vue philosophique, qui prend en compte
les trois éléments essentiels de la philosophie (Dieu-Homme-Univers) et leurs
interférences. Il nous faut exposer notamment ce que Tawfiq al-Hakim appelle
Att'adulyya ou la théorie de I'équilibre. Car c'est, justement, de cette derniére
que découle son attitude a I'égard de la fatalité.

1- L’essence de la théorie de I'équilibre :

La théorie de I'équilibre exprime lidée de l'opposition entre deux
forces équivalentes, comme le cceur et la raison, l'art et la vie, la pensée et la
foi. Pour maintenir I'équilibre entre ces forces opposées, il ne faut pas que
l'une d'elles I'emporte sur l'autre. En accord avec cela, I'opposition entre ces
forces sera comprise dans le sens d'une résistance mutuelle qui permet leur
existence. Pour bien éclaircir cette notion, Tawfiq al-Hakim a recours a la
structure spirituelle de 'homme ou il découvre la méme loi; la vie spirituelle
normale est I'équilibre entre la pensée et la foi, entre le cceur et la raison.*® ||
en conclut que I'angoisse dont souffrent les générations contemporaines a sa
racine dans la rupture de I'équilibre entre la raison et le cceur, entre la pensée

41 Ibid., 236.
42 |bid., 237.
43 Tawfiq al-Hakim, Attadulyya maa Al-islam wa atta dulyya, Caire, Editions.Al adab- Press, 1983, p.155.

164

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



et la foi. Dans son livre ‘Asa al-Hakim, au chapitre « Dieu fétiche des
Américains », Tawfiq al-Hakim écrit;

La civilisation de 'nomme doit étre édifiée sur les piliers de la pensée et de
la foi, c'est a dire, la raison et le coeur. En d'autres termes, la vie tient en
deux mondes: le monde de la matiere et le monde de I'esprit.#4

D'autre part, le coeur et la raison restent les seuls outils avec
lesquels I'homme peut faire face a une question existentielle comme:
'homme est-il seul dans le monde ? En guise de réponse a cette question, la
conception de Tawfiq al-Hakim est fondée sur le postulat selon lequel
'nomme ne peut exister tout seul dans cet univers, quil y a donc
nécessairement un Dieu. Cette idée répandue dans toutes les ceuvres de
Tawfig al-Hakim refléte la théorie de I'équilibre entre les deux mondes :
Au-dela (Dieu), ici-bas ('homme).4

De cette attitude, on peut facilement déduire la réponse a une autre
question: 'nomme est-il libre dans cet univers ? Pour Tawfiq al-Hakim,
I'hnomme est libre dans sa destinée, jusqu'a ce que des forces extérieures
interviennent, ces forces que 'auteur nomme les forces divines.*6 A vrai dire,
la philosophie de I'équilibre exige I'existence de la volonté divine juxtaposée a
la volonté humaine. Cependant, 'homme n'est pas le maitre de l'univers, il ne
jouit pas d'une liberté totale. En effet, la relativité de la liberté humaine et
l'omniprésence de la volonté divine forment les deux piliers de la théorie de
I'équilibre.

Voila, en somme, une petite approche qui résume la théorie de
I'équilibre, et s'il y a des reproches a faire a Tawfiq Al-Hakim, en ce qui
concerne cette théorie et ses applications, c'est que malgré son intention de
préserver la notion de I'équilibre dans ses ceuvres, l'auteur se trouve souvent
aux cotés d'une des deux forces antagonistes. On le voit se rallier a la foi face
a la science, au coeur face a la raison, a la volonté divine face a la volonté
humaine.*’

44 |bid., p.157.

45 |bid., p.40.

46 Nicolas Saada, op. cit, p. 75.
47 |pid., p.58.

165

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



2- La fatalité dans la philosophie musulmane

Revenons a lidée du déterminisme et du libre arbitre qui nous
intéresse, en premier lieu, et qui forme la toile de fond de la théorie de
I'équilibre. Essayons d'avoir un apercu sur les fondements de cette question
dans la philosophie islamique. Ce qu'on appelle fatalité est connu dans la
philosophie islamique sous le titre de « Al gada wa al gadar ». Ces deux mots,
joints en une seule expression, signifient le décret de Dieu: aussi bien décret
éternel (sens plus fréquent de « gqada »), que décret existentialisé (sens plus
fréquent de « gadar »).48

Les sources les plus anciennes reconnaissent que le premier
probléme abstrait autour duquel s'engagerent les premieres controverses
théologiques fut la question du déterminisme et du libre arbitre, a savoir; est-
ce que les actes de I'nomme sont déterminés par Dieu, seul créateur de tout
ce qui existe, ou bien 'homme est-il libre de ses actes? Est-il, en terminologie
islamique, le créateur de ses actes?%. La question qu'on doit se poser est de
quelle maniére ce probléme a été envisagé par les divers courants
philosophiques islamiques.

a)- Les Jabrites

La premiére opinion qui enseigne que I'homme ne peut avoir de role
a jouer dans la détermination de son acte et ce a aucun point de vue, est
exprimée par les Jabrites. lls soutenaient que la vie de 'homme est totalement
prédestinée, qu'on ne lui attribue ses actes qu'au figuré, de la méme fagon
dont on attribue le fait de porter des fruits a I'arbre, I'écoulement a l'eau, le
mouvement a la pierre, le lever ou le coucher au soleil, la floraison et la
végétation a la terre.® Dieu crée les actes de tous les étres, et 'homme
comme les autres créatures, n'a ni puissance, ni volonté, ni choix.5! Les
prétentions théologiques des défenseurs du pouvoir divin absolu entrainent
une négation totale de 'homme et de sa volonté dans ses actes. On le voit,

48 Encyclopédie de I'lslam, sous le patronage de I'Union académique internationale, Paris, Editions
Maisonneuve et La rose, 1975, Article: qada.

49 Majid Fakhri, Histoire de la philosophie islamique, Paris, Editions du Cerf, 1989, p.66.

5 Abdal Karim al-Khatib, al Qada wa algadar bayna al falsafa wa,ddine, Le Caire, Editions Dar Alfikr
al'arabi, 1979, p.205.

511d..

166

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



cette opinion est nettement incompatible avec la théorie de I'équilibre de
Tawfiq al-Hakim qui insiste sur la coexistence opposée des deux pdles (Dieu-
Homme) et réfute I'idée de l'omnipotence de Dieu qui entrainerait évidemment
I'absorption de 'homme par Dieu. Or, cette absorption est bien manifestée
dans les propos jabrites qui révélent que I'homme est déterminé dans sa vie,
quiil n'assume aucune responsabilité de ses actes, et si Dieu lui promet le
paradis, C'est par sa générosité, et s'il le chatie, c'est que Dieu a ses raisons
qu'on n'est pas censés connaitre.52

b)- Les Mutazilites

A la difféerence des Jabrites, les Mutazilites ne pouvaient pas se
résigner au concept d'un Dieu omnipotent qui agirait en violation totale des
préceptes de justice et de droiture, qui torturerait innocent, qui demanderait
l'impossible tout simplement parce qu'il est Dieu.5® Le souci des Mutazilites de
défendre la justice divine a conduit les docteurs du Mutazila a résoudre
rationnellement les problémes soulevés par la doctrine jabrite de la
souveraineté illimitée de Dieu, et a s'engager dans des polémiques
théologiques au sujet de leur assertion du libre arbitre. Pour eux,

Dieu est juste ; tout ce qu'll fait vise a ce qui est le mieux pour sa création. Il
ne veut pas le mal et Il ne 'ordonne pas, Il n'a aucun rapport avec les
mauvaises actions de 'homme. L'homme a une volonté et une puissance
créatrices. Pour ses bonnes actions, 'homme sera récompensé, pour ses
mauvaises actions, il sera puni.>

Par conséquent, 'homme est libre dans ses choix et ses décisions, la
prédétermination n'entame en rien sa libre volonté dans ses actes. Sinon,
sans libre arbitre dans son comportement, en bien ou en mal, 'homme serait
I'objet d'une contrainte et donc irresponsable de ses actes. Toute sanction
d'un acte non librement accompli est incompatible avec la justice divine.%
L'homme est le seul créateur de ses actes, et agit en dehors de toute

52 [d.

58 Cheikh Hamza Boubakeur, Traité moderne de théologie Islamique, Paris, Editions Maisonneuve et
Larose, 1985, p.383.

5 Ibid., p.387.

55 Ibid., p.394.

167

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



contrainte divine. Et s'il y a une intervention divine dans ses actes, c'est que
Dieu lui a attribué une volonté et une puissance créatrices.5

En attribuant a 'hnomme la création de ses actes pour défendre la
justice divine, les Mutazilites ont presque dépouillé Dieu de sa volonté, de sa
puissance et de son pouvoir de création. Cette négation de la volonté divine
en faveur de la volonté humaine, est également incompatible avec la théorie
de I'équilibre, dont la notion de base est que tout étre exige l'existence
symétrique de son antagoniste. L'homme, malgré le fait qu'il jouit d'une liberté,
ne peut exister dans ce monde seul. La présence de Dieu est indispensable
pour que le monde ait un sens®. Alors, la volonté de 'homme doit étre
relative, comparée a la volonté divine. Si les Jabrites tendent a amplifier
I'omnipotence divine et si les Mutazilites voient en 'homme un autre Dieu
indépendant — ce qui est dans les deux cas un déséquilibre aux yeux de la
théorie de Il'équilibre — on peut se demander comment les Ascharites
envisagent la conciliation entre ces deux extrémes.

c)- Les Ascharites

Les Ascharites reprochent aux Mutazilites leur foi en 'homme ; si
celui-ci est le créateur de ses actes, il s'associe de ce fait a Dieu. Leur
conception révéle que c'est Dieu qui donne a I'homme un pouvoir sur les
choses aussi bien que sur ses actes. Il n'y a de mouvement et d'inertie dans
l'ordre universel, que selon la volonté de Dieu. C'est Dieu qui est le créateur
de tout, il a créé I'nomme, en fixant la durée de son existence et en
prédéterminant son comportement. A ce prédéterminisme, 'homme ne saurait
échapper dans ses actes. Sa volonté y est pour quelque chose, mais dans le
cadre de la volonté absolue de Dieu.%

Pour échapper au risque d'instituer une autre puissance créatrice a
c6té de la puissance divine, tout en conférant a 'nomme une liberté qui le rend
responsable de ses actes, « Les Ascharites attribuent & 'homme non pas la
puissance créatrice de ses actes, mais leur acquisition. Toute la liberté de
'homme consiste dans cette nuance de Dieu (créateur) et I'homme
(acquéreur) »,% Mais comment les Ascharites distinguent-ils I'acte de création,

% Abdal karim al-Khatib, al-Qada wa al qadar..., op.cit, p.208.

57 Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe, op.cit. p.49.

% Henry Corbin, L'histoire de la philosophie islamique, Paris, Editions Folio, 1986, p.171.
%9 /.

168

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



qui est la part de Dieu, et l'acte d'acquisition, qui est la part de 'homme ? A
vrai dire, il n'y a pas une réponse bien claire, dans la solution qu'ils proposent,
les Ascharites n'obéissent pas tellement a des soucis spéculatifs et rationnels
qui nous permettent vraiment de faire la distinction entre l'acte de création et
I'acte d'acquisition. Selon Ibn Taymyya, Aschari n'a point souligné la différence
qui existe entre les deux actes.8

Quelle que soit I'ambiguité qui enveloppe la notion d'acquisition, il
demeure important de constater que cette notion qui tend a faire coexister les
poles opposés (création divine et création humaine) est au fond méme de la
notion de I'équilibre chez Tawfiq al-Hakim, tel que nous l'avons présenté
antérieurement. En l'occurrence, Tawfiq al-Hakim souligne implicitement son
refus des deux attitudes (Jabrite et Mutazilite). Dans son introduction & la
traduction de sa piéce al-Malik Udibe, il écrit: « ... ma foi religieuse m'interdit
lidée, d'un Dieu méchant qui s'acharnerait sur les hommes sans raison
nécessaire, et sans motif préalable... Bien au contraire, lidée de la
prédestination ne trouve aucun crédit auprés de la plupart des philosophes de
'lslam. »61

En méme temps, et dans son introduction & la pigce al-Malik Udibe
en langue arabe, Tawfiq Al-Hakim critique lidée de I'homme seul dans
l'univers, et celle de la liberté absolue. En revanche, il confirme sa vision
dualiste qui fait coexister 'homme avec Dieu, dans le méme univers.52 Cela
signifie que la liberté humaine est relative face & I'omnipotence de la volonté
divine. En fait, Tawfiq al-Hakim manifeste son rejet aussi bien de l'idée de
fatalité omniprésente que celle du libre arbitre absolu et procéde a la
conciliation entre ces deux extrémes, comme |'exige sa théorie de ['équilibre.

3) Le reflet des concepts philosophiques et religieux dans la piéce

Maintenant, nous allons chercher le reflet des convictions religieuses
de l'auteur et de sa théorie de I'équilibre dans sa piéce al-Malik Udibe. On
constate qu'en dépit des transformations auxquelles Tawfiq Al-Hakim a
procédé afin de demeurer fidéle & sa théorie, il existe plusieurs scénes qui se
révélent étre incompatibles avec l'idée d'un Dieu omnipotent qui juge 'homme

80 Abdal karim al-Khatib, al-Qada wa al qadar, op.cit, p.221.
8 Nicolas Saada, Tawfiq al-Hakim, op.cit, p.133.
62 Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe, op.cit., p.50.

169

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



sur ce qu'il ignore.

Notre premiére remarque concerne Tirésias: C'est lui qui est le vrai
sujet qui agit contre Dieu et qui forme I'antagoniste crucial de Dieu au sein de
la structure de I'équilibre. En inventant le mensonge du double crime (Iinceste
et le parricide), en croyant ainsi réaliser ses ambitions politiques, et éloigner
(Edipe du tréne, Tirésias se prend pour Dieu.t® Ses agissements s'opposent,
en effet, a la volonté divine qui vise a fixer Laios et ses descendants sur le
trone de Thébes. Alors, pour prendre sa revanche, Dieu, a l'insu de Tirésias,
fait tout d'abord revenir CEdipe sur le trone, et procéde ensuite a dévoiler le
mensonge transformé en réalité. Tirésias se rend compte que l'idée (CEdipe
épousera sa mere) s'est révélée une réalité concréte. Ainsi, Dieu ridiculise
Tirésias et le contraint a reconnaitre qu'il n'est qu'un étre humain, qui dépend
de la volonté divine. 6

La seconde remarque concerne CEdipe: la sanction qui le frappe, lui
qui refuse la vérité oraculaire et ne croit qu'a la vérité rationnelle, comme le
souligne l'auteur dans son introduction, se révéle dans la piece la
manifestation de la volonté de Dieu face a la relativitt de la volonté de
Tirésias. En effet, si CEdipe subit les conséquences de l'inceste et du parricide,
clest que Dieu l'a choisi pour étre l'objet de la démonstration de son pouvoir
absolu face a Tirésias.®® La troisiéme remarque concerne le chatiment
d'CEdipe aprés qu'il a reconnu l'oracle. Dans son introduction, Tawfig al-Hakim
écrit:

J'ai vu dans I'histoire d'CEdipe un défi lancé a Dieu... 'ai clairement illustré ce
défi, mais en méme temps j'ai bien montré les résultats néfastes de cette
impertinence. %

Ne croyant qu'a la raison, CEdipe refuse de croire a l'oracle qui
I'accuse d'avoir tué Laios et choisit pour I'enquéte sur le meurtre le chemin de
la raison. Dans sa démarche, on distingue une certaine logique basée sur une
analyse rationnelle des données et une articulation des causes et des
conséquences. Mais a un certain moment, CEdipe aboutit dans son enquéte a
une Vvérité qui n'est autre que la vérité énoncée par l'oracle. |l découvre que la

83 Cela est bien illustré dans la partie (programme de Tirésias).
6 Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe, op.cit, p.234.

6 /d.

8 Ipid., 48.

170

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



raison et l'oracle ne ménent qu'a une seule vérité. Ainsi CEdipe prend
conscience qu'il n'est pas seul dans ce monde et que Dieu existe a travers sa
parole oraculaire. Or, pourquoi punir CEdipe, aprés qu'il a reconnu Dieu ?
Dans la logique de la piéce, on ne voit qu'une raison qui explique la position
(Edipe: c'est qu'il est l'outil dont Tirésias se sert contre Dieu. La sanction
prévue par Tawfiq al-Hakim, pour essayer de rétablir I'équilibre entre Dieu et
I'nomme (en l'occurrence, Tirésias), et qui frappe CEdipe et non Tirésias,
constitue aussi un facteur de déséquilibre. Elle aboutit & I'effondrement total
d'CEdipe, cest-a-dire & la destruction de I'homme qui aboutit a la
reconnaissance de l'oracle par la voie de la raison.

La quatrieme remarque concerne le refus de lidée d'un Dieu qui
s'acharnerait sur les hommes sans motif préalable. On voit aisément que la
sanction d'CEdipe, dont nous venons de parler, est en contradiction avec ce
refus. Llinjustice divine est également illustrée par le fait suivant: en
conservant les raisons qui provoquent, dans la piéce de Sophocle, la sanction
d'CEdipe, a savoir 'assassinat de Laios, Tawfiq al-Hakim, procéde en effet a
un changement dans la rencontre entre CEdipe et Laios. Si I'CEdipe de
Sophocle tue Laios avec préméditation®”, I'CEdipe de Tawfiq al-Hakim tue
Laios involontairement, d'un coup imprévu de sa massue. Le fait qu'CEdipe
n'a pas voulu tuer Laios et que son geste n'entraine pas moins le meurtre,
nous conduit a affirmer que I'CEdipe de Tawfiq al-Hakim n'est pas libre de son
acte, qu'il était prédestiné a tuer Laios, qu'il est donc l'objet d'une contrainte
divine.

Par conséquent, il ne peut pas étre responsable de son acte, ce qui
fait que la sanction qui punit cet acte accompli sous la contrainte est en
contradiction avec la notion de justice divine. Cette justice qu'évoque l'auteur,
en affirmant qu'

Allah n'impose pas aux humains un fardeau plus lourd que n'en peuvent
porter leurs épaules, ne les juge pas sur ce quiils ignorent et ne leur
demande des comptes que sur ce qulils savent et commettent en
connaissance de cause.®

En l'occurrence, cette sanction injuste concorde, de maniére

87 Sophocle, CEdipe roi, op.cit, p.72.
8 Tawfiq al-Hakim al-Malik Udibe, op.cit, p.163.
8 Nicolas Saada, Tawfiq al-Hakim, op.cit, p. 132.

171

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)



harmonieuse avec les propos de I'école Jabrite selon laquelle 'homme ne
peut avoir de réle a jouer dans la détermination de ses actes. Si Dieu le punit,
clest qu'il a ses raisons que I'homme n'est pas censé connaitre et une telle
opposition ne peut porter atteinte a la justice divine. Cette tendance Jabrite qui
s'exprime a travers la piéce, est enfin illustrée par le fait que toute une ville
avec ses habitants innocents est ravagée par la peste, rien que pour
déclencher une enquéte sur le meurtre de Laios.

En somme, on constate que I'GEdipe de Tawfiq al-Hakim et, par-dela,
I'homme, n'est pas libre de ses actes. La prédestination d'CEdipe, la sanction
injuste qui le frappe rendent l'auteur plus proche des Jabrites que des
Ascharites et contredisent la théorie de I'équilibre qu'il a lui-méme élaborée.

Bibliographie

Boubakeur, Cheikh, Hamza, Traité modere de théologie Islamique, Paris,
Editions Maisonneuve et Larose, 1985.

Corbin, Henry, L'histoire de la philosophie islamique, Paris, Editions Folio,
1986.

Fakhri, Majid, Histoire de la philosophie islamique, Paris, Editions du Cerf,
1989.

Saada, Nicolas, Tawfiq al-Hakim, 'homme et 1'ceuvre/Thése de Doctorat, 3
cycle. Université de Provence, 1978.

Sophocle, Edipe roi, Paris, Editions Bordas, 1985.

Tawfiq al-Hakim, al-Malik Udibe, Bayrit, Editions Dar al kitab allbnani, 1978.

Tawfiq al-Hakim, Attadulyya maa Al-islam wa atta dulyya, Le Caire, Editions Al
adab- Press, 1983.

Abdal karim al-Khatib, al Qada wa alqadar bayna al falsafa wa,ddine, Le
Caire, Editions Dar Alfikr al'arabi, 1979.

Greimas, A.J., Courtes, J., Sémiotique: dictionnaire raisonné de la théorie du
langage, Paris, Editions Hachette, 1979.

Rey, A., Rey-Debove, J., Dictionnaire. Le Petit Robert, Paris, Editions Robert,
1986.

Encyclopédie de ['lslam, sous le patronage de [I'Union académique
internationale, Paris, Editions Maisonneuve et La rose, 1975.

172

BDD-A27402 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 11:04:30 UTC)


http://www.tcpdf.org

