
 98

 
Religion et création romanesque:  

l’exemple du roman africain de langue française 
 
 
Adama SAMAKÉ1 
 
 
Abstract : The September 11 attacks on the United States have rekindled the debate 
on the clash of civilizations. But the issue of religious otherness it embodies is 
transhistorical. This issue is particularly prevalent in Africa, because 70% of the 
traditional religions of the world are present. The construction of religious identities on 
this continent is consubstantial with that of alienation, because the mixing of peoples is 
not smooth, and “the cultural ethnocentrism” is characteristic of all civilizations. This 
phenomenon finds in literature one of the best means of expression. How is religious 
discourse oriented in African French novels? Such is the central concern underlying 
this article. The fact is that if the colonial novel rejects the traditional religions to 
celebrate the assimilation to Christianity, writers of the first generation reject the latter 
because it rhymes with colonialism, and value tradition. Those of the second 
generation set out to find a compromise between foreign religions – especially 
Christianity – and traditional religions. Thus arises a process of religious syncretism. 
Keywords : Religious identity, cultural globalization, clash of civilizations, alienation,  
religious syncretism. 
 
Introduction 

 
Francis Fukuyama et Samuel Huntington sont deux éminents 

universitaires américains qui ont suscité, au début des années 1990, des 
controverses planétaires, à travers des essais d’analyse politique.  

Le premier publie, dans la revue conservatrice National Interest en 
1989, un article intitulé « The End of History ? » (La fin de l’Histoire?) dont il 
développe les thèses trois ans plus tard dans un livre : The End of History and 
the Last Man (La fin de l’Histoire et le Dernier Homme2). Pour lui, l’histoire 
universelle conçue au sens hégeliano-marxiste comme un combat 
d’idéologies, c'est-à-dire comme une évolution progressive des institutions 

                                                            

1 Université de Cocody-Abidjan, Côte d'Ivoire. 
2 Paris, Flammarion, 1992. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 99

socio-économico-politiques, un processus orienté vers une fin, trouve son 
point d’achèvement dans la démocratie libérale et l’économie de marché. En 
outre, Fukuyama constate « une homogénéisation croissante de toutes les 
sociétés humaines » autour des droits de l’homme, de la démocratie et de 
l’économie libérale. 

Le second (Huntington) réplique à la réflexion de son collègue par 
l’entremise d’un article paru en 1993 dans la revue Foreign Affairs, intitulé 
« The Clash of Civilizations ». Il « élabore un nouveau modèle conceptuel 
pour décrire le fonctionnement des relations internationales après 
l’effondrement du bloc soviétique à la fin des années 1980 »3 : les oppositions 
culturelles, qu’il nomme ‘‘civilisationnelles’’4. Samuel Huntington confirme le 
passage d’un monde bipolaire à un monde multipolaire. Mais il remarque que 
dans ce dernier, les oppositions ne sont plus politiques, économiques, 
idéologiques. Elles sont culturelles. Il entreprend donc une redéfinition de 
l’histoire qui n’est plus le lieu d’un combat idéologique, mais culturel :  

 
La réussite économique de l’extrême orient prend sa source dans la culture 
asiatique. De même, les difficultés des sociétés asiatiques à se doter de 
systèmes politiques, démocratiques, stables. La culture musulmane 
explique pour une large part l’échec de la démocratie dans la majeure partie 
du monde musulman. (Huntington : 2007 :22)   
 
On comprend dès lors la formulation du titre de l’œuvre publiée en 

1996 qui lui permit d’approfondir sa théorie et de développer tous ses 
aspects : The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order (Le 
choc des civilisations et la refondation de l’ordre mondial). Elle fut traduite en 
français sous le titre Le choc des civilisations en 1997. Huntington fait une 
analyse pessimiste de la situation du monde. Selon lui, le XXIe siècle verra le 
choc des civilisations ; car « les frontières entre cultures, religions et races 
sont désormais des lignes de fracture ».  

Deux idées nous sont essentielles dans ces différentes réflexions : 
premièrement, pour ces deux universitaires, le processus interculturel est 
                                                            

3 http/wikipedia.org/wiki/Le_Choc_des_Civilisations consulté le 20 avril 2012. 
4 Huntington affirme que le monde est divisé en huit civilisations : chinoise, hindoue, islamique, 
occidentale, latino-américaine, africaine, orthodoxe. Sous ce jour, les mondes bouddhiste et juif ne 
peuvent être considérés comme des civilisations parce que si le bouddhisme est une grande spiritualité, 
celle-ci s’éteint en Inde. Par conséquent, elle ne peut être le socle d’une grande civilisation. Quant au 
judaïsme, il serait handicapé par sa faiblesse démographique.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 100

irréversible. Il en va de même pour la mondialisation culturelle, notion 
fortement sollicitée aujourd’hui, qui se veut une tentative d’homogénéisation 
des références culturelles, en vue de prévenir, voire de résorber les éventuels 
conflits. Fukuyama affirme à juste titre qu’ « il n’ y a plus d’autre modèle de 
développement dont on puisse attendre de meilleurs résultats ». (Fukuyama : 
1999 : 78). Deuxièmement, ils reconnaissent la religion comme un facteur 
essentiel à l’élaboration de la marche de l’histoire. En se basant sur la 
définition hégeliano-marxiste de l’histoire, Fukuyama reconnaît implicitement 
la religion comme un appareil idéologique d’État5. Huntington affirme que le 
facteur religieux occupe une place primordiale dans les oppositions 
civilisationnelles.   

Les attentats du 11 Septembre 2001 aux États-Unis ont relancé ce 
que Gibbon appelle ‘‘le grand débat’’ : le choc des civilisations. Mais en réalité, 
la problématique de l’altérité religieuse est transhistorique. En effet, dans 
l’antiquité, la religion ne se distingue pas de la politique et les actes religieux 
ont une valeur juridique. A cette époque, le débat est orienté sur l’idée d’une 
vraie religion, pour montrer comment la foi religieuse peut être vécue en 
vérité. Au moyen âge, l’idée de pluralité de la religion s’impose. Le XVIIe siècle 
la magnifie en ces termes : «La religion est sans contredit le premier et le plus 
utile frein de l’humanité. C’est le ressort de la civilisation » (Mirabeau : 
1970 :192). La réflexion moderne sur la religion qui transforma l’expérience 
religieuse des Européens fut l’œuvre du siècle des Lumières. Au XIXe siècle, 
Feuerbach, dans L’essence du christianisme (1992) trouve que l’homme crée 
Dieu à son image. Il en déduit que le processus religieux est aliénant. C’est un 
processus idéologique qui déforme la réalité. La première rencontre de Marx 
avec l’idéologie fut celle de l’œuvre de Feuerbach. Partageant la thèse de ce 
dernier, Marx disait que la religion est l’opium du peuple. Dans Le Savant et le 
politique (1982), Max Weber affirme que le monde moderne est désenchanté 
parce qu’il est le théâtre d’une « lutte qui oppose les dieux des différents 
ordres et des différentes valeurs » (p. 84) Weber parle de ce fait de « guerre 
des dieux ». Au XXe siècle, l’universitaire britannique Bernard Lewis utilisa 
pour la première fois en 1957 l’expression « choc des civilisations » dans un 
article intitulé « L’orient et moi »6. Dans sa réflexion, l’idée de choc des 

                                                            

5 cf. Louis Althusser, « Idéologies et appareils idéologiques d’Etat » in Positions, Paris, Éditions Sociales,  
1976.  
6 cf. Le Point du 18 Avril 2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 101

civilisations est soutenue par une analyse des ressentiments entre l’Occident 
dominé par une culture judéo-chrétienne et le monde islamique. Danièle 
Hervieu-Léger ne limite pas le débat à ces deux religions. Mais il constate 
avec amertume que « La perte de contrôle de la construction des identités 
religieuses constitue le fait majeur des trente dernières années. » (1998 :163)  

Cette problématique de la construction des identités religieuses est 
particulièrement profonde en Afrique. Car celle-ci est le réceptacle d’une 
multiplicité de religions. C’est le lieu de dire qu’en plus des trois grandes 
religions révélées, soixante-dix pour cent (70%) des religions traditionnelles 
sont présentes en Afrique. Sachant avec Paul Ricœur (1975) que nous 
n’avons pas de philosophie de l’histoire pour résoudre les problèmes de 
coexistence des cultures, et avec Claude Lévi-Strauss (1962) que 
‘‘l’ethnocentrisme culturel’’ est le propre de toute civilisation, nous pouvons 
soutenir que la question de l’aliénation est au cœur de la construction de 
l’identité religieuse africaine. Car « Il y a aliénation de l’identité tout d’abord si 
une identité constituée existe par elle-même puis, ensuite, si un système 
extérieur intervient sur elle pour tenter de la modifier » (Mucchielli, 1986 :110). 
En d’autres termes, l’Africain est le lieu d’une double personnalité religieuse. Il 
est extérieur aussi bien à la religion africaine originelle qu’aux religions 
étrangères. L’individu problématique né de ce processus est le foyer de 
nombreuses dissonances observables au niveau individuel, interindividuel, et 
interracial.  

Art de la représentation, la littérature est un moyen privilégié 
d’expression des valeurs culturelles et civilisatrices. Elle pose constamment et 
résout bien souvent quelques-unes des questions touchant à l’identité 
religieuse. Elle se veut une vaste enquête anthropologique. De ce point de 
vue, elle peut être considérée comme une science humaine. Aussi peut-on 
dire que la problématique de l’altérité religieuse est au cœur de la littérature en 
général, africaine en particulier. Boubacar Diallo Daouda (2005) corrobore nos 
propos en ces termes : « La religion reste au premier plan des repères 
sociaux où le roman puise ses ressources matérielles et esthétiques »7.  

L’avenir des religions africaines restant incertain, les questions 
suivantes s’imposent : Comment assurer la survivance identitaire des religions 
minoritaires africaines ? Comment les Africains de langue française 

                                                            

7 cf. «La contemplation des dieux animistes dans les romans du sud » sur le site 
http/étudesafricaines.revues.org/134, consulté le 9 Février 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 102

entendent-ils participer au processus de dynamisation culturelle de sorte à 
susciter un véritable renouveau culturel ? Quelle expérience nouvelle les 
romanciers africains de langue française apportent-ils à leur peuple dans sa 
volonté et sa quête d’une renaissance véritable ? En somme, comment 
s’oriente le discours religieux dans l’œuvre romanesque africaine de langue 
française ?  

Pour trouver un début de réponse aux préoccupations qui fondent 
cet article, nous articulerons notre réflexion sur trois axes : nous 
entreprendrons une esquisse de l’univers religieux de l’Afrique francophone au 
sud du Sahara, puis nous analyserons comment les romanciers traitent la 
question de l’altérité religieuse dans leurs œuvres, et enfin nous verrons le 
rendement sémantique qu’ils en tirent, et les perspectives qu’ils ouvrent dans 
l’élaboration de l’identité religieuse.  

   
I. Esquisse de l’univers religieux de l’Africain  
 
1. Approche définitionnelle de la religion 

 
Il est nécessaire de préciser le contenu sémantique que nous 

donnons à la religion, pour éviter de tomber dans le piège de l’équivoque. Car 
il n’ y a pas d’unanimité quant à la définition du concept. En effet, la question 
de savoir ce qu’est une religion est ouverte8 parce qu’elle a connu une 
fluctuation de sens au cours de l’évolution de l’histoire. C’est pourquoi Mircea 
Eliade (1974), constatant l’impossibilité d’une définition, parle 
d’approximation ; et Marcel Mauss affirme qu’« il n’y a que des phénomènes 
religieux plus ou moins agrégés en des systèmes qu’on appelle religions et qui 
ont une existence historique définie dans des groupes d’hommes et en temps 
déterminés »9.  

La définition la plus ancienne est celle de Cicéron10. Il voyait dans la 
pratique religieuse « le fait de s’occuper d’une nature supérieure que l’on 
appelle divine et de lui rendre un culte ». Au demeurant, Les Pères latins de 
l’Église ont développé l’idée de vraie religion pour montrer comment elle peut 

                                                            

8 L’expression est de Pierre Gisel. 
9 Cité par Jean-Paul Willaime, « Faits religieux » in Dictionnaire des faits religieux, dir. Regina Azria et 
Danièle Hervieu-Léger, Paris, PUF, 2010, p.362. 
10 cf. « De l’invention oratoire » dans Œuvres complètes de Cicéron, Paris, Firmin Didot Frères et Cie, 
1864. Texte numérisé en 2010.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 103

être vécue en vérité. Ainsi, Augustin pense que la philosophie entendue 
comme l’amour de la sagesse est la vraie religion. Les Romains mettent 
l’accent sur l’idée de relation avec le divin. Pour eux, religion revient à 
christianisme.  

Toutefois, il est important de savoir que la religion des Romains ne 
procédait pas d’abord d’une théologie, encore moins d’une philosophie. Il 
s’agissait de faire ce que prescrivait la tradition11. La religion consistait, de ce 
fait, dans le respect des coutumes, de ses parents, des devoirs civiques et 
des liens de société. De ce point de vue, elle se voulait un ensemble de 
croyances, de pratiques propres à un groupe ou une communauté. Elle peut 
être alors comprise comme une manière de vivre et une recherche de 
réponses aux questions les plus profondes de l’humanité. Cette 
caractérisation la rapproche de la philosophie. Il est également utile de savoir 
que la naissance des religions en Europe a accompagné celle des Etats-
nations européens, et qu’au XIXe siècle, l’anthropologue Edward B. Taylor 
emploie le terme animisme pour désigner les croyances des peuples dits 
primitifs. Approche que Daniel Dubuisson (1998) s’évertue à dénoncer en 
parlant de « la prétention arrogante de l’Occident à dire et à penser l’homme 
selon les critères religieux qu’il a lui-même définis ». 

Ce qui précède autorise à dire que les définitions sont 
majoritairement dominées par leur caractère ethnocentrique. Elles sont par 
conséquent grandement subjectives. En raison de la fragilité et des limites du 
champ d’investigation, notre effort se veut de restitution. D’où la nécessité 
d’exploiter l’étymologie du mot. Religion vient de « religare » qui signifie 
« lier ». Ainsi s’explique l’idée de rapport à quelque chose. Elle désigne par 
conséquent, l’ensemble des attitudes qui tendent à poser quelque chose 
comme sacré, et partant à la vénérer suivant des rites. Le dictionnaire Lalande 
la définit comme une institution sociale qui se distingue par trois 
caractéristiques fondamentales : 
• l’accomplissement de certains rites réguliers et l’adoption de certaines 

formules. 
• la croissance en une valeur avec laquelle rien ne peut être mis en 

balance. Cette croyance, la communauté a pour but de la perpétuer. 
C’est ici que se laisse appréhender le concept de sacré ; car l’absolu 

                                                            

11 cf. John Scheid, Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains, Paris, Aubier Montaigne, 
2005. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 104

n’est qu’une réalité transcendante qu’on élève par-dessus tout.  
• l’expérience du sacré est le fond sur quoi prend naissance toute forme de 

religion. En d’autres termes, pour qu’une divinité soit consacrée, il faut 
que l’esprit humain la pose comme l’irréductible qui fonde notre monde 
naturel.  

Cette dernière idée explique pourquoi la religion et la tradition se 
confondent en Afrique. Dominique Goedert affirme à juste titre : « La religion, 
c’est d’abord la tradition africaine qui est toujours là, sous-jacente : une 
certaine conception du monde, d’un cosmos où la nature exprime 
nécessairement quelque chose qui la transcende.» (Goedert, 1988 : 8).   

La tradition se veut donc une croyance en une force vitale cosmique. 
Tout peut devenir objet d’adoration parce qu’ayant une âme : la faune, la flore, 
les animaux, les masques… . C’est le lieu de préciser que « lorsque le négro-
africain semble adorer cet objet inanimé, c’est en fait la force surnaturelle qui y 
siège, l’esprit, l’âme, le dieu qui y a élu domicile qu’il adore ». (MAKOUTA 
MBOUKOU, 1980 : 102). Mais le terme Religions Traditionnelles Africaines 
(RTA) fut utilisé pour la première fois en 1965 à Bouaké en Côte d’Ivoire, lors 
d’un colloque ; et l’expression fut officiellement adoptée à Cotonou au Bénin 
en 1970, lors d’un autre colloque qui avait pour thème Les religions africaines 
comme sources de valeurs et de civilisations12. Elles ont une base commune : 
• la croyance en un Dieu suprême : le dieu créateur. Après la création, il 

s’est retiré et ne s’occupe pas des affaires des hommes.  
• les divinités : elles régulent les activités humaines. Le dieu de la mer, le 

dieu de la maternité, le dieu guerrier… en sont des exemples.  
• les esprits : il y a deux catégories d’esprits. Ceux d’origine non humaine 

qui peuvent entrer en contact avec les hommes (exemple : les esprits de 
la nature). Ce sont les gardiens du territoire. La deuxième catégorie est 
représentée par les esprits humains que sont les ancêtres. Pour qu’un 
parent défunt soit transformé en ancêtre, est nécessaire l’exercice de 
rites particuliers qui l’aident à assumer sa nouvelle essence spirituelle. 
Ces rites se résument en une double série de funérailles, en des prières 
collectives et des offrandes. Les religions traditionnelles sont donc le lieu 
d’une croyance en la réincarnation. On comprend dès lors pourquoi le 
poète sénégalais Birago Diop affirmait dans Les contes d’Amadou 
Koumba (1947) :  

                                                            

12 Les actes de ce colloque furent édités par Présence Africaine en 1972. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 105

Ceux qui sont morts ne sont jamais partis/ Ils sont dans l’ombre qui 
s’éclaire/Et dans l’ombre qui s’épaissit/Les morts ne sont pas sous la 
terre/Ils sont dans l’arbre qui frémit/Ils sont dans le bois qui gémit/Ils 
sont dans l’eau qui coule/Ils sont dans l’eau qui dort/ Ils sont dans la 
cave/ Ils sont dans la foule/Les morts ne sont pas morts…/ C’est le 
souffle des ancêtres.  

• les rites : le jeûne, le pèlerinage au lieu saint, l’offrande, les sacrifices, les 
prières quotidiennes, les cérémonies en l’honneur du dieu, des ancêtres, 
des esprits. 

• les cycles d’initiation, les danses rituelles, surtout les danses 
‘‘masquées’’ ; car « Le masque de bois est un condensateur d’énergie, et 
la danse exécutée sous le masque irradie cette énergie dans la 
communauté ». (Garaudy, 1985 : 25)  

• le respect de la magie du verbe 
• l’abolition de la frontière entre le sacré et le profane 
• le totémisme, le matriarcat… 

En somme, le sentiment religieux africain est « un système de 
relations entre le monde visible des hommes et le monde invisible régi par un 
créateur et des puissances qui, sous des noms divers et tout en étant des 
manifestations de ce Dieu unique, sont spécialisées dans des fonctions de 
toutes sortes »13.  

En Chine, la religion est traduite par le terme ‘‘Zõng Jiào’’ qui fait 
allusion à l’idée d’un enseignement pour une communauté. Le bouddhisme se 
veut une illumination de la pensée. Il n’est question ni de Dieu, ni de nature 
divine. Mais Bouddha peut être considéré comme une divinité ; car il incarne 
l’être, la perfection, l’idéal : objet de quête qui fonde le bouddhisme. 

Toute religion repose donc sur une divinité, un culte et des 
adorateurs. Aussi retiendrons-nous la définition de Ngaide Abderrahmane qui 
conçoit la religion comme « une philosophie organisationnelle du culte et du 
rapport à l’être suprême. » (Ngaide : 2011 :105). 

 

                                                            

13 Marcel Griaule cité par Bellinger Gerhard J., Encyclopédie des religions, Paris, Librairie générale 
française, 2000.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 106

2. Le cadre religieux africain 
 
L’Afrique contemporaine est « poreuse à tous les souffles du 

monde ». Le cadre religieux est d’une grande richesse. Celle-ci est 
proportionnelle à la diversité ethnique et linguistique de la population. Or, 
selon l’UNESCO, trente pour cent (30 %) de toutes les langues de la planète 
sont parlées en Afrique. C’est dire que l’Afrique est un carrefour de religions. 
Toutefois, une classification est possible. Trois grands types de religions se 
dégagent : les religions traditionnelles, les religions révélées importées, les 
religions messianiques qui sont un compromis entre les religions révélées et la 
pensée traditionnelle.    

Deux religions révélées dominent l’Afrique subsaharienne : le 
christianisme et l’islam. Bien que le christianisme soit arrivé en Afrique au 
premier siècle après Jésus Christ, c’est au XVIe siècle que les colons 
(portugais en particulier) l’introduisent en Afrique centrale. La religion 
chrétienne fut pour les colonisateurs un instrument d’assimilation culturelle 
des peuples africains. Les missionnaires accompagnaient les armées 
d’occupation. Le christianisme est définitivement imposé au XIXe siècle dans 
toute l’Afrique noire francophone après la colonisation effective. L’islam est 
entré en Afrique par le nord au VIIe siècle après Jésus Christ par l’entremise 
de marchands arabo-berbères. Mais les premiers convertis en Afrique noire 
sont les Soninkés appelés Dyula dans l’empire du Ghana (appelé aussi 
Wagadou). Les commerçants soninkés vont la propager de manière pacifique. 
Ainsi, dans l’empire du Mali, de nombreux européens se convertissent à 
l’islam. Dans l’empire Sonhraï, la dynastie des Askia procède à l’islamisation 
des populations. Mais c’est aux XVIIIe et XIXe siècles que l’islamisation se fait 
massive en Afrique de l’ouest. L’on constate alors la naissance de 
nombreuses théocraties musulmanes : Ahmadou Barry au Macina, El Hadj 
Omar Tall au Sénégal oriental, Ousmane Dan Fodio au Nigéria, Modibo 
Adama au nord du Cameroun, Samory Touré dans l’empire du Wassoulou… . 

Comme on peut le constater, l’implantation de l’islam est plus 
ancienne que le christianisme en Afrique de l’ouest. Mais le colonialisme 
aidant (l’administration coloniale ne reconnaît pas l’islam), le christianisme 
s’imposa.  

Les religions messianiques sont des compromis entre les religions 
révélées et la tradition africaine. Elles sont nombreuses : Christianisme 
céleste, Harriste, Kibanguisme, Matswanisme… La première religion 
messianique est l’œuvre de Francisco Kasola. Il se détache au XVIIe siècle du 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 107

père Tavarès du Portugal, se proclame fils de dieu et accuse le christianisme 
de ne pas valoriser la vie des peuples congolais. Ce faisant, il crée un 
mouvement religieux africain qui connaît un succès fulgurant.  

Les religions messianiques sont syncrétiques. C’est le lieu de dire 
que si les religions traditionnelles se retrouvent dans toutes les contrées 
africaines, elles vivent surtout de manière syncrétique avec l’islam et le 
christianisme. Mais le syncrétisme n’est pas toujours érigé en mouvement 
religieux ; et la religion traditionnelle n’est jamais majoritaire. Elle « n’est 
jamais pure. Elle est toujours altérée » par des éléments étrangers. On assiste 
donc à une déperdition de la religion traditionnelle qui est vue comme de la 
sorcellerie, du paganisme. C’est ce que Aimé Césaire appelle « l’assassinat 
des religions » (Césaire, 1955 : 19-20). En somme, l’Afrique est l’épicentre 
des conflits religieux. Bidimensionnel comme Fanon (1952, 2002) et Memmi 
(1985) l’ont montré, l’Africain est en proie au problème primordial d’une 
logique cohérente de l’existence et de l’unité spirituelle de son être.  

 
II. Religion et roman africain: essai de typologie 
 
1. L’assimilation religieuse 

 
La problématique de la religion est véhiculée dans presque toutes les 

œuvres romanesques africaines à divers degrés. Elle n’est pas uniforme. Mais 
une typologie est possible. En effet, une lecture rétrospective de la littérature 
africaine permet de déterminer de grandes étapes qui constituent non 
seulement des orientations idéologiques, mais aussi et surtout des 
perceptions du dialogue interculturel qui implique la problématique de l’altérité 
religieuse.  

La première étape est ce que Guy Ossito Midiohouan nomme « le 
roman colonial négro-africain ». Comme son nom l’indique, il s’agit des 
romanciers qui ont choisi de s’investir dans la justification de l’entreprise 
coloniale. Ce sont Ahmadou Mapaté Diagne, Bakary Diallo, Félix Couchoro, 
Paul Hazoumé… . Ils ont respectivement publié Les trois volontés de Malic 
(1920), Force-bonté (1926), L’Esclave (1929), Doguicimi (1938)… Ces 
romanciers assument les thèses culturelles françaises qui font, par ailleurs, la 
culture universelle. Ils écrivent des romans d’auto-reniement qui confirment le 
néant culturel des Noirs. C’est dire que ces romans sont déterminés par 
l’assimilation culturelle. En outre, l’orientation spirituelle participe de la 
légitimation de la domination de la civilisation blanche. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 108

 Les religions africaines sont dévalorisées, considérées comme de la 
sorcellerie, du paganisme, des cultes mal définis. Ainsi, Paul Hazoumé 
s’évertue à dénoncer la barbarie de la tradition africaine, en mettant l’accent 
sur l’horreur des sacrifices humains dans son œuvre mentionnée ci-dessus. 
Dans cette œuvre, l’homme blanc chrétien est le centre du monde, et le 
christianisme est vu comme un moyen infaillible de propager et de maintenir la 
civilisation. Mais c’est Félix Couchoro qui s’est entièrement voué à la question 
de la religion. Guy Ossito Midiohouan affirme à juste titre :  

 
Félix Couchoro est un moraliste chrétien cherchant à travers ses romans à 
propager la foi et une certaine conception de l’évolution de l’Afrique où 
comme dans le dernier chapitre de L’esclave significativement intitulé « Le 
Renouveau », la civilisation européenne vient rénover le monde africain. 
(Midiohouan,1986 :70)   
 
En effet, dans cette œuvre, Mawoulawoê et sa maîtresse Akoêba 

consomment un amour adultérin qui sème la mort partout. Cette tragédie est 
surtout provoquée par les forces maléfiques (les sorciers) auxquelles ils se 
sont liés. En conséquence, les deux amants meurent de façon dramatique. 
Toutefois, les valeurs religieuses et morales chrétiennes permettent de trouver 
un dénouement heureux. Car Gabriel, le fils aîné de la famille, converti au 
christianisme, apporte la paix.   

Le réquisitoire contre les religions traditionnelles, la célébration du 
triomphe de la civilisation occidentale, la mainmise du christianisme sur le 
monde spirituel africain sont également exprimés dans Amour de féticheuse 
(1941) et Drame d’amour à Anécho (1950). Dans ces romans, « Couchoro 
n’hésite pas à s’adresser à ses lecteurs comme si ceux-ci étaient devant lui. Il 
les interpelle, les interroge et adopte le ton d’un directeur de conscience, d’un 
catéchiste devant ses catéchumènes » (Midiohouan, ibid. : 70). Il oppose 
Satan à Dieu. Ceux qui s’adonnent au fétichisme sont « sortis de la bouche de 
Satan, vomis par cette ignoble bouche sur terre pour y répandre le mal ». Dieu 
est le redresseur, le justicier.    

  
2. La résistance religieuse 

 
Les écrivains africains de la première génération pratiquent une 

littérature anticléricale. Ils montrent une attitude foncièrement hostile à l’égard 
des religions révélées, particulièrement le christianisme qui est présenté 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 109

comme « le symbole de l’hypocrisie de l’Occident ». L’action des 
missionnaires est contestée avec violence. Pour ces écrivains, l’Occident est 
en contradiction avec ses propres valeurs.  

L’année 1956 est d’une importance capitale. Elle marque le début de 
la prise en compte de la religion comme thème dans la littérature africaine 
d’expression française. Le pauvre christ de Bomba de Mongo Béti, le vieux 
nègre et la médaille de Ferdinand Oyono, Afrique nous t’ignorons de Benjamin 
Matip sont les œuvres qui thématisent la religion. Elles ne font pas de 
distinction entre missionnaires et conquérants. L’œuvre de Mongo Béti, faut-il 
le rappeler, fut censurée par les autorités religieuses et coloniales.  

La dénonciation des compromissions de l’Eglise avec le pouvoir 
politique rime avec la réhabilitation de la religion traditionnelle africaine. Ainsi, 
dans Le pauvre christ de Bomba, Zacharie, un personnage du roman, 
constate que les Africains avaient des principes religieux similaires à ceux des 
chrétiens : « Vous vous êtes mis à leur parler de Dieu, de l’âme, de la vie 
éternelle etc. Est-ce que vous imaginez qu’ils ne connaissent pas déjà tout 
cela avant, bien avant votre arrivée ? ». Ces romans des écrivains de la 
première génération se présentent assez souvent comme « une entreprise de 
sensibilisation des jeunes au respect des mystères et croyances traditionnels 
ainsi qu’aux dangers d’un rejet systématique des coutumes africaines au nom 
des valeurs occidentales » (Midiohouan, ibid. : 194). C’est le cas de 
Crépuscule des temps anciens (1962) de Nazi Boni, L’enfant noir (1953) de 
Camara Laye, Le souffle des ancêtres (1965) de Jacques Mariel Nzouankeu, 
Soundjata ou l’épopée mandingue (1960) de Niane Djibril Tamsir.  

Ce dernier roman dévoile la richesse de la tradition orale et montre la 
puissance du devin qui annonce le destin exceptionnel de Soundjata. Jacques 
Mariel Nzouankeu et Birago Diop préviennent contre l’impuissance des 
hommes face à la volonté des dieux. Ainsi, Sarzan (Les contes d’Amadou 
Koumba) est rendu fou par les forces transcendantales traditionnelles, après 
son sacrilège. Il passe le reste de son temps à confirmer que « Les morts ne 
sont pas morts. Ils sont dans le bois qui gémit, dans l’eau qui coule… ». Ces 
dieux sont dotés également de qualités protectrices énormes. C’est le cas du 
serpent protecteur qui se trouve dans la forge du père de Laye (L’enfant noir).  

En somme, ces œuvres des auteurs africains de la première 
génération dégagent une sorte de résistance religieuse des Africains. Aucun 
compromis n’est possible. C’est pourquoi, si la formation de Samba Diallo 
(L’aventure ambiguë) est valorisée, son rapport avec l’Europe le plonge dans 
une sorte de mysticisme religieux dont il ne se relèvera jamais. Il devient le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 110

lieu d’une distance objective entre son moi et le contenu des signes qui le 
déterminent. Il est donc un aliéné spirituel en proie au problème primordial 
d’une logique cohérente de l’existence et de l’unité de son être. C’est ce qu’il 
traduit en ces termes :  

 
Je ne suis pas un pays des Diallobé distinct, face à un Occident distinct, et 
appréciant d’une tête froide ce que je puis lui prendre, et ce qu’il faut que je 
lui laisse en contrepartie. Je suis devenu les deux. Il n’ y a pas une tête 
lucide entre deux termes d’un choix. Il y a une nature étrange, en détresse 
de n’être pas deux. (Kane : 1961 :164)   
 

  Les romanciers africains de la deuxième génération essaient de 
trouver le point de ralliement entre les religions traditionnelles et étrangères. 
Ainsi naît le syncrétisme religieux.  
 
3. Le syncrétisme religieux 

 
Les écrivains africains de la seconde génération, loin de s’assimiler 

ou de rejeter systématiquement la religion étrangère, prônent la 
complémentarité des religions. C’est le cas de L’étrange destin de Wangrin de 
Amadou Hampaté Ba qui présente les religions coexistant dans une relative 
harmonie. Dans cette œuvre, l’islam se manifeste non seulement par la 
présence de l’imam Souleymane, par l’office symbolisé par les différents 
appels à la prière du muezzin qui rythment la vie quotidienne, mais aussi et 
surtout dans les parlers locaux qui sont enrichis d’expressions arabo-
islamiques souvent modifiées et adaptées aux accents et modes d’élocution 
des Africains.14 La religion chrétienne, bien que n’ayant pas réussi à dominer 
l’âme de Wangrin et de ses condisciples (ce qui est en soi une 
reconnaissance de la vivacité de l’animisme), est présente à travers 
l’évocation des messes du dimanche. Mais dans l’œuvre de Ba, l’accent est 
mis sur la religion animiste à travers l’évocation : 
• des divinités : le dieu suprême : Maa-Ngala (p.284), le dieu de l’or : Sanou 

(p.12), le dieu partenaire : Nganiba, la grande sorcière : Yooyaya (p.12), 
le dieu des forgerons : le dieu « komo », le dieu fabuleux, dieu de 

                                                            

14 cf. Pour une meilleure perception de cette esthétique, lire l’excellent travail de Wade Khalifa Ababacar : 
« Religion et création littéraire : étude de la représentation du religieux dans L’étrange destin de Wangrin 
d’Amadou Hampaté Ba », in Ethiopiques N° 87 Dakar, Fondation L. S. Senghor, 2ème semestre 2011. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 111

Wangrin : Gonkoloma Sooké… 
• des esprits gardiens (p.12) 
• du totémisme : l’immense python du mandé appelé Ninkimanka 
• des rituels : pratiqués à toute occasion (naissance, funérailles, semailles, 

fêtes des récoltes…) 
• des sacrifices … 

Il en va de même pour Tierno Monenembo dans Les Ecailles du ciel 
(1986), Un attiéké pour Elgass (1993), et L’aîné des orphelins (2000). Dans la 
première œuvre citée, il confère une fonction narrative à l’accomplissement 
des rites. En ramenant Cousin Samba sur le lieu du début des événements, il 
contribue à la circularité du récit. La seconde œuvre met l’accent sur la 
pérennité du fétiche Sassa, malgré les influences étrangères. Consacrée au 
génocide rwandais, L’aîné des orphelins évoque le sorcier Funga : 
intermédiaire entre les hommes de Nyamata et les dieux tutélaires. Mais ce 
dernier se débarrasse de ses gris-gris après le carnage dans son village, 
reconnaissant que si dieu existait, une telle tragédie n’aurait pas lieu.  

Le syncrétisme religieux, quête d’une rencontre féconde entre les 
mondes païens et chrétiens, est conçu comme solution au problème de 
l’aliénation religieuse. C’est Tchicaya U Tam’si qui l’a conçu comme mode de 
création littéraire. Pour lui, la résorption de la fracture sociale en Afrique passe 
par l’établissement d’une société pluriculturelle nourrie de différentes identités. 
Il soutient dans l’avant-propos à La Main sèche (1980) :       

 
En vérité, toute civilisation est une rencontre syncrétique de deux mondes, 
au moins, barbares l’un et l’autre. Et cela produit un nouveau barbare si 
controversé en lui-même que c’est forcément un être tragique, fatal parce 
qu’habité par deux morts, celles de deux mondes qui l’ont enfanté : ici le 
monde païen et le monde chrétien (p.8) 
 
Le foisonnement culturel aide à la culture des valeurs. Le 

syncrétisme est, par conséquent, la voie privilégiée qui permet de passer, non 
seulement de l’aliénation à l’identité, mais aussi de l’écartèlement à l’unité. Le 
discours utamsien préconise une nouvelle éducation religieuse. Sa quête 
identitaire demeure une tentative de rapprochement de mythologies judéo-
chrétiennes et africaines. Chez lui, le métissage religieux se fait par la 
juxtaposition des croyances intervenant de manière complémentaire. Il s’agit 
d’un processus de démythification du récit biblique. Ce processus accorde 
une place de choix au traitement de l’univers parallèle, c’est-à-dire à la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 112

symbolisation.  
Nous retiendrons ici la symbolique des chiffres. Ils se limitent à cinq : 

trois (3), quatre (4), sept (7), onze (11), douze (12). Le chiffre trois constitue 
l’ossature des œuvres qui se présentent d’abord sous forme d’une trilogie. On 
peut également mentionner les trois amis : Muendo, Elenga et Luambu dans 
Les méduses ou les orties de mer, les trois personnages principaux : Prosper, 
Sophie et Ndundu dans Les Cancrelats… . Trois, c’est le chiffre de la tradition, 
selon Nicolas M’ba Zue (1988 :3-7). C’est aussi et surtout le chiffre divin. En 
effet, pour le christianisme, il symbolise la Trinité, les trois rois mages, les trois 
croix du Golgotha, les trois jours de Pâques, de la crucifixion.  

Tchicaya passe de trois à quatre. La trilogie est dissoute dès l’ajout 
d’une quatrième œuvre, Ces fruits si doux de l’arbre à pain. Le chiffre quatre 
fait également allusion aux éléments de la nature : l’eau, l’air, le feu, la terre. 
Ces deux chiffres (trois et quatre) peuvent être additionnés. On trouve le 
chiffre sept (7) : chiffre par excellence de l’accomplissement, de la perfection. 
Quand ils sont multipliés, on a le chiffre douze (12). Ce dernier évoque les 
douze apôtres, les douze mois de l’année, et les douze tribus d’Israël. Quant 
au chiffre onze, on mentionnera les nouvelles de La Main sèche. 

L’étude des symboles permet de dire que Tchicaya accorde une 
valeur mystique et sacrée à son discours. C’est pourquoi la dimension 
mythique est élaborée avec soin. Tchicaya développe ainsi une théologie 
progressiste qui réalisera l’identité syncrétique, dissociera l’Eglise du capital et 
favorisera l’émergence d’une société dévouée à la justice.   
   
III. La religion: miroir de la civilisation 
 
1. La religion : essence du dialogue interculturel 

 
Les romanciers africains francophones posent l’altérité religieuse 

comme essence du dialogue interculturel. Celui-ci est entendu ici comme 
« l’ensemble des processus psychiques, relationnels, groupaux, institutionnels 
générés par des interactions de cultures, dans un rapport d’échanges 
réciproques et dans une perspective de sauvegarde d’une identité culturelle 
des partenaires en relation ». (Clanet, 1993 :21) Au demeurant, ils 
développent « une poétique de l’interculturalité ». Certes, ils procèdent à une 
évaluation des religions traditionnelles par l’évocation récurrente des forces 
transcendantales. Mais ils ne préconisent pas vraiment la disparition des 
religions étrangères. Ces nouvelles religions n’ont pas non plus ébranlé les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 113

croyances et les convictions du Noir. On constate plutôt un raffermissement 
de la foi dans les valeurs ancestrales.  

Les romans africains de langue française développent deux 
approches de la religion : 
• Ils considèrent la religion comme un phénomène intérieur. A ce titre, elle 

se présente comme l’essence d’un peuple : la tradition est l’essence du 
peuple africain. Elle est irréversible dans le processus de formation 
spirituelle des Africains.  

• Ils déterminent également la religion comme un phénomène extérieur. De 
ce point de vue, l’influence étrangère est inévitable.  

Ces différentes approches du fait religieux montrent que la religion 
reste un miroir privilégié dont la civilisation doit tenir compte pour mieux 
comprendre ce qui s’est passé, ce qui se déroule actuellement, et ce qui 
permettrait de mieux préparer le monde à venir. Elle est participation active à 
ce que Auguste Comte appelait « la réalisation de l’ordre humain et social ». 
En tentant d’en faire une synthèse dans leur quête de l’universalisme, les 
écrivains africains confirment la thèse de Pierre Bigo qui disait : « La foi 
authentique tend à l’action. Elle est synthèse » (1974 :11). 

 
2. Une religion universelle ?  

 
Les écrivains africains ne l’affirment pas. Mais on constate qu’il y a 

au-delà des divergences, des réticences, des résistances, une tentative de 
définition universelle à laquelle tout le monde s’accordera nécessairement. 

En faisant du métissage culturel le leitmotiv de sa pensée, en 
convoquant les peuples au rendez-vous du donner et du recevoir, Senghor 
lance l’idée d’une civilisation universelle qui implique certainement une 
conception universelle de la religion. Mais les romanciers africains sont 
majoritairement favorables à la thèse du syncrétisme. Pour eux, la mondialité 
religieuse se trouve dans ce dernier. Tchicaya U Tam’si en est le théoricien.  

Le syncrétisme religieux trouve ses fondements dans l’antiquité. En 
effet, les religions de l’antiquité étaient syncrétiques. C’est le cas de Mithra 
associé à Apollon dans le panthéon romain. Il rappelle également le 
Caodaïsme du Vietnam, et les Vaudou haïtien et Brésilien. Mais la théorie 
utamsienne du syncrétisme religieux se rapproche, voire se réclame de la 
pensée de Voltaire présente dans le Dictionnaire philosophique (1764). Cet 
ouvrage, allant contre le christianisme, estimait qu’au-delà de cette religion, 
toutes « les religions organisées » sont partielles.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 114

Ainsi, la religion véritable, syncrétique serait la solution au fanatisme 
et au choc des civilisations. Car elle revendique la fraternité universelle des 
religions. Elle s’inscrit dans le projet d’un monde naissant, meilleur, participe à 
la création continue de l’homme, à la conjonction de nos faiblesses, et permet 
d’éviter les dangers d’une persécution de la vérité historique, d’une 
fragmentation de l’identité. Elle se présente encore comme une sorte de 
convergence vers ce qu’Edouard Glissant nomme « la conscience de la 
totalité monde » (2009 :33). Ce qui précède autorise à dire que les romanciers 
africains ont pour souci constant d’éloigner le peuple du radicalisme et de 
l’orthodoxie qu’ils considèrent comme les ghettos de l’esprit.  

Mais le syncrétisme religieux, s’il est logique et théoriquement 
fascinant, ne saurait être efficace. Car, comme le disait Karl Marx, aucune 
idéologie, quelle que soit son efficacité, ne peut réunir des individus aux 
intérêts divergents. Dans leurs principes fondateurs, les différentes religions 
ne s’accommodent pas du syncrétisme. L’islam ne reconnaît que trois 
religions (l’islam, le christianisme, le judaïsme) qui sont soutenues par trois 
livres : le Coran, la Bible et la Thora. Mais, au fond, l’islam ne reconnaît qu’une 
seule vraie religion : l’islam, évidemment. Il rejette donc les autres. Faut-il 
rappeler que le christianisme ne reconnaît pas la prophétie de Mahomet ? Ces 
deux religions rejettent systématiquement l’animisme qu’elles qualifient de 
paganisme. Ecoutons Jean Ziegler qui met un accent particulier sur la 
civilisation occidentale :  

 
L’ordre occidental du monde relève de la violence structurelle. L’Occident 
s’affirme porteur de valeurs universelles, d’une morale, d’une civilisation, de 
normes en vertu desquelles tous les peuples du monde sont invités à 
prendre en main leur destin. (2010 :23)   
 

  Samuel Huntington va dans ce sens quand il soutient qu’il n’y a pas 
de civilisation universelle, et que la civilisation africaine basée sur un 
ensemble de pratiques animistes ne peut être une grande civilisation. Jean-
Pierre Warnier évite certes le second postulat de cette affirmation, mais il fait 
sien le premier quand il dit : « Parler de mondialisation de la culture est un 
abus de langage. Cette expression bien commode au demeurant devrait être 
bannie de tout discours rigoureux » (Warnier, 2003,2007 :107). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 115

Conclusion  
 
La problématique de l’altérité religieuse dans le roman africain de 

langue française est consubstantielle à celle du dialogue interculturel. Elle se 
résume à la question de l’universalisme et du particularisme dans les œuvres 
africaines. Elle dévoile trois grandes étapes. 

La première est celle des précurseurs de cette pratique littéraire que 
Guy Ossito Midiohouan appelle romanciers coloniaux négro-africains. Ils 
véhiculent l’idée d’une uniformisation, voire d’une uniformité culturelle. La 
religion étrangère, le christianisme en particulier est vue comme la religion 
universelle.  

La première génération des romanciers africains (ceux de la période 
de la négritude) s’évertuera à dénoncer cette idée. Elle se servira de ce genre 
pour montrer les qualités de la religion traditionnelle africaine. Il s’agit avant 
tout de revaloriser, et donc de repositionner les valeurs culturelles du Noir. Ici, 
la spiritualité s’exerce sur fond racial. Senghor fera néanmoins l’effort de 
défendre l’idée de la nécessaire cohabitation des civilisations en parlant de 
métissage culturel.  

La seconde génération des romanciers africains de langue française 
voit dans le métissage un leurre. Elle privilégie plutôt le syncrétisme religieux, 
c'est-à-dire la combinaison des religions africaines et étrangères. Tchicaya U 
Tam’si se présente comme le théoricien de cette conception de la religion. 
Son discours idéologique préconise une nouvelle éducation religieuse basée 
sur le rapprochement de mythologies judéo-chrétiennes et africaines.  

Toutefois, si théoriquement le syncrétisme religieux est séduisant, 
pratiquement il ne peut être efficace. Car non seulement les principes 
fondateurs des religions révélées le rejettent, mais aussi et surtout parce 
qu’aucune idéologie, comme le disait Karl Marx, ne peut réunir des individus 
aux intérêts divergents.  

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 116

Bibliographie 
 

Ba, Amadou Hampaté, L’étrange destin de Wangrin, Paris, UGE, 1973.  
Bellinger, Gerhard J., Encyclopédie des religions, Paris, Librairie générale 

française, 2000.  
Beti, Mongo, Le pauvre christ de Bomba, Paris, Laffont, 1956. 
Bigo, Pierre, L’Eglise et la révolution du tiers monde, Paris, PUF, 1974. 
Boni, Nazi, Crépuscule des temps anciens, Paris, Présence Africaine 1962. 
Camara, Laye, L’enfant noir, Paris, Plon, 1953. 
Césaire, Aimé, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 1955. 
Clanet, Claude : L’interculturel : Introduction aux approches interculturelles en 

Education et en Sciences Humaines, Toulouse, Presses Universitaires du 
Mirail, 1993. 

Couchoro, Félix, L’Esclave, Paris, La dépêche africaine, 1929. 
Couchoro, Félix, Amour de féticheuse, Ouidah, Imprimerie Mme d’Almeida, 

1941. 
Couchoro, Félix, Drame d’amour à Anécho, Ouidah, Imprimerie Mme 

d’Almeida, 1950. 
Diagne, Mapaté, Les trois volontés de Malick, Paris, Larose, 1920. 
Diallo, Bakary, Force – Bonté, Paris, Rieder et Cie, 1926. 
Diallo, Daouda Boubacar, «La contemplation des dieux animistes dans les 

romans du sud » in Cahiers d’études africaines N°165, Paris, EHESS, 
2002 pp. 31 – 50 Mis en ligne le 30 Mai 2005 : 
http/étudesafricaines.revues.org/134 consulté le 09 Février 2012. 

Diop, Birago, Les contes d’Amadou Koumba, Paris, Fasquelle, 1947. 
Dubuison, Daniel, L’Occident et la religion : Mythes, Science et Idéologie, 

Paris, Complexe, 1998. 
Eliade, Mircea, Traité d’histoire des religions, Paris, Payot, 1974. 
Fanon, Frantz, Peaux noires, masques blancs, Paris, Seuil, 1952. 
Fanon, Frantz, Les damnés de la terre, Paris, La Découverte & Syros, 2002. 
Feuerbach, Ludwig, L’essence du christianisme, Paris, Gallimard, 1992. 
Fukuyama, Francis, La fin de l’histoire et le Dernier Homme, Paris, 

Flammarion, 1992. 
Fanon, Frantz, « La fin de l’histoire… Dix ans après » in Jeune Afrique N° 

2012, Paris, Le Groupe Jeune Afrique, du 30 Juillet au 9 Août 1999, pp.76-
78. 

Goedert, Dominique, « La religion et le sacré dans l’œuvre de Tchicaya U 
Tam’si » in L’Afrique Littéraire N° 83 - 84, Paris, Imprimerie Fanlanc 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 117

Perigueux, 1988, pp. 8–33.  
Garaudy, Roger, Biographie du XXème siècle, Paris, Tougui, 1985. 
Glissant, Edouard, Philosophie de la relation. Poésie en étendue, Paris, 

Gallimard, 2009. 
Hazoume, Paul, Doguicimi, Paris, Larose, 1938. 
Hervieu-Léger, Danièle, « Recompositions religieuses : Entretien avec Hervieu 

Léger Danièle » in L’Identité : l’individu, le groupe, la société (coordonné 
par Jean-Claude Ruano-Borbalan), Auxerre, Editions Sciences Humaines, 
1998. 

Hervieu-Léger, Danièle, AZRIA, Regina (Dir.), Dictionnaire des faits religieux, 
Paris, PUF, 2010. 

Huntington, Samuel, Le choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 2007. 
Lévi-Strauss, Claude, La pensée sauvage, Paris, Plon, Agora, 1962.  
Makouta Mboukou, Jean-Pierre, Introduction à l’étude du roman négro – 

africain de langue française, Abidjan / Yaoundé NEA/ CLE 1980. 
Matip, Benjamin, Afrique nous t’ignorons !, Paris, Lacoste 1956.  
Mba-Zue, Nicolas, « Adieu Tchicaya », in L’Afrique littéraire N°83 – 84, Paris, 

Imprimerie Fanlac Perigueux, 1988, pp. 3 – 22. 
Memmi, Albert, Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur, Paris,  

Gallimard, 1985. 
Midihohouan, Guy Ossito, L’idéologie dans la littérature négro-africaine 

d’expression française, Paris, L’Harmattan 1986. 
Mirabeau, Victor de Riquetti, L’Ami des hommes ou Traité de la population, 

Bonn, Scientia 1970. 
Monenembo, Tierno, Les Ecailles du ciel, Paris, Seuil, 1986. 
Monenembo, Tierno, Un attiéké pour Elgass, Paris, Seuil, 1993. 
Monenembo, Tierno, L’aîné des orphelins, Paris, Seuil, 2000. 
Muchielli, Alex, L’identité, Paris, PUF, 1986. 
Ngaide, Abderrahmane, « Sortir de la simplicité des analyses pour 

appréhender la réalité (le conflit « ethnique et religieux » comme ressource 
en temps de rareté au XXe siècle ) » in Ethiopiques, Dakar, Fondation L. S. 
Senghor, 2011 pp. 93 – 107. 

Niane, Djibril Tamsir, Soundjata ou l’épopée mandingue, Paris, Présence 
Africaine, 1960.  

Nzouanheu, Jacques Mariel, Le souffle des ancêtres, Yaoundé, CLE, 1965.  
Oyono, Ferdinand, Le vieux nègre et la médaille, Paris, Julliard, 1956. 
Ricoeur, Paul, Les cultures et le temps, Paris, Payot, 1975. 
Scheid, John, Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea



 118

Paris, Aubier-Montaigne, 2005. 
Tchicaya, U Tam’si, Les cancrelats, Paris, Albin Michel, 1980. 
Tchicaya, U Tam’si, Les méduses ou les orties de mer, Paris, Albin Michel, 

1982. 
Tchicaya, U Tam’si, Les phalènes, Paris, Albin Michel, 1984. 
Tchicaya, U Tam’si, Ces fruits si doux de l’arbre à pain, Paris, Seghers, 1987, 

1990. 
Tchicaya, U Tam’si, La main sèche, Paris, Robert Laffont, 1980. 
Ziegler, Jean, La haine de l’occident, Paris, Albin Michel, 2010. 
Warnier, Jean-Pierre, La mondialisation de la culture, Paris, La découverte, 

2003, 2007. 
Weber, Max, Le Savant et le politique, Paris, Plon, 1982. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)
BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

