Religion et création romanesque:
I’exemple du roman africain de langue frangaise

Adama SAMAKE'

Abstract : The September 11 attacks on the United States have rekindled the debate
on the clash of civilizations. But the issue of religious otherness it embodies is
transhistorical. This issue is particularly prevalent in Africa, because 70% of the
traditional religions of the world are present. The construction of religious identities on
this continent is consubstantial with that of alienation, because the mixing of peoples is
not smooth, and “the cultural ethnocentrism” is characteristic of all civilizations. This
phenomenon finds in literature one of the best means of expression. How is religious
discourse oriented in African French novels? Such is the central concern underlying
this article. The fact is that if the colonial novel rejects the fraditional religions to
celebrate the assimilation to Christianity, writers of the first generation reject the latter
because it rhymes with colonialism, and value tradition. Those of the second
generation set out to find a compromise between foreign religions — especially
Christianity — and traditional religions. Thus arises a process of religious syncretism.
Keywords : Religious identity, cultural globalization, clash of civilizations, alienation,
religious syncretism.

Introduction

Francis Fukuyama et Samuel Huntington sont deux éminents
universitaires américains qui ont suscité¢, au début des années 1990, des
controverses planétaires, a travers des essais d’analyse politique.

Le premier publie, dans la revue conservatrice National Interest en
1989, un article intitulé « The End of History ? » (La fin de I'Histoire?) dont il
développe les théses trois ans plus tard dans un livre : The End of History and
the Last Man (La fin de I'Histoire et le Dernier Homme?). Pour lui, I'histoire
universelle congue au sens hégeliano-marxiste comme un combat
d'idéologies, c'est-a-dire comme une évolution progressive des institutions

" Université de Cocody-Abidjan, Cote d'lvoire.
2 Paris, Flammarion, 1992.

98

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



socio-économico-politiques, un processus orienté vers une fin, trouve son
point d'achévement dans la démocratie libérale et I'économie de marché. En
outre, Fukuyama constate « une homogénéisation croissante de toutes les
sociétés humaines » autour des droits de 'homme, de la démocratie et de
I'économie libérale.

Le second (Huntington) réplique a la réflexion de son collégue par
I'entremise d'un article paru en 1993 dans la revue Foreign Affairs, intitulé
« The Clash of Civilizations ». |l « élabore un nouveau modéle conceptuel
pour décrire le fonctionnement des relations internationales aprés
I'effondrement du bloc soviétique a la fin des années 1980 »° ; les oppositions
culturelles, qu'il nomme “civilisationnelles™. Samuel Huntington confirme le
passage d'un monde bipolaire & un monde multipolaire. Mais il remarque que
dans ce dernier, les oppositions ne sont plus politiques, économiques,
idéologiques. Elles sont culturelles. Il entreprend donc une redéfinition de
Ihistoire qui n'est plus le lieu d’'un combat idéologique, mais culturel :

La réussite économique de I'extréme orient prend sa source dans la culture
asiatique. De méme, les difficultés des sociétés asiatiques a se doter de
systémes politiques, démocratiques, stables. La culture musulmane
explique pour une large part 'échec de la démocratie dans la majeure partie
du monde musulman. (Huntington : 2007 :22)

On comprend dés lors la formulation du titre de I'ceuvre publiée en
1996 qui lui permit d'approfondir sa théorie et de développer tous ses
aspects : The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order (Le
choc des civilisations et la refondation de I'ordre mondial). Elle fut traduite en
frangais sous le titre Le choc des civilisations en 1997. Huntington fait une
analyse pessimiste de la situation du monde. Selon lui, le XXIe siécle verra le
choc des civilisations ; car « les frontiéres entre cultures, religions et races
sont désormais des lignes de fracture ».

Deux idées nous sont essentielles dans ces différentes réflexions :
premiérement, pour ces deux universitaires, le processus interculturel est

3 http/wikipedia.org/wiki/Le_Choc_des_Civilisations consulté le 20 avril 2012.

4 Huntington affirme que le monde est divisé en huit civilisations : chinoise, hindoue, islamique,
occidentale, latino-américaine, africaine, orthodoxe. Sous ce jour, les mondes bouddhiste et juif ne
peuvent étre considérés comme des civilisations parce que si le bouddhisme est une grande spiritualité,
celle-ci s'éteint en Inde. Par conséquent, elle ne peut étre le socle d’'une grande civilisation. Quant au
judaisme, il serait handicapé par sa faiblesse démographique.

99

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



irréversible. Il en va de méme pour la mondialisation culturelle, notion
fortement sollicitée aujourd’hui, qui se veut une tentative d’homogénéisation
des références culturelles, en vue de prévenir, voire de résorber les éventuels
conflits. Fukuyama affirme a juste titre qu’ « il n’ y a plus d’autre modéle de
développement dont on puisse attendre de meilleurs résultats ». (Fukuyama :
1999 : 78). Deuxiemement, ils reconnaissent la religion comme un facteur
essentiel & I'élaboration de la marche de lhistoire. En se basant sur la
définition hégeliano-marxiste de I'histoire, Fukuyama reconnait implicitement
la religion comme un appareil idéologique d’Etats. Huntington affirme que le
facteur religieux occupe une place primordiale dans les oppositions
civilisationnelles.

Les attentats du 11 Septembre 2001 aux Etats-Unis ont relancé ce
que Gibbon appelle “le grand débat” : le choc des civilisations. Mais en réalité,
la problématique de l'altérité religieuse est transhistorique. En effet, dans
I'antiquité, la religion ne se distingue pas de la politique et les actes religieux
ont une valeur juridique. A cette époque, le débat est orienté sur lidée d’une
vraie religion, pour montrer comment la foi religieuse peut étre vécue en
vérité. Au moyen age, l'idée de pluralité de la religion s'impose. Le XVIIe siécle
la magnifie en ces termes : «La religion est sans contredit le premier et le plus
utile frein de I'humanité. C'est le ressort de la civilisation » (Mirabeau :
1970:192). La réflexion moderne sur la religion qui transforma I'expérience
religieuse des Européens fut I'ceuvre du siécle des Lumiéres. Au XIXe siécle,
Feuerbach, dans L'essence du christianisme (1992) trouve que 'homme crée
Dieu a son image. Il en déduit que le processus religieux est aliénant. C’est un
processus idéologique qui déforme la réalité. La premiere rencontre de Marx
avec l'idéologie fut celle de I'ceuvre de Feuerbach. Partageant la thése de ce
dernier, Marx disait que la religion est I'opium du peuple. Dans Le Savant et le
politique (1982), Max Weber affirme que le monde moderne est désenchanté
parce qu'il est le théatre d’'une « lutte qui oppose les dieux des différents
ordres et des différentes valeurs » (p. 84) Weber parle de ce fait de « guerre
des dieux ». Au XXe siécle, l'universitaire britannique Bernard Lewis utilisa
pour la premiére fois en 1957 I'expression « choc des civilisations » dans un
article intitulé « L’orient et moi »8. Dans sa réflexion, l'idée de choc des

5 ¢f. Louis Althusser, « Idéologies et appareils idéologiques d’Etat » in Positions, Paris, Editions Sociales,
1976.
6 ¢f. Le Point du 18 Avril 2005.

100

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



civilisations est soutenue par une analyse des ressentiments entre I'Occident
dominé par une culture judéo-chrétienne et le monde islamique. Daniéle
Hervieu-Léger ne limite pas le débat & ces deux religions. Mais il constate
avec amertume que « La perte de contrble de la construction des identités
religieuses constitue le fait majeur des trente derniéres années. » (1998 :163)

Cette problématique de la construction des identités religieuses est
particuliérement profonde en Afrique. Car celle-ci est le réceptacle d'une
multiplicité de religions. C'est le lieu de dire qu'en plus des trois grandes
religions révélées, soixante-dix pour cent (70%) des religions traditionnelles
sont présentes en Afrique. Sachant avec Paul Ricoeur (1975) que nous
n‘avons pas de philosophie de l'histoire pour résoudre les problemes de
coexistence des cultures, et avec Claude Lévi-Strauss (1962) que
“lethnocentrisme culturel” est le propre de toute civilisation, nous pouvons
soutenir que la question de I'aliénation est au cceur de la construction de
lidentité religieuse africaine. Car « Il y a aliénation de lidentité tout d’abord si
une identité constituée existe par elle-méme puis, ensuite, si un systéme
extérieur intervient sur elle pour tenter de la modifier » (Mucchielli, 1986 :110).
En d'autres termes, I'Africain est le lieu d’'une double personnalité religieuse. Il
est extérieur aussi bien a la religion africaine originelle qu'aux religions
étrangeres. L'individu problématique né de ce processus est le foyer de
nombreuses dissonances observables au niveau individuel, interindividuel, et
interracial.

Art de la représentation, la littérature est un moyen privilégié
d’expression des valeurs culturelles et civilisatrices. Elle pose constamment et
résout bien souvent quelques-unes des questions touchant a [lidentité
religieuse. Elle se veut une vaste enquéte anthropologique. De ce point de
vue, elle peut étre considérée comme une science humaine. Aussi peut-on
dire que la problématique de l'altérité religieuse est au cceur de la littérature en
général, africaine en particulier. Boubacar Diallo Daouda (2005) corrobore nos
propos en ces termes: «La religion reste au premier plan des repéres
sociaux ou le roman puise ses ressources matérielles et esthétiques »’.

L'avenir des religions africaines restant incertain, les questions
suivantes s'imposent : Comment assurer la survivance identitaire des religions
minoritaires africaines ? Comment les Africains de langue frangaise

7 cf. «La contemplation des dieux animistes dans les romans du sud» sur le site
http/étudesafricaines.revues.org/134, consulté le 9 Février 2012.

101

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



entendent-ils participer au processus de dynamisation culturelle de sorte a
susciter un véritable renouveau culturel ? Quelle expérience nouvelle les
romanciers africains de langue francaise apportent-ils & leur peuple dans sa
volonté et sa quéte d'une renaissance véritable ? En somme, comment
s'oriente le discours religieux dans I'ceuvre romanesque africaine de langue
francaise ?

Pour trouver un début de réponse aux préoccupations qui fondent
cet article, nous articulerons notre réflexion sur trois axes: nous
entreprendrons une esquisse de I'univers religieux de I'Afrique francophone au
sud du Sahara, puis nous analyserons comment les romanciers traitent la
question de l'altérité religieuse dans leurs ceuvres, et enfin nous verrons le
rendement sémantique qu'ils en tirent, et les perspectives qu'ils ouvrent dans
I'élaboration de l'identité religieuse.

l. Esquisse de I'univers religieux de I'Africain
1. Approche définitionnelle de la religion

Il est nécessaire de préciser le contenu sémantique que nous
donnons a la religion, pour éviter de tomber dans le piege de I'équivoque. Car
il n"y a pas d’'unanimité quant a la définition du concept. En effet, la question
de savoir ce qu'est une religion est ouverte? parce quelle a connu une
fluctuation de sens au cours de I'évolution de I'histoire. C'est pourquoi Mircea
Eliade (1974), constatant [limpossibilitt ~ d’'une  définition, parle
d’approximation ; et Marcel Mauss affirme qu'« il n’y a que des phénomenes
religieux plus ou moins agrégés en des systémes qu’on appelle religions et qui
ont une existence historique définie dans des groupes d’hommes et en temps
déterminés »°.

La définition la plus ancienne est celle de Cicéron'0. Il voyait dans la
pratique religieuse « le fait de s'occuper d’'une nature supérieure que l'on
appelle divine et de lui rendre un culte ». Au demeurant, Les Péres latins de
I'Eglise ont développé ldée de vraie religion pour montrer comment elle peut

8 L'expression est de Pierre Gisel.

9 Cité par Jean-Paul Willaime, « Faits religieux » in Dictionnaire des faits religieux, dir. Regina Azria et
Daniéle Hervieu-Léger, Paris, PUF, 2010, p.362.

10 ¢f. « De l'invention oratoire » dans (Euvres complétes de Cicéron, Paris, Firmin Didot Freres et Cie,
1864. Texte numérisé en 2010.

102

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



étre vécue en vérité. Ainsi, Augustin pense que la philosophie entendue
comme l'amour de la sagesse est la vraie religion. Les Romains mettent
l'accent sur l'idée de relation avec le divin. Pour eux, religion revient &
christianisme.

Toutefois, il est important de savoir que la religion des Romains ne
procédait pas d’abord d’'une théologie, encore moins d’une philosophie. II
s'agissait de faire ce que prescrivait la tradition'. La religion consistait, de ce
fait, dans le respect des coutumes, de ses parents, des devoirs civiques et
des liens de société. De ce point de vue, elle se voulait un ensemble de
croyances, de pratiques propres & un groupe ou une communauté. Elle peut
étre alors comprise comme une maniére de vivre et une recherche de
réponses aux questions les plus profondes de [Ihumanité. Cette
caractérisation la rapproche de la philosophie. Il est également utile de savoir
que la naissance des religions en Europe a accompagné celle des Etats-
nations européens, et qu'au XIXe siecle, I'anthropologue Edward B. Taylor
emploie le terme animisme pour désigner les croyances des peuples dits
primitifs. Approche que Daniel Dubuisson (1998) s'évertue a dénoncer en
parlant de « la prétention arrogante de I'Occident a dire et a penser 'homme
selon les critéres religieux qu'il a lui-méme définis ».

Ce qui précede autorise a dire que les définitions sont
majoritairement dominées par leur caractére ethnocentrique. Elles sont par
conséquent grandement subjectives. En raison de la fragilité et des limites du
champ d'investigation, notre effort se veut de restitution. D'ou la nécessité
d’exploiter I'étymologie du mot. Religion vient de «religare » qui signifie
« lier ». Ainsi s'explique I'idée de rapport a quelque chose. Elle désigne par
conséquent, I'ensemble des attitudes qui tendent & poser quelque chose
comme sacré, et partant a la vénérer suivant des rites. Le dictionnaire Lalande
la définit comme une institution sociale qui se distingue par trois
caractéristiques fondamentales :

e laccomplissement de certains rites réguliers et I'adoption de certaines
formules.

e la croissance en une valeur avec laquelle rien ne peut étre mis en
balance. Cette croyance, la communauté a pour but de la perpétuer.
C'est ici que se laisse appréhender le concept de sacré ; car I'absolu

" ¢f. John Scheid, Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains, Paris, Aubier Montaigne,
2005.

103

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



n’est qu’une réalité transcendante qu’on éléve par-dessus tout.

o |'expérience du sacré est le fond sur quoi prend naissance toute forme de
religion. En d’autres termes, pour qu'une divinité soit consacrée, il faut
que I'esprit humain la pose comme lirréductible qui fonde notre monde
naturel.

Cette derniére idée explique pourquoi la religion et la tradition se
confondent en Afrique. Dominique Goedert affirme & juste titre : « La religion,
cest dabord la tradition africaine qui est toujours 1a, sous-jacente: une
certaine conception du monde, d'un cosmos ou la nature exprime
nécessairement quelque chose qui la transcende.» (Goedert, 1988 : 8).

La tradition se veut donc une croyance en une force vitale cosmique.
Tout peut devenir objet d'adoration parce qu'ayant une ame : la faune, la flore,
les animaux, les masques... . C'est le lieu de préciser que « lorsque le négro-
africain semble adorer cet objet inanimé, c'est en fait la force surnaturelle qui y
siege, I'esprit, 'ame, le dieu qui y a élu domicile qu'il adore ». (MAKOUTA
MBOUKOU, 1980 : 102). Mais le terme Religions Traditionnelles Africaines
(RTA) fut utilisé pour la premiére fois en 1965 a Bouaké en Céte d'Ivoire, lors
d’'un colloque ; et 'expression fut officiellement adoptée & Cotonou au Bénin
en 1970, lors d'un autre colloque qui avait pour theme Les religions africaines
comme sources de valeurs et de civilisations'2. Elles ont une base commune :
e la croyance en un Dieu supréme : le dieu créateur. Apres la création, il

s'est retiré et ne s'occupe pas des affaires des hommes.

e les divinités : elles régulent les activités humaines. Le dieu de la mer, le
dieu de la maternité, le dieu guerrier... en sont des exemples.

e les esprits: il y a deux catégories d'esprits. Ceux d'origine non humaine
qui peuvent entrer en contact avec les hommes (exemple : les esprits de
la nature). Ce sont les gardiens du territoire. La deuxiéme catégorie est
représentée par les esprits humains que sont les ancétres. Pour qu'un
parent défunt soit transformé en ancétre, est nécessaire I'exercice de
rites particuliers qui l'aident & assumer sa nouvelle essence spirituelle.
Ces rites se résument en une double série de funérailles, en des prieres
collectives et des offrandes. Les religions traditionnelles sont donc le lieu
d’'une croyance en la réincarnation. On comprend dés lors pourquoi le
poéte sénégalais Birago Diop affirmait dans Les contes d’Amadou
Koumba (1947) :

12 | es actes de ce colloque furent édités par Présence Africaine en 1972.

104

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Ceux qui sont morts ne sont jamais partis/ lls sont dans 'ombre qui
s'éclaire/Et dans 'ombre qui s'épaissit/Les morts ne sont pas sous la
terre/lls sont dans I'arbre qui frémit/lls sont dans le bois qui gémit/lls
sont dans I'eau qui coule/lls sont dans 'eau qui dort/ lls sont dans la
cave/ lls sont dans la foule/Les morts ne sont pas morts.../ Cest le
souffle des ancétres.

e lesrites: le jelne, le pélerinage au lieu saint, l'offrande, les sacrifices, les
priéres quotidiennes, les cérémonies en 'honneur du dieu, des ancétres,
des esprits.

e les cycles dinitiation, les danses rituelles, surtout les danses
“masquées” ; car « Le masque de bois est un condensateur d’énergie, et
la danse exécutée sous le masque irradie cette énergie dans la
communauté ». (Garaudy, 1985 : 25)

o lerespect de la magie du verbe

¢ [abolition de la frontiére entre le sacré et le profane

e e totémisme, le matriarcat...

En somme, le sentiment religieux africain est « un systéme de
relations entre le monde visible des hommes et le monde invisible régi par un
créateur et des puissances qui, sous des noms divers et tout en étant des
manifestations de ce Dieu unique, sont spécialisées dans des fonctions de
toutes sortes »13.

En Chine, la religion est traduite par le terme “Z6ng Jiao” qui fait
allusion a l'idée d'un enseignement pour une communauté. Le bouddhisme se
veut une illumination de la pensée. Il n’est question ni de Dieu, ni de nature
divine. Mais Bouddha peut étre considéré comme une divinité ; car il incarne
I'étre, la perfection, l'idéal : objet de quéte qui fonde le bouddhisme.

Toute religion repose donc sur une divinité, un culte et des
adorateurs. Aussi retiendrons-nous la définition de Ngaide Abderrahmane qui
congoit la religion comme « une philosophie organisationnelle du culte et du
rapport a I'étre supréme. » (Ngaide : 2011 :105).

3 Marcel Griaule cité par Bellinger Gerhard J., Encyclopédie des religions, Paris, Librairie générale
frangaise, 2000.

105

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



2. Le cadre religieux africain

L’Afrique contemporaine est « poreuse a tous les souffles du
monde ». Le cadre religieux est d’une grande richesse. Celle-ci est
proportionnelle & la diversité ethnique et linguistique de la population. Or,
selon TUNESCO, trente pour cent (30 %) de toutes les langues de la planéte
sont parlées en Afrique. C'est dire que I'Afrique est un carrefour de religions.
Toutefois, une classification est possible. Trois grands types de religions se
dégagent : les religions traditionnelles, les religions révélées importées, les
religions messianiques qui sont un compromis entre les religions révélées et la
pensée traditionnelle.

Deux religions révélées dominent [I'Afrique subsaharienne: le
christianisme et l'islam. Bien que le christianisme soit arrivé en Afrique au
premier siécle aprés Jésus Christ, c'est au XVIe siecle que les colons
(portugais en particulier) lintroduisent en Afrique centrale. La religion
chrétienne fut pour les colonisateurs un instrument d’assimilation culturelle
des peuples africains. Les missionnaires accompagnaient les armées
d’'occupation. Le christianisme est définitivement imposé au XIXe siecle dans
toute I'Afrique noire francophone aprés la colonisation effective. L'islam est
entré en Afrique par le nord au VIIe siécle aprés Jésus Christ par I'entremise
de marchands arabo-berbéres. Mais les premiers convertis en Afrique noire
sont les Soninkés appelés Dyula dans I'empire du Ghana (appelé aussi
Wagadou). Les commergants soninkés vont la propager de maniére pacifique.
Ainsi, dans I'empire du Mali, de nombreux européens se convertissent a
lislam. Dans I'empire Sonhrai, la dynastie des Askia procede a l'islamisation
des populations. Mais c'est aux XVIIle et XIXe siécles que l'islamisation se fait
massive en Afrique de l'ouest. L'on constate alors la naissance de
nombreuses théocraties musulmanes : Ahmadou Barry au Macina, El Hadj
Omar Tall au Sénégal oriental, Ousmane Dan Fodio au Nigéria, Modibo
Adama au nord du Cameroun, Samory Touré dans I'empire du Wassoulou... .

Comme on peut le constater, Iimplantation de lislam est plus
ancienne que le christianisme en Afrique de l'ouest. Mais le colonialisme
aidant (I'administration coloniale ne reconnait pas lislam), le christianisme
s'imposa.

Les religions messianiques sont des compromis entre les religions
révélées et la tradition africaine. Elles sont nombreuses: Christianisme
céleste, Harriste, Kibanguisme, Matswanisme... La premiére religion
messianique est 'ceuvre de Francisco Kasola. Il se détache au XVIIe siecle du

106

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



pere Tavarés du Portugal, se proclame fils de dieu et accuse le christianisme
de ne pas valoriser la vie des peuples congolais. Ce faisant, il crée un
mouvement religieux africain qui connait un succes fulgurant.

Les religions messianiques sont syncrétiques. C'est le lieu de dire
que si les religions traditionnelles se retrouvent dans toutes les contrées
africaines, elles vivent surtout de maniére syncrétique avec lislam et le
christianisme. Mais le syncrétisme n'est pas toujours érigé en mouvement
religieux ; et la religion traditionnelle n'est jamais majoritaire. Elle « n'est
jamais pure. Elle est toujours altérée » par des éléments étrangers. On assiste
donc a une déperdition de la religion traditionnelle qui est vue comme de la
sorcellerie, du paganisme. C'est ce que Aimé Césaire appelle « I'assassinat
des religions » (Césaire, 1955: 19-20). En somme, I'Afrique est I'épicentre
des conflits religieux. Bidimensionnel comme Fanon (1952, 2002) et Memmi
(1985) l'ont montré, I'Africain est en proie au probleme primordial d’une
logique cohérente de I'existence et de 'unité spirituelle de son étre.

Il. Religion et roman africain: essai de typologie
1. L’assimilation religieuse

La problématique de la religion est véhiculée dans presque toutes les
ceuvres romanesques africaines a divers degrés. Elle n'est pas uniforme. Mais
une typologie est possible. En effet, une lecture rétrospective de la littérature
africaine permet de déterminer de grandes étapes qui constituent non
seulement des orientations idéologiques, mais aussi et surtout des
perceptions du dialogue interculturel qui implique la problématique de I'altérité
religieuse.

La premiére étape est ce que Guy Ossito Midiohouan nomme « le
roman colonial négro-africain ». Comme son nom [lindique, il s'agit des
romanciers qui ont choisi de s'investir dans la justification de I'entreprise
coloniale. Ce sont Ahmadou Mapaté Diagne, Bakary Diallo, Félix Couchoro,
Paul Hazoumé... . lls ont respectivement publié Les trois volontés de Malic
(1920), Force-bonté (1926), L’Esclave (1929), Doguicimi (1938)... Ces
romanciers assument les théses culturelles frangaises qui font, par ailleurs, la
culture universelle. lls écrivent des romans d’auto-reniement qui confirment le
néant culturel des Noirs. C'est dire que ces romans sont déterminés par
I'assimilation culturelle. En outre, l'orientation spirituelle participe de la
légitimation de la domination de la civilisation blanche.

107

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Les religions africaines sont dévalorisées, considérées comme de la
sorcellerie, du paganisme, des cultes mal définis. Ainsi, Paul Hazoumé
s'évertue a dénoncer la barbarie de la tradition africaine, en mettant I'accent
sur 'horreur des sacrifices humains dans son ceuvre mentionnée ci-dessus.
Dans cette ceuvre, 'homme blanc chrétien est le centre du monde, et le
christianisme est vu comme un moyen infaillible de propager et de maintenir la
civilisation. Mais c'est Félix Couchoro qui s’est entierement voué a la question
de la religion. Guy Ossito Midiohouan affirme & juste titre :

Félix Couchoro est un moraliste chrétien cherchant & travers ses romans a
propager la foi et une certaine conception de I'évolution de I'Afrique ou
comme dans le dernier chapitre de L’esclave significativement intitulé « Le
Renouveau », la civilisation européenne vient rénover le monde africain.
(Midiohouan,1986 :70)

En effet, dans cette ceuvre, Mawoulawoé et sa maitresse Akoéba
consomment un amour adultérin qui séme la mort partout. Cette tragédie est
surtout provoquée par les forces maléfiques (les sorciers) auxquelles ils se
sont liés. En conséquence, les deux amants meurent de fagon dramatique.
Toutefois, les valeurs religieuses et morales chrétiennes permettent de trouver
un dénouement heureux. Car Gabriel, le fils ainé de la famille, converti au
christianisme, apporte la paix.

Le réquisitoire contre les religions traditionnelles, la célébration du
triomphe de la civilisation occidentale, la mainmise du christianisme sur le
monde spirituel africain sont également exprimés dans Amour de féticheuse
(1941) et Drame d’amour a Anécho (1950). Dans ces romans, « Couchoro
n’hésite pas a s'adresser a ses lecteurs comme si ceux-ci étaient devant lui. |l
les interpelle, les interroge et adopte le ton d’un directeur de conscience, d'un
catéchiste devant ses catéchuménes » (Midiohouan, ibid.: 70). Il oppose
Satan a Dieu. Ceux qui s'adonnent au fétichisme sont « sortis de la bouche de
Satan, vomis par cette ignoble bouche sur terre pour y répandre le mal ». Dieu
est le redresseur, le justicier.

2. La résistance religieuse

Les écrivains africains de la premiére génération pratiquent une
littérature anticléricale. lls montrent une attitude fonciérement hostile a I'égard
des religions révélées, particuliérement le christianisme qui est présenté

108

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



comme «le symbole de [hypocrisie de ['Occident». Laction des
missionnaires est contestée avec violence. Pour ces écrivains, I'Occident est
en contradiction avec ses propres valeurs.

L'année 1956 est d’'une importance capitale. Elle marque le début de
la prise en compte de la religion comme théme dans la littérature africaine
d’expression francaise. Le pauvre christ de Bomba de Mongo Béti, le vieux
négre et la médaille de Ferdinand Oyono, Afrique nous tignorons de Benjamin
Matip sont les ceuvres qui thématisent la religion. Elles ne font pas de
distinction entre missionnaires et conquérants. L'ceuvre de Mongo Béti, faut-il
le rappeler, fut censurée par les autorités religieuses et coloniales.

La dénonciation des compromissions de I'Eglise avec le pouvoir
politique rime avec la réhabilitation de la religion traditionnelle africaine. Ainsi,
dans Le pauvre christ de Bomba, Zacharie, un personnage du roman,
constate que les Africains avaient des principes religieux similaires a ceux des
chrétiens : « Vous vous étes mis a leur parler de Dieu, de 'ame, de la vie
éternelle etc. Est-ce que vous imaginez qu'ils ne connaissent pas déja tout
cela avant, bien avant votre arrivée ? ». Ces romans des écrivains de la
premiére génération se présentent assez souvent comme « une entreprise de
sensibilisation des jeunes au respect des mystéres et croyances traditionnels
ainsi qu'aux dangers d'un rejet systématique des coutumes africaines au nom
des valeurs occidentales » (Midiohouan, ibid.: 194). C'est le cas de
Crépuscule des temps anciens (1962) de Nazi Boni, L'enfant noir (1953) de
Camara Laye, Le souffle des ancétres (1965) de Jacques Mariel Nzouankeu,
Soundjata ou I'épopée mandingue (1960) de Niane Djibril Tamsir.

Ce dernier roman dévoile la richesse de la tradition orale et montre la
puissance du devin qui annonce le destin exceptionnel de Soundjata. Jacques
Mariel Nzouankeu et Birago Diop préviennent contre limpuissance des
hommes face a la volonté des dieux. Ainsi, Sarzan (Les contes d’Amadou
Koumba) est rendu fou par les forces transcendantales traditionnelles, aprés
son sacrilége. Il passe le reste de son temps a confirmer que « Les morts ne
sont pas morts. lls sont dans le bois qui gémit, dans I'eau qui coule... ». Ces
dieux sont dotés également de qualités protectrices énormes. C'est le cas du
serpent protecteur qui se trouve dans la forge du pére de Laye (L’enfant noir).

En somme, ces ceuvres des auteurs africains de la premiére
génération dégagent une sorte de résistance religieuse des Africains. Aucun
compromis n'est possible. C’est pourquoi, si la formation de Samba Diallo
(L'aventure ambigué) est valorisée, son rapport avec 'Europe le plonge dans
une sorte de mysticisme religieux dont il ne se relévera jamais. Il devient le

109

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



lieu d'une distance objective entre son moi et le contenu des signes qui le
déterminent. Il est donc un aliéné spirituel en proie au probléme primordial
d’'une logique cohérente de I'existence et de I'unité de son étre. C’est ce qu'il
traduit en ces termes :

Je ne suis pas un pays des Diallobé distinct, face a un Occident distinct, et
appréciant d’une téte froide ce que je puis Iui prendre, et ce qu'il faut que je
lui laisse en contrepartie. Je suis devenu les deux. Il n" y a pas une téte
lucide entre deux termes d’un choix. Il y a une nature étrange, en détresse
de n'étre pas deux. (Kane : 1961 :164)

Les romanciers africains de la deuxiéme génération essaient de
trouver le point de ralliement entre les religions traditionnelles et étrangéres.
Ainsi nait le syncrétisme religieux.

3. Le syncrétisme religieux

Les écrivains africains de la seconde génération, loin de s’assimiler
ou de rejeter systématiquement la religion étrangére, pronent la
complémentarité des religions. C'est le cas de L’éfrange destin de Wangrin de
Amadou Hampaté Ba qui présente les religions coexistant dans une relative
harmonie. Dans cette ceuvre, l'islam se manifeste non seulement par la
présence de limam Souleymane, par l'office symbolisé par les différents
appels a la priere du muezzin qui rythment la vie quotidienne, mais aussi et
surtout dans les parlers locaux qui sont enrichis d’expressions arabo-
islamiques souvent modifiées et adaptées aux accents et modes d'élocution
des Africains.' La religion chrétienne, bien que n‘ayant pas réussi a dominer
l'ame de Wangrin et de ses condisciples (ce qui est en soi une
reconnaissance de la vivacité de l'animisme), est présente a travers
I'évocation des messes du dimanche. Mais dans I'ceuvre de Ba, I'accent est
mis sur la religion animiste a travers I'évocation :

o des divinités : le dieu supréme : Maa-Ngala (p.284), le dieu de 'or : Sanou
(p.12), le dieu partenaire : Nganiba, la grande sorciere : Yooyaya (p.12),
le dieu des forgerons: le dieu « komo», le dieu fabuleux, dieu de

14 ¢f. Pour une meilleure perception de cette esthétique, lire I'excellent travail de Wade Khalifa Ababacar :
« Religion et création littéraire : étude de la représentation du religieux dans Létrange destin de Wangrin
d’Amadou Hampaté Ba », in Ethiopiques N° 87 Dakar, Fondation L. S. Senghor, 2éme semestre 2011.

110

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Wangrin : Gonkoloma Sooké...

des esprits gardiens (p.12)

du totémisme : l'immense python du mandé appelé Ninkimanka

des rituels : pratiqués a toute occasion (naissance, funérailles, semailles,
fétes des récoltes...)

des sacrifices ...

Il en va de méme pour Tierno Monenembo dans Les Ecailles du ciel
(1986), Un attiéké pour Elgass (1993), et L'ainé des orphelins (2000). Dans la
premiére ceuvre citée, il confére une fonction narrative a I'accomplissement
des rites. En ramenant Cousin Samba sur le lieu du début des événements, il
contribue a la circularité du récit. La seconde ceuvre met 'accent sur la
pérennité du fétiche Sassa, malgré les influences étrangéres. Consacrée au
génocide rwandais, Lainé des orphelins évoque le sorcier Funga:
intermédiaire entre les hommes de Nyamata et les dieux tutélaires. Mais ce
dernier se débarrasse de ses gris-gris aprés le carnage dans son village,
reconnaissant que si dieu existait, une telle tragédie n’aurait pas lieu.

Le syncrétisme religieux, quéte d’une rencontre féconde entre les
mondes paiens et chrétiens, est congu comme solution au probleme de
I'aliénation religieuse. C'est Tchicaya U Tam'’si qui I'a congu comme mode de
création littéraire. Pour lui, la résorption de la fracture sociale en Afrique passe
par I'établissement d’une société pluriculturelle nourrie de différentes identités.
Il soutient dans 'avant-propos a La Main seche (1980) :

En vérité, toute civilisation est une rencontre syncrétique de deux mondes,
au moins, barbares I'un et l'autre. Et cela produit un nouveau barbare si
controversé en lui-méme que c'est forcément un étre tragique, fatal parce
qu’habité par deux morts, celles de deux mondes qui l'ont enfanté : ici le
monde paien et le monde chrétien (p.8)

Le foisonnement culturel aide a la culture des valeurs. Le
syncrétisme est, par conséquent, la voie privilégiée qui permet de passer, non
seulement de I'aliénation a l'identité, mais aussi de 'écartélement a l'unité. Le
discours utamsien préconise une nouvelle éducation religieuse. Sa quéte
identitaire demeure une tentative de rapprochement de mythologies judéo-
chrétiennes et africaines. Chez lui, le métissage religieux se fait par la
juxtaposition des croyances intervenant de maniére complémentaire. Il s'agit
d'un processus de démythification du récit biblique. Ce processus accorde
une place de choix au traitement de l'univers paralléle, c'est-a-dire a la

1M

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



symbolisation.

Nous retiendrons ici la symbolique des chiffres. lls se limitent a cinq :
trois (3), quatre (4), sept (7), onze (11), douze (12). Le chiffre trois constitue
I'ossature des ceuvres qui se présentent d'abord sous forme d'une trilogie. On
peut également mentionner les trois amis : Muendo, Elenga et Luambu dans
Les méduses ou les orties de mer, les trois personnages principaux : Prosper,
Sophie et Ndundu dans Les Cancrelats... . Trois, c'est le chiffre de la tradition,
selon Nicolas M'ba Zue (1988 :3-7). C'est aussi et surtout le chiffre divin. En
effet, pour le christianisme, il symbolise la Trinité, les trois rois mages, les trois
croix du Golgotha, les trois jours de Paques, de la crucifixion.

Tchicaya passe de trois a quatre. La trilogie est dissoute dés I'ajout
d'une quatriéme ceuvre, Ces fruits si doux de l'arbre a pain. Le chiffre quatre
fait également allusion aux éléments de la nature : I'eau, l'air, le feu, la terre.
Ces deux chiffres (trois et quatre) peuvent étre additionnés. On trouve le
chiffre sept (7) : chiffre par excellence de 'accomplissement, de la perfection.
Quand ils sont multipliés, on a le chiffre douze (12). Ce dernier évoque les
douze apbtres, les douze mois de I'année, et les douze tribus d'lsraél. Quant
au chiffre onze, on mentionnera les nouvelles de La Main seche.

L'étude des symboles permet de dire que Tchicaya accorde une
valeur mystique et sacrée & son discours. C'est pourquoi la dimension
mythique est élaborée avec soin. Tchicaya développe ainsi une théologie
progressiste qui réalisera l'identité syncrétique, dissociera I'Eglise du capital et
favorisera 'émergence d’une société dévouée a la justice.

Ill. La religion: miroir de la civilisation
1. La religion : essence du dialogue interculturel

Les romanciers africains francophones posent l'altérité religieuse
comme essence du dialogue interculturel. Celui-ci est entendu ici comme
« 'ensemble des processus psychiques, relationnels, groupau, institutionnels
générés par des interactions de cultures, dans un rapport d’échanges
réciproques et dans une perspective de sauvegarde d’une identité culturelle
des partenaires en relation». (Clanet, 1993:21) Au demeurant, ils
développent « une poétique de l'interculturalité ». Certes, ils procédent & une
évaluation des religions traditionnelles par I'évocation récurrente des forces
transcendantales. Mais ils ne préconisent pas vraiment la disparition des
religions étrangéres. Ces nouvelles religions n'ont pas non plus ébranlé les

112

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



croyances et les convictions du Noir. On constate plutot un raffermissement

de la foi dans les valeurs ancestrales.

Les romans africains de langue frangaise développent deux
approches de la religion :

o lIs considérent la religion comme un phénoméne intérieur. A ce titre, elle
se présente comme l'essence d'un peuple : la tradition est 'essence du
peuple africain. Elle est irréversible dans le processus de formation
spirituelle des Africains.

o |Is déterminent également la religion comme un phénomene extérieur. De
ce point de vue, l'influence étrangére est inévitable.

Ces différentes approches du fait religieux montrent que la religion
reste un miroir privilégié dont la civilisation doit tenir compte pour mieux
comprendre ce qui s'est passé, ce qui se déroule actuellement, et ce qui
permettrait de mieux préparer le monde a venir. Elle est participation active a
ce que Auguste Comte appelait « la réalisation de I'ordre humain et social ».
En tentant d’en faire une synthése dans leur quéte de l'universalisme, les
écrivains africains confirment la thése de Pierre Bigo qui disait: « La foi
authentique tend & l'action. Elle est synthése » (1974 :11).

2. Une religion universelle ?

Les écrivains africains ne I'affirment pas. Mais on constate qu'il y a
au-deld des divergences, des réticences, des résistances, une tentative de
définition universelle a laquelle tout le monde s’accordera nécessairement.

En faisant du métissage culturel le leitmotiv de sa pensée, en
convoquant les peuples au rendez-vous du donner et du recevoir, Senghor
lance lidée d'une civilisation universelle qui implique certainement une
conception universelle de la religion. Mais les romanciers africains sont
majoritairement favorables a la thése du syncrétisme. Pour eux, la mondialité
religieuse se trouve dans ce dernier. Tchicaya U Tam'si en est le théoricien.

Le syncrétisme religieux trouve ses fondements dans I'antiquité. En
effet, les religions de I'antiquité étaient syncrétiques. C'est le cas de Mithra
associé a Apollon dans le panthéon romain. Il rappelle également le
Caodaisme du Vietnam, et les Vaudou haitien et Brésilien. Mais la théorie
utamsienne du syncrétisme religieux se rapproche, voire se réclame de la
pensée de Voltaire présente dans le Dictionnaire philosophique (1764). Cet
ouvrage, allant contre le christianisme, estimait qu'au-dela de cette religion,
toutes « les religions organisées » sont partielles.

113

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Ainsi, la religion véritable, syncrétique serait la solution au fanatisme
et au choc des civilisations. Car elle revendique la fraternité universelle des
religions. Elle s'inscrit dans le projet d’'un monde naissant, meilleur, participe &
la création continue de 'homme, a la conjonction de nos faiblesses, et permet
d’éviter les dangers dune persécution de la Vérité historique, d’une
fragmentation de lidentité. Elle se présente encore comme une sorte de
convergence vers ce qu'Edouard Glissant nomme «la conscience de la
totalité monde » (2009 :33). Ce qui précéde autorise a dire que les romanciers
africains ont pour souci constant d'éloigner le peuple du radicalisme et de
I'orthodoxie qu'ils considérent comme les ghettos de l'esprit.

Mais le syncrétisme religieux, s'il est logique et théoriguement
fascinant, ne saurait étre efficace. Car, comme le disait Karl Marx, aucune
idéologie, quelle que soit son efficacité¢, ne peut réunir des individus aux
intéréts divergents. Dans leurs principes fondateurs, les différentes religions
ne s'accommodent pas du syncrétisme. Lislam ne reconnait que trois
religions (I'islam, le christianisme, le judaisme) qui sont soutenues par trois
livres : le Coran, la Bible et la Thora. Mais, au fond, l'islam ne reconnait qu’une
seule vraie religion : lislam, évidemment. Il rejette donc les autres. Faut-il
rappeler que le christianisme ne reconnait pas la prophétie de Mahomet ? Ces
deux religions rejettent systématiquement I'animisme qu'elles qualifient de
paganisme. Ecoutons Jean Ziegler qui met un accent particulier sur la
civilisation occidentale :

L'ordre occidental du monde reléve de la violence structurelle. L'Occident
s'affirme porteur de valeurs universelles, d'une morale, d'une civilisation, de
normes en vertu desquelles tous les peuples du monde sont invités a
prendre en main leur destin. (2010 :23)

Samuel Huntington va dans ce sens quand il soutient qu'il n'y a pas
de civilisation universelle, et que la civilisation africaine basée sur un
ensemble de pratiques animistes ne peut étre une grande civilisation. Jean-
Pierre Warnier évite certes le second postulat de cette affirmation, mais il fait
sien le premier quand il dit: « Parler de mondialisation de la culture est un
abus de langage. Cette expression bien commode au demeurant devrait étre
bannie de tout discours rigoureux » (Warnier, 2003,2007 :107).

114

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Conclusion

La problématique de l'altérité religieuse dans le roman africain de
langue francaise est consubstantielle & celle du dialogue interculturel. Elle se
résume a la question de l'universalisme et du particularisme dans les ceuvres
africaines. Elle dévoile trois grandes étapes.

La premiere est celle des précurseurs de cette pratique littéraire que
Guy Ossito Midiohouan appelle romanciers coloniaux négro-africains. lls
véhiculent lidée d’une uniformisation, voire d’'une uniformité culturelle. La
religion étrangére, le christianisme en particulier est vue comme la religion
universelle.

La premiére génération des romanciers africains (ceux de la période
de la négritude) s'évertuera a dénoncer cette idée. Elle se servira de ce genre
pour montrer les qualités de la religion traditionnelle africaine. Il s'agit avant
tout de revaloriser, et donc de repositionner les valeurs culturelles du Noir. Ici,
la spiritualité s'exerce sur fond racial. Senghor fera néanmoins l'effort de
défendre I'idée de la nécessaire cohabitation des civilisations en parlant de
métissage culturel.

La seconde génération des romanciers africains de langue frangaise
voit dans le métissage un leurre. Elle privilégie plut6t le syncrétisme religieux,
clest-a-dire la combinaison des religions africaines et étrangéres. Tchicaya U
Tam’si se présente comme le théoricien de cette conception de la religion.
Son discours idéologique préconise une nouvelle éducation religieuse basée
sur le rapprochement de mythologies judéo-chrétiennes et africaines.

Toutefois, si théoriquement le syncrétisme religieux est séduisant,
pratiquement il ne peut étre efficace. Car non seulement les principes
fondateurs des religions révélées le rejettent, mais aussi et surtout parce
qu’aucune idéologie, comme le disait Karl Marx, ne peut réunir des individus
aux intéréts divergents.

115

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Bibliographie

Ba, Amadou Hampaté, L'étrange destin de Wangrin, Paris, UGE, 1973.

Bellinger, Gerhard J., Encyclopédie des religions, Paris, Librairie générale
francaise, 2000.

Beti, Mongo, Le pauvre christ de Bomba, Paris, Laffont, 1956.

Bigo, Pierre, L’Eglise et la révolution du tiers monde, Paris, PUF, 1974.

Boni, Nazi, Crépuscule des temps anciens, Paris, Présence Africaine 1962.

Camara, Laye, L’enfant noir, Paris, Plon, 1953.

Césaire, Aimé, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence Africaine, 1955.

Clanet, Claude : L'interculturel : Introduction aux approches interculturelles en
Education et en Sciences Humaines, Toulouse, Presses Universitaires du
Mirail, 1993.

Couchoro, Félix, L’Esclave, Paris, La dépéche africaine, 1929.

Couchoro, Félix, Amour de féticheuse, Ouidah, Imprimerie Mme d’Almeida,
1941.

Couchoro, Félix, Drame damour & Anécho, Ouidah, Imprimerie Mme
d’Almeida, 1950.

Diagne, Mapaté, Les trois volontés de Malick, Paris, Larose, 1920.

Diallo, Bakary, Force — Bonté, Paris, Rieder et Cie, 1926.

Diallo, Daouda Boubacar, «La contemplation des dieux animistes dans les
romans du sud » in Cahiers d’études africaines N°165, Paris, EHESS,
2002 pp. 31 - S50 Mis en ligne le 30 Mai 2005:
http/étudesafricaines.revues.org/134 consulté le 09 Février 2012.

Diop, Birago, Les contes d’Amadou Koumba, Paris, Fasquelle, 1947.

Dubuison, Daniel, L'Occident et la religion : Mythes, Science et Idéologie,
Paris, Complexe, 1998.

Eliade, Mircea, Traité d'histoire des religions, Paris, Payot, 1974.

Fanon, Frantz, Peaux noires, masques blancs, Paris, Seuil, 1952.

Fanon, Frantz, Les damnés de la terre, Paris, La Découverte & Syros, 2002.

Feuerbach, Ludwig, L'essence du christianisme, Paris, Gallimard, 1992.

Fukuyama, Francis, La fin de [lhistoire et le Demier Homme, Paris,
Flammarion, 1992.

Fanon, Frantz, « La fin de l'histoire... Dix ans aprés » in Jeune Afrique N°
2012, Paris, Le Groupe Jeune Afrique, du 30 Juillet au 9 Aodt 1999, pp.76-
78.

Goedert, Dominique, « La religion et le sacré dans I'ceuvre de Tchicaya U
Tam’si» in L’Afrique Littéraire N° 83 - 84, Paris, Imprimerie Fanlanc

116

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Perigueux, 1988, pp. 8-33.

Garaudy, Roger, Biographie du XXéme sigcle, Paris, Tougui, 1985.

Glissant, Edouard, Philosophie de la relation. Poésie en étendue, Paris,
Gallimard, 2009.

Hazoume, Paul, Doguicimi, Paris, Larose, 1938.

Hervieu-Léger, Daniele, « Recompositions religieuses : Entretien avec Hervieu
Léger Daniéle » in L’ldentité : lindividu, le groupe, la société (coordonné
par Jean-Claude Ruano-Borbalan), Auxerre, Editions Sciences Humaines,
1998.

Hervieu-Léger, Daniéle, AZRIA, Regina (Dir.), Dictionnaire des faits religieux,
Paris, PUF, 2010.

Huntington, Samuel, Le choc des civilisations, Paris, Odile Jacob, 2007.

Lévi-Strauss, Claude, La pensée sauvage, Paris, Plon, Agora, 1962.

Makouta Mboukou, Jean-Pierre, Introduction a I'étude du roman négro —
africain de langue frangaise, Abidjan / Yaoundé NEA/ CLE 1980.

Matip, Benjamin, Afrique nous tignorons !, Paris, Lacoste 1956.

Mba-Zue, Nicolas, « Adieu Tchicaya », in L’Afrique littéraire N°83 — 84, Paris,
Imprimerie Fanlac Perigueux, 1988, pp. 3 - 22.

Memmi, Albert, Portrait du colonisé précédé de Portrait du colonisateur, Paris,
Gallimard, 1985.

Midihohouan, Guy Ossito, L'idéologie dans la littérature négro-africaine
d’expression frangaise, Paris, L'Harmattan 1986.

Mirabeau, Victor de Riquetti, L’Ami des hommes ou Traité de la population,
Bonn, Scientia 1970.

Monenembo, Tierno, Les Ecailles du ciel, Paris, Seuil, 1986.

Monenembo, Tierno, Un attiéké pour Elgass, Paris, Seuil, 1993.

Monenembo, Tierno, L'ainé des orphelins, Paris, Seuil, 2000.

Muchielli, Alex, L'identité, Paris, PUF, 1986.

Ngaide, Abderrahmane, « Sortir de la simplicitté des analyses pour
appréhender la réalité (le conflit « ethnique et religieux » comme ressource
en temps de rareté au XXe siécle ) » in Ethiopiques, Dakar, Fondation L. S.
Senghor, 2011 pp. 93 - 107.

Niane, Djibril Tamsir, Soundjata ou I'épopée mandingue, Paris, Présence
Africaine, 1960.

Nzouanheu, Jacques Mariel, Le souffle des ancétres, Yaoundé, CLE, 1965.

Oyono, Ferdinand, Le vieux négre et la médaille, Paris, Julliard, 1956.

Ricoeur, Paul, Les cultures et le temps, Paris, Payot, 1975.

Scheid, John, Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels des Romains,

17

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)



Paris, Aubier-Montaigne, 2005.

Tchicaya, U Tam’si, Les cancrelats, Paris, Albin Michel, 1980.

Tchicaya, U Tam'si, Les méduses ou les orties de mer, Paris, Albin Michel,
1982.

Tchicaya, U Tam’si, Les phalenes, Paris, Albin Michel, 1984.

Tchicaya, U Tam'si, Ces fruits si doux de I'arbre a pain, Paris, Seghers, 1987,
1990.

Tchicaya, U Tam’si, La main seche, Paris, Robert Laffont, 1980.

Ziegler, Jean, La haine de l'occident, Paris, Albin Michel, 2010.

Warnier, Jean-Pierre, La mondialisation de la culture, Paris, La découverte,
2003, 2007.

Weber, Max, Le Savant et le politique, Paris, Plon, 1982.

118

BDD-A27399 © 2012 Editura Junimea
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:25:01 UTC)


http://www.tcpdf.org

