Claudia Spiridon
Klausenburg

Die Funktion des Dimonischen:
Thomas Manns Kunstbegriff in Doktor Faustus

Abstract: Thomas Mann’s portrait of the artist is closly linked to the concept of the
“demonic”. Considering the composer's destiny and his sacrifice for the sake of art, Mann
viewes the myth of Faust in dostoevskian line, associating the ideas of genius and
inspiration with those of intoxication and irrationality. Adrian Leverkiihn, the novel's main
character, combines the nitzschean concept of the "dionysian" with "demonic" marks. The
pact with the devil does not serve to the purpose of the individual, as it is concerned with
transcending the artistic limits. The faustian consequences are opposite in epistemology
towards art: individual benefits towards universal resonances. Traditional music patterns
can be overcome only through savage and irrational influences. The essence of
contemporary art is centred on the demonic, on the ambiguity between extasy and decline.
Keywords: demonic, genius, inspiration, extasy, decline, dionysian, fin de si¢cle, pact with
the devil.

1. Einfiihrung

In der Literatur der Jahrhundertwende wurde der Kiinstler héufig als
AuBenseiter dargestellt: asozial, krank und dekadent. Die Geniebestimmung
wuchs parallel mit seinem Schicksal als Einzelgdnger heran, er arbeitete
seine ausgezeichnete Begabung aus, wéhrend er den menschlichen Kontakt
mied.

Doktor Faustus, Thomas Manns Spatwerk, riickt das tragische
Schicksal des genialen Komponisten Adrian Leverkiihn in den Vordergrund
und integriert sich dabei in die Tradition der Kiinstlerthematik des Fin de
siécle, wobei die Biografie des fiktiven Komponisten zugleich mit der
Geschichte Deutschlands verwoben wird. Thomas Manns Darstellung des
Kiinstlers kniipft an die Entwicklung des Damonischen an. Die Situation des
Komponisten, der sein Leben fiir das Werk opfert, wird im Roman Doktor
Faustus eng mit dem Teufelbiindnis in Zusammenhang gebracht. Das
Thema der bdsen Inspiration und Genialitit ist an die Idee des Rausches und
der Anti-Vernunft gekoppelt, wobei Thomas Mann Nietzsches Konzept des
Dionysischen in die Figur des Leverkiihn mit Aspekten des Ddmonischen
einbaut. Ziel dieses Beitrags ist es, Thomas Manns Verstindnis des
Démonischen aus dem Doktor Faustus zu rekonstruieren und gleichzeitig

171

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



herauszuarbeiten, wie er dieses Konzept mit seinem Kunstbegriff verbunden
hat. Indem close reading, philosophische Theorien und AuBerungen des
Autors zusammengefasst werden, wird offenbar, dass Thomas Mann
Nietzsches Kunstauffassung in die Gestaltung seines Romans umsetzt und
dabei die Gegensétze zwischen Geist und Leben, Kiinstler und Biirger,
Gesundheit und Krankheit fixiert. Das Leiden wirkt sich auf das
kiinstlerische Schaffen aus, Verzweiflungen sind fiir geistige Steigerungen
unabdingbar.

2. Thomas Manns Kunstbegriff: Voraussetzungen

Thomas Mann hat sich bereits in frithen Jahren mit Nietzsche
auseinandergesetzt, die Denkansidtze des Philosophen haben ihn sein Leben
lang begleitet:

Nietzsche, der Denker und Schriftsteller, ,,the mould of form* oder ,,der Bildung
Muster, wie Ophelia ihn nennen wiirde, war eine Erscheinung von ungeheuerer,
[...] kultureller Fiille und Komplexitit, welches vieles Vergangene in sich
aufgenommen hatte [...] und auf mythische Art wieder gegenwirtig machte.
(1960b: 675)

Unter anderem wird Doktor Faustus auch als Nietzsche-Roman
gelesen; biografische Ubereinstimmungen zwischen Adrian Leverkiihn und
Nietzsche bilden die zentrale Ebene dieses Werks. Das Aufwachsen in einer
altertiimlichen, sdchsischen Kleinstadt, die auBergewohnliche Begabung, die
Beschiftigung mit Musik, das Studium der Theologie, der Wechsel der
Universitdt nach Leipzig, das Bordellerlebnis oder die vermutliche
Ansteckung mit Syphilis sind Erfahrungen, die sich mit Nietzsches Leben
tiberschneiden. Auf dieser biografischen Ebene kommen philosophische
Ansitze vor, die vor allem auf den Inspirationsbegriff rekurrieren.

In Nietzsches Philosophie wird der Kunst als Lebensfunktion eine
wichtige Rolle zugesprochen: ,,.Die Kunst und nichts als die Kunst! Sie ist
die grofle Ermoglicherin des Lebens, die grofle Verfiihrerin zum Leben, das
grole Stimulans des Lebens® (1999b: 21). Will man Nietzsches
Kunstbegriff definieren, muss man seine Dimensionen des Lebens im Auge
behalten: das Dionysische, der Wille zur Macht und der Perspektivismus.
Wihrend der Dekadente an sich und an der Welt leidet, weil ihm nach dem
,,Tode Gottes“ alles sinnlos erscheint, offenbart sich dem Ubermenschen

172

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



eine Welt ,,unter den Schauern des Rausches™ (1999b: 25) — er bejaht das
Leben, das Schicksal und steht dionysisch zum Dasein.

Nietzsche unterscheidet zwei Hauptformen der Kunst: die dionysische,
als Kunst der Lebenssteigerung und die apollinische als Kunst der
Aufrichtigkeit. Im Folgenden mochte ich diese zwei Aspekte der Kunst
darstellen, daran anschlieBend Thomas Manns Kunstauffassung
veranschaulichen, sodass letztlich sein  antithetisches  Denken
nachvollziehbar wird.

2.1 Friedrich Nietzsche

In der griechischen Welt der Vernichtungskdmpfe bedurften die Hellenen
der zwei Gétter, Apollon und Dionysos, um die Ode und Miihseligkeit des
Alltags iiberwinden zu konnen. In seiner Geburt der Tragodie bemerkt
Nietzsche, dass ,,die Fortentwicklung der Kunst [...] an die Duplicitdt des
Apollinischen und des Dionysischen® (1999b: 25) gebunden sei. Die zwei
unterschiedlichen Kunsttriebe schliefen sich gegenseitig nicht aus, sondern
bilden zusammen ein Gesamtbild der Kunst.

In seiner Differenzierung des Apollinischen und Dionysischen geht
Nietzsche von der These aus, dass die Bilderwelt des Traumes den schénen
Schein produziert, wobei der Rausch die Entfesselung des elementaren
Lebens reprisentiert (1999b: 25). Kunst und Leben werden nicht separat
wahrgenommen. Auch wenn die Kunst das Asthetische prigt, unterwirft sie
sich gleichzeitig dem schopferischen Lebensprozess und vermittelt somit
das elementare, dionysische Leben. Den ersten Gegensatz, den Nietzsche
zwischen Apollo und Dionysos aufzeigt, ist der ,,nach Ursprung und Zielen*
(1999b: 25). Wihrend der erste Gott ,,die Kunst des Bildners* (1999b: 25)
bestimmt, definiert der zweite ,,die unbildliche Kunst der Musik* (1999b:
25). Das Dionysische driangt zur Universalitit, indem das Apollinische zu
einer Einheit fixiert und aus der Fiille des Ganzen herausgehoben wird. Das
Apollinische ist dem principio individuationis unterworfen, wobei das
Dionysische es aufsprengt (1999b: 28).

Nietzsches Bild des Dionysischen wendet sich gegen die Moral und
gegen das Rechte. Die Wissenschaft hat den Menschen von seinen
dionysischen Wurzeln abgeschnitten und den Mythos vernichtet. Sein
Asthetizismus leugnet den Geist zugunsten der Schénheit, negiert die Ethik
als auch die Erkenntnis und verteidigt damit den freien Geist gegen den
Biirger: ,,Gegen die Moral also kehrte ich damals [...] erfand eine

173

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



grundsdtzliche Gegenlehre und Gegenwerthung des Lebens, eine rein
artistische, eine antichristliche [...] ich hiess sie die dionysische* (1999b:
19). Das Dionysische prigt den Instinkt und verachtet das Bewusstsein,
richtet sich auf das Irrationale, leugnet die Vernunft und hebt das
Rauschhafte, Abgriindige, Ruchlose hervor. Die Kiinstlerexistenz wird mit
Zerbrechlichkeit, Schwierigkeit und Vielsichtigkeit in Zusammenhang
gebracht; die wichtigste Eigenschaft des dionysischen Kiinstlers ist dessen
Hingabe, denn ,,das Verlangen nach Schonheit, nach Festen, Lustbarkeiten,
neuen Culten [ist] aus Mangel, aus Entbehrung, aus Melancholie, aus
Schmerz erwachsen* (1999b: 15).

Das Apollinische fordert das Ethische und die Selbsterkenntnis, pragt
das MaB und die Einhaltung der Grenzen. ,,Erkenne dich selbst* und ,,nicht
zu viel“ (1999b: 40y sind die Grundsidtze des Apollinischen.
Selbstiiberhebung und UbermaB gehdren zu den ,.feindseligen Didmonen der
nicht-apollinischen Sphére,* (1999b: 40) zur Barbarenwelt, wobei sich das
Dionysische genau ,titanenhaft und barbarisch® (1999b: 40) darstellt.
Obwohl das Apollinische von dem Dionysischen ,aufgehoben und
vernichtet wird* (1999b: 41), weist Nietzsche auf die Notwendigkeit beider
Zustiande hin (1999b: 40).

2.2 Thomas Mann

Das gegensitzliche, gleichzeitig aber auch komplementire Verhéltnis von
Dionysischem und Apollinischem greift Thomas Mann in der Konstruktion
seines Kunstbildes auf. Er entwirft eine Dialektik der intellektuellen und der
irrationalen Kunstauffassung, ohne aber eine durch die andere zu erledigen.
Er erkennt Kunst einerseits als intellektuelles Phidnomen, andererseits als
Enderzeugnis einer dekadenten Einstellung. Die Kunst ordnet er dem Leben
und der Natur zu, aber verbindet sie zugleich mit dem Geist und der Idee.
Die Kunst, die von Vernunft bestimmt wird, ist moralverpflichtet. Im
Gegensatz dazu ist die unverniinftige Kunst durch die Verbindung zum
Verbrecherischen und zur Barbarei bestimmt. Thomas Mann hebt einerseits
das Triebhafte hervor, andererseits betont er die sittlich-humane Funktion
der Kunst:

Kunst, wie alle Kultur, ist Sublimierung des Damonischen. Thre Zucht ist strenger
als Gesittung, ihr Wissen tiefer als Aufkldrung, ihre Ungebundenheit und
Unverantwortlichkeit freier als Skepsis, ihre Erkenntnis nicht Wissenschaft,
sondern Sinnlichkeit und Mystik (2002: 313).

174

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Die ,,Sympathie mit dem Tod* entwirft er schon im Zauberberg und
sie ist fiir sein Werk grundlegend. ,,Zum Leben gibt es zwei Wege: Der eine
ist der gewohnliche, direkte und brave. Der andere ist schlimm, er fiihrt tiber
den Tod, und das ist der geniale Weg* (1991: 819). Er préagt eine Moral, die
nicht in der Tugend, nicht in der Vernunft, nicht in den guten Sitten zu
finden ist, sondern in der Hingabe an die Gefahr und all das, was einen zu
vernichten droht (1991: 473).

Thomas Manns Kunstbegriff entspringt weder nur dem Geist, noch
nur dem Leben, nicht nur dem Intellekt oder nur dem Irrtum. Er assoziiert
mit jeder Bestimmung seiner Kunst auch eine gegenteilige Auffassung; er
verbindet die Kunst sowohl mit der Todessehnsucht als auch mit der
Lebensfreude. Asthetizismus als auch Sittlichkeit, Tod sowie Leben,
Schonheit als auch Krankheit, Urspriinglichkeit und Primitivitét, aber auch
Verfeinerung und Bildung bestimmen sein Kunstbild.

3. Das Dédmonische

In Thomas Manns Figur des Kiinstlers ldsst sich der Widerspruch zwischen
Déamonie und Vernunft wiederfinden. Einerseits erscheint Leverkiihn als
Représentant einer tieferen, dunkleren Welt, andererseits wird er nicht im
Geringsten mit Damonie und Pathologie in Verbindung gebracht. Die
Déamonie des Kiinstlers bezieht sich auf das Irrationale, Barbarische und
Verbrecherische, auf seine Leidenschaft, seinen Kampf und seine Not.
Leverkiihn soll sich mit dem Dédmon identifizieren, zugleich sich aber von
diesem differenzieren, indem der Teufel als archaischer, primitiver
Gegenpol zu seinem Intellekt und Rationalismus erscheint. Der Komponist
bedarf des Archaischen, um kiinstlerisch produktiv zu werden, er ist dem
Bosen und dem Geféhrlich-Schidlichen zugeneigt und ldsst sich von dem
Stindhaften verfiihren.

In der Entstehung des Doktor Faustus notiert Thomas Mann, er
habe sich in seine Gestalt verliebt, vernarrt in seine ,Kélte®, seine
Lebensferne, seinen Mangel an ,Seele”, diese Vermittlungs- und
Versohnungsinstanz zwischen Geist und Trieb, in sein ,,Unmenschentum*®
und ,,verzweifeltes Herz*, in seine Uberzeugung, verdammt zu sein (1949:
81). Schon im ersten Kapitel wird Leverkiihn als Ddmon eingefiihrt: ,,Und
doch ist nicht zu leugnen und ist nie geleugnet worden, daB3 an dieser
strahlenden Sphédre das Déimonische und Widerverniinftige einen
beunruhigenden Anteil hat* (1980: 11). Zeitblom notiert von Anfang an
dessen Kilte: ,JIch mochte seine Einsamkeit mit einem Abgrund

175

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



vergleichen, in welchem Gefiihle, die man ihm entgegenbrachte, lautlos und
spurlos untergingen. Um ihn war Kdlte* (1980: 13).

Nietzsche bringt Kilte mit leidenschaftlicher Indifferenz zusammen,
wobei er dem ,,Interesse* vor der Liebe den Vorzug gibt. Was Nietzsche mit
,Interesse* kennzeichnet, bezieht sich auf das Asthetische (Piitz 1963: 78),
das sich nicht zugunsten des Ganzen an das Einzelne verlieren darf.
Individuelle Ziige werden fiir die Entwicklung der Geschichte aufgeldst.
Nietzsche deutet den subjektiven Kiinstler als schlecht (1999a: 42) und
fordert ,,Besiegung des Subjectiven, Erlésung vom Ich und Stillschweigen
jedes individuellen Willens und Geliistens* (1999a: 42).

Im Sinne Nietzsches stellt Thomas Mann keine einzigartige,
besondere Heldengestalt dar, sondern eine ,konstruktivistische Existenz*
(Koopmann 2007: 481). Kélte erscheint somit als Bedingung, indem die
Versperrung der menschlichen Wirme die kiinstlerische Anndherung
ermoglicht. ,,Die grole Miidigkeit* (Nietzsche 1999a: 12), die Lihmung,
die Vorliebe fiir den Verfall, ,,der Wille zum Ende* (1999a: 12) werden von
Nietzsche als typische Merkmale der Stimmung des Fin de siccle
aufgezeigt. Adrians Objektivismus, seine Gleichgiiltigkeit, sein fehlender
Enthusiasmus stellen eine Analogie zu Wagners Figur dar, dem ,,typische[n]
décadent, bei dem jeder freie Wille fehlt, jeder Zug Notwendigkeit hat*
(1999a: 27). In Leverkiihns Gegenwart hat man stets das Gefiihl, dass alle
Ideen und Gesichtspunkte, die um ihn herum laut werden, in ihm
versammelt sind, und dass er, ironisch zuhérend, es den einzelnen
menschlichen Verfassungen tiberlésst, sie zu duBlern und zu vertreten (1980:
580). Leverkiihns Ironie und Kélte werden auch stark durch sein Lachen
betont: , Immerhin hatte er nach jenem Teufelsgefecht auf der Strafle einen
Lachanfall, der sich nur langsam, unter ablenkenden Gespréichen beruhigte*
(1980: 134).

Der Einzige, der bei seiner Geburt gelacht haben soll, war Cham, der
Sohn Nohas. Indem Lachen als Werkzeug des Teufels angesehen wird,
entspricht es der Auflosung der Lebensstrenge. Zeitblom weist darauf hin,
dass Leverkiihns Lachen ,,etwas von Wissen und mokanter Eingeweihtheit*
(1980: 44) hat. Wahrend Adrian das Banale verlacht, steht seine Lachlust im
Bann des Dionysischen, weil es nichts mit Humor zu tun hat, sondern eine
Befreiung von der Moral ist. Das Lachen symbolisiert die Teilnahme an
dem chaotischen Triebgrund und wird als Verleumdung Gottes gesehen.
Nur das Lachen kann die Angst vertreiben, durch die das Gesetz sich
Geltung verschafft. Man soll das Lachen erlernen, heiflit es bei Nietzsche,
die ,,Rosenkranz-Krone* des Lachenden tragen, und dementsprechend den
metaphysischen Trost zum Teufel schicken (1999b: 22).

176

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



3.1 Der Erzihler Zeitblom

Die exzeptionelle Art Leverkiihns bedarf einer Gegenfigur, die die
,Durchheiterung des diisteren Stoffes* (1980: 32) vollziehen soll und die
literarische Darstellung der Musik ermdglicht. Insofern setzt Thomas Mann
seinen Erzédhler Serenus Zeitblom in den Roman ein und fasst damit das
komplette Bild seiner Beziehung Kiinstlertum/Identitdt zusammen, da beide
,»die extremen Pole einer nicht mehr eindeutigen, aber dennoch einheitlichen
Kiinstlerexistenz (Piitz 1963: 78) sind. Zeitblom macht die tragische
Geschichte ertriaglich, indem er sich als ,,unddmonisches Mittel“ (Mann
1949: 32) dem Dédmonischen entgegenstellt. Das Ddmonische wird durch
seine ,,human temperierte* (1949: 10) Natur, durch seine ,,liecbend versteckte
Seele” (1949: 32) auf Distanz gebracht. Er iberliefert die
Erscheinungsformen des Damonischen, mdchte dennoch den Gedanken
einer Realitdt hinter den Halluzinationen Adrians abweisen, obwohl er
selbst liber ,,untere Méachte* (1980: 10), iiber das ,,untere Reich* (1980: 11)
spricht. Er ist skeptisch gegeniiber der Erscheinung des Teufels als einer
Projektion aus Adrians eigenem Innern und der geheimen Furcht vor der
realen Existenz der verderblichen Macht des Bosen (Bergsten 1963: 262):
»|...] ich entsetze mich vor dem Zugestindnis, das darin liegt, auch nur
konditionell und als Moglichkeit seine Realitdt zuzulassen!* (Mann 1980:
349). Er stellt die bandigende Kraft der Literatur dem D&monischen
gegeniiber, weil nur Literatur Werte schafft, ,,an welchen der Charakter, die
Féahigkeiten sich bewéhren (konnen)® (1980: 64) und er versucht somit
seinen Freund vergeblich vor dem Biindnis mit dem ,bdsen und
,barbarischen” Asthetizismus zu bewahren, indem er eine moralische
Fundierung des Lebens fordert.

Thomas Manns Kiinstlertum weist zwei Momente auf: die Hingabe
und die kritische Distanzierung. Somit vereint der Autor im Roman Doktor
Faustus die musikalisch-ddmonische Ausschweifung mit dem kritischen,
korrigierenden Wort. Die kritischen und humoristischen Elemente, die
Zeitblom in die Geschichte einbringt, erhalten die &sthetisch-kritische
Bedeutung des apollinischen Prinzips. Die Uberlappung der beiden Figuren
soll das Lebhafte, Fromme, Warme von der Diisterheit und der Kilte
abgrenzen. Die beiden extremen Pole — das kiinstlerische Moment der
»diabolischen und verderblichen Enthemmung® (Piitz 1963: 82) und
dasjenige ,,der humanen und kritischen Beschrdinkung® (Mann 1949: 21) —
werden herangezogen, um das einheitliche Bild des Kiinstlertums, welches
Thomas Mann selbst représentiert, zu vollenden (Piitz 1963: 80 — 81).

177

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



3.2 Der Teufelspakt als Erlosung

Thomas Mann nimmt den Fauststoff wieder auf, den auch Goethe zuvor
verarbeitet hat, und gestaltet somit das Verhéltnis zwischen Krankheit, Gift,
Schonheit und Didmonie, das schon durch die Experimente Jonathan
Leverkiihns eingefiihrt wurde. Die Entwicklung des Teufels wird auf die
Gestalt des Dozenten Schleppfuss, auf den Bordellbesuch oder die Fahrt in
die Tiefsee libertragen und erreicht ihren Hohepunkt im XXV. Kapitel mit
der Erscheinung des Teufels in Person. Jedoch fungiert dieser Besuch nur
als Konfirmation, da Leverkiihn mit der willentlichen Ansteckung bei der
Prostituierten schon lange den Pakt geschlossen hatte.

Die Fahigkeit und der Zwang zum Zweifel sind Bedingungen der
kiinstlerischen Konstitution. Der bis an die Grenzen getriebene Zweifel
heiflt Verzweiflung und diese Disposition des Kiinstlers wird mit der Siinde
verbunden (Niindel 1972: 65 — 67). Musik ist die ddmonischste aller Kiinste.
Auf dieser dsthetischen Ebene erreicht die Verzweiflung ihren Hohepunkt,
ohne die Mdglichkeit der Erlosung darin zu finden (Wienand 1983: 149).

Leverkiihns exzentrisches Wesen, sowohl seine ausschweifende Natur
als auch seine Selbstreflexion, welche sein Werk gefidhrden — ,,ein Instinkt
ist geschwécht, wenn er sich rationalisiert™ (Nietzsche 1999a: 41) —, bereiten
ihn auf den Pakt mit dem Ungeheuer vor. Er befindet sich in der Not, die
Schranken seiner Zeit nicht liberwinden zu konnen. Er ist verzweifelt, weil
er die ,,zeitgemdBe* Musik nicht durchbrechen kann: ,,Es gibt im Grunde
nur ein Problem in der Welt, und es hat diesen Namen: Wie bricht man
durch? Wie kommt man ins Freie? Wie sprengt man die Puppe und wird
zum Schmetterling?* (Mann 1980: 467). Die Haltung Adrians stimmt mit
Nietzsches dsthetischem Zustand iiberein, in dem der Betrachter alles
Seiende in seiner Gegensitzlichkeit gelten ldsst. Leverkiihns
Lebensverarmung trennt ihn nicht nur von den Kréften des Gefiihls und des
Vitalen, sondern die Kunst in sich scheint fragwiirdig zu sein. Sie ist
unverbindliches Spiel und leeres Scheinen geworden (Piitz 1963: 110):

Sie ertragt Schein und Spiel nicht mehr, die Fiktion, die Selbstherrlichkeit der
Form, die die Leidenschaften, das Menschenleid zensuriert, in Rollen aufteilt, in
Bilder tibertrdgt. Zuldssig ist allein noch der nicht fiktive, der nicht verspielte, der
unverstellte und unverkldrte Ausdruck des Leides in seinem realen Augenblick.
Seine Ohnmacht und Not sind so angewachsen, dass kein scheinhaftes Spiel damit
mehr erlaubt ist (Mann 1980: 325).

178

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Das Problem der Erkenntnis vermittelnden Kunst, das auch bei
Nietzsche vorkommt, wird hinterfragt, weil die moderne Erkenntnislage die
asthetische Ganzheit verhindert und sie auf Einzelheiten reduziert: ,,Uberall
Lihmung, Miihsal, Erstarrung oder Feindschaft und Chaos [...]. Das Ganze
lebt tiberhaupt nicht mehr: es ist zusammengesetzt, gerechnet, kiinstlich, ein
Artefakt® (Nietzsche 1999a: 27). Die Kunst bedarf der Erlésung, da sie nicht
mehr dem Desiderat Nietzsches entspricht, sie ist kein ,,Stimulans des
Lebens* mehr, sondern verkorpert den Verfall, die Verderbnis und macht
die Biirger zu dékadents.

In diesem Spannungsfeld erscheint der Teufel als Erloser, weil es ihm
durch Musik gelingt, die ,,miide[n] Nerven zu reizen“ (Nietzsche 1999a:
23). Die Kunst verlangt nach dem Einbruch des Ungeheuren, der Teufel soll
Leverkithn von den Konventionen, die die Musik stellt, befreien, ,,wir
schaffen nichts Neues [...] wir entbinden nur und setzen frei” (Mann 1980:
319), um ihm dabei zu helfen, eine neue Musik zu erfinden. Wie Thomas
Mann selbst erwdhnt, soll der Teufelspakt ,die Flucht aus den
Schwierigkeiten der Kulturkrise [...], den Durst eines stolzen und von
Sterilitdt bedrohten Geistes nach Enthemmung® (Koopmann 2007: 478)
bestimmen. Adrians ,,Love’s Labours Lost“ ist ein Werk artistischer
Meisterschaft, aber es gelingt ihm nicht damit, die fritheren Werke
»abzugeben aus der Sphire absurder Kiinstlichkeit hinaus ins Freie, in die
Welt der Natur und Menschlichkeit (Mann 1980: 341). Erst die Beriihrung
mit der befruchtenden Macht des Bosen ermdglicht ein geniales Werk:

Glaubst du an so was, an ein Ingenium, das gar nichts mit der Holle zu tun hat?
Non datur! Der Kiinstler ist der Bruder des Verbrechers und des Verriickten.
Meinst du, dass je ein irgend belustigendes Werk zustande gekommen, ohne dass
sein Macher sich dabei auf das Dasein des Verbrechers und des Tollen verstehen
lernte? (Mann 1980: 319)

Der Teufel bietet ,,Aufschwiinge [...] und Erleuchtungen, Erfahrungen
von Enthobenheit und Entfesselung, von Freiheit, Sicherheit, Leichtigkeit,
Macht- und Triumphgefiihl, dass unser Mann seinen Sinnen nicht traut*
(Mann 1980: 311). Der Teufel reprédsentiert den &sthetischen Zustand, der
sich gegen die Moral wertfrei einsetzt und eine lebhafte Existenz prégt:
»Damonische Krifte stecken neben Ordnungsqualititen in jeder vitalen
Bewegung [...] das Ddmonische, das heiflt doch auf Deutsch: die Triebe*
(Mann 1980: 169). Nietzsche fordert die ,herrliche ,Naivitdt® der dlteren
Griechen (1999b: 115) und stellt sich gegen die sokratische Moral, die zur

179

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



,~Ermidung, Erkrankung, der anarchisch sich 16senden Instinkte* (1999b:
12) gefiihrt hat.

Der Teufel entspricht dem Schwanken zwischen Steigerung und
Verfall, zwischen Realitdt und Fiktion, sodass letztlich verstdndlich wird,
wieso der Kiinstler ,,zwischen extremer Kélte und einer Glut, die den Granit
zum Schmelzen bringen konnte* (Mann 1980: 374), pendelt (Piitz 1963:
342). Der Teufel vermittelt eine dionysische Weltanschauung, negiert die
Wissenschaftlichkeit und préagt eine Steigerung, die von der Lebensmacht
bedingt ist. Um die Musik zu erldsen, setzt sich der Kiinstler mit seinem
ganzen Wesen ein. Er erkauft das neue Werk mit dem Opfer seiner eigenen
Existenz, indem er auf die personliche Gliickserfiillung verzichtet — der
Teufelspakt ist Selbsterhohung wund Selbstopferung zugleich und
transportiert Leverkiihn in eine andere Zeitlichkeit. An der Oberfliche
seines Lebens verdndert sich nichts mehr, es herrscht ein ,,semper idem*
(Mann 1980: 342), sein Liebesverbot fiihrt ihn zum Stillstand und zur
Stagnation.

In seinem Essay Leiden und Grofle Richard Wagners entwirft
Thomas Mann einen Auszug aus einem Brief Wagners an Liszt,

[...]ich lebe ein unbeschreiblich nichtswiirdiges Leben! Vom wirklichen Genusse
des Lebens kenne ich gar nichts: fiir mich ist ,,Genuf3 des Lebens, der Liebe* nur
ein Gegenstand der Einbildungskraft, nicht der Erfahrung. So musste mir das Herz
in das Hirn treten, und mein Leben nur noch ein kiinstliches werden: nur noch als
,»Kiinstler” kann ich leben, in ihm ist mein ganzer ,,Mensch® aufgegangen. (Mann
1960a: 390)

Thomas Mann bemerkt weiterhin, dass ,,die Kunst nie mit krasseren
Worten und mit verzweifelter Offenheit als Rauschmittel, Haschisch,
Paradis artificiel gekennzeichnet worden ist (1960a: 390). Wie im Falle
Wagners fungiert auch fiir Leverkiihn die Musik als ersetzbares
Lebensmedium und wirkt au3erhalb der Zeit, in der sich Zeitblom befindet.
Kunst muss die Wéarme der Liebe ersetzen. Der Teufel verspricht eine
,reichliche, unabsehbare Zeit™ (Mann 1980: 309), indem er den Fluss seines
dulleren Lebens einfriert.

Musik wird in Kretzschmars Vortragen mit Mythischem, Kultischem
und Damonischem und gleichzeitig mit Geistigkeit und Ordnung verbunden.
Der erste Vortrag, der Beethoven auf dem Gipfel seines artistischen
Schaffens zeigt, nimmt Leverkiihns Schicksal vorweg. Ahnlich wie
Beethoven, der durch seinen dritten Satz an seiner Klaviersonate Opus 111
die Grenzen der Gattung durchbrochen hat, wird auch Leverkiihn die

180

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Endzeit der traditionellen Formen erfahren und den Durchbruch zur Naivitét
und Barbarei kennenlernen. Die Kunstproblematik entlarvt sich als
Zwiespalt zwischen dionysischer Steigerung und Selbstverlust, sodass
Nietzsches Satz, der das Wachstum des Guten an die Steigerung des Bdsen
proklamiert, hiermit {ibereinstimmt. Erst die Identifikation mit dem
,Urkiinstler, die Vernichtung des ,Individuums® und die ,,mystische
Einheitsempfindung* eréffnen die kiinstlerische Tatigkeit (1999b: 30).

3.3 Das Leiden als Grundlage kiinstlerischen Schaffens

Ein alter Aberglaube hélt das kreative Potenzial fiir eine Angelegenheit des
Teufels; die gesteigerte Einbildungskraft soll durch korperliche
Erkrankungen bedingt sein. Bei Thomas Mann und Friedrich Nietzsche
werden Begriffe wie ,,Krankheit”, ,,décadence®, ,,Stirke* und ,,Gesundheit*
nicht als Gegensitze bearbeitet, sondern als komplementire Gesichtspunkte
eingesetzt. Krankheit und Verfall bestimmen eine auszeichnende Kraft:

Krankheit hat ein doppeltes Gesicht, eine doppelte Beziehung zum Menschlichen
und seiner Wiirde. Sie ist einerseits dieser Wiirde feindlich, indem sie durch
Uberbetonung des Kérperlichen, durch ein Zuriickweisen und Zuriickwerfen des
Menschen auf seinen Korper entmenschlichend wirkt [...] andererseits ist es
moglich, Krankheit sogar als etwas hochst Menschenwiirdiges zu denken und zu
empfinden. (Mann 1932: 58)

Die Krankheit an sich soll keine stimulierende oder gar steigernde
Wirkung haben. Nietzsches Konzeption der décadence erhebt nicht
Krankheit allein zum Stimulans des Lebens, sondern wertet nur das auf, was
aus ihr gemacht wird, denn ,man muss nur gesund genug fiir dieses
Stimulans sein® (1999a: 22). Nietzsche integriert das Krankhafte und Bose
in seine Definition des Lebens und betont die geistige Steigerung als
Produkt der Leidensfahigkeit. Es hiangt davon ab, wie viel Leiden man auf
sich nehmen kann, denn nur der Starke geht nicht an der Gefahr zugrunde,
sondern liberwindet sie und wendet sie kreativ an.

Nietzsche selbst erkennt sich als décadent und entwirft somit eine
produktive Seite des Verfalls. Die Stimmung des Fin de siécle war von
Isolation, Melancholie, Erkrankung und Orientierungslosigkeit geprégt. In
diesem Kontext verstand man Krankheit und Tod nicht als Endstadien,
sondern als Mittel zur Eroffnung einer neuen Dimension und
Weltwahrnehmung, ,.einige Volker (haben sich) aus Krankheiten grof3e
Hiilfsméchte der Cultur geschaffen™ (Nietzsche 1999c: 174). Es geniigt

181

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



nicht, krank zu sein, um kiinstlerisch begabt zu werden. Man muss das
eigene Leiden selbstkritisch annehmen und griindlich dariiber reflektieren:

Das Vorrecht vor der Vernunft, das sie dem Emotionalen auch in seinen
entlegenen Formen als mystischer Ekstase und dionysischem Rausch, einrdumte,
bringt sie in eine besondere und psychologisch ungeheuer fruchtbare Beziehung
zur Krankheit — wie denn noch der Spétromantiker Nietzsche, ein selbst durch
Krankheit ins Todlich-Geniale emporgetriebener Geist, nicht genug den Wert der
Krankheit fiir die Erkenntnis feiern konnte. (Mann 1947: 28)

In Doktor Faustus profiliert Thomas Mann die Krankheit elitédr und

dekadent zugleich. Er projiziert Genialitdt und Verfall auf dieselbe Ebene
und konstruiert dementsprechend seine Kiinstlergestalt:

Und ich wills meinen, da3 schopferische Genie spendende Krankheit, Krankheit,
die hoch zu RoB, die Hindernisse nimmt, in kithnem Rausch von Fels zu Felsen
sprengt, tausendmal dem Leiden lieber ist als die zu Fulle latschende Gesundheit.
(1980: 327)

Leverkiihn geht bewusst in die Krankheit ein, weil er weil3, dass nur

Krankheit die ihm fehlende Macht bieten kann:

Das Leben ist nicht heikel, und von Moral weif3 es einen Dreck. Es ergreift das
kithne Krankheitszeugnis, verspeist, verdaut es, und wie es sich seiner nur
annimmt, so ist’s Gesundheit. Vor dem Faktum der Lebenswirksamkeit, mein
Guter, wird jeder Unterschied von Krankheit und Gesundheit zunichte. (1980:
327)

Die Krankheit ist der schleichende Tod, er dringt ihn in ,,geistige

Kalte™ (1980: 485) und schliefit ihn von der normalen Welt ab. Der Teufel
erhebt Krankheit zu einem notwendigen Bestandteil des Lebens. Selbst die
Holle gilt nicht nur als Ort der Verdammnis, sondern als hochste
Auszeichnung, die einem Menschen zukommen kann: ,,Es ist nicht so leicht,
in die Holle zu kommen; wir litten lingst Raummangel, wenn Hinz und
Kunz hineinkdmen® (1980: 334). Allerdings werden nur Kopfe von
Leverkiihns Art eingelassen, weil Krankheit:

182

[...] etwas bloB Formales [ist], bei dem es darauf ankommt, womit es sich
verbindet, womit es sich erfiillt. Es kommt darauf an, wer krank ist: ein
Durchschnittsdummkopf, bei welchem die Krankheit des geistigen und kulturellen
Aspektes freilich entbehrt, oder ein Nietzsche, ein Dostojewski. (1980: 333)

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Die Aussage des Teufels, ,,ohne das Krankhafte ist das Leben sein
Lebtag nicht ausgekommen (1980: 333), iiberschneidet sich mit Thomas
Manns Behauptung: ,,Die Wahrheit ist, dass ohne das Krankhafte das Leben
seiner Lebtage nicht ausgekommen ist* (1980: 684).

Hetaera Esmeralda ero6ffnet Adrians Weg zur Inspiration. Nach dem
Besuch bei der Prostituierten hat der Komponist nur noch vierundzwanzig
Jahre zu leben, die er in hochster Kreativitit, aber auch mit zunehmender
Krankheit verbringen wird. Danach gehort seine Seele dem Teufel. Die
Infizierung mit Syphilis ldsst die bis dahin existenten Krankheitssymptome
verschwinden. Anstatt der Migranen kommen musikalische Ideen und
Kompositionspldne hervor, sodass die Frau, die den Namen eines
Schmetterlings trdgt, sowohl positiv als auch negativ gedeutet wird, weil
Krankheit den Ubergang zu héheren Stufen darstellen soll:

[...] der Krankheitsdruck [fiel] wie durch ein Wunder von ihm [ab] und sein Geist,
phonixgleich [erhob] sich zu hdochster Freiheit und staunenswerter Macht
ungehemmter, um nicht zu sagen: hemmungsloser, jedenfalls unauthaltsamer und
reiender, fast atemloser Hervorbringung — wobei aber gerade jenes Bild mir
verriet, dal [sic!] dieses beiden Zustinde, der depressive und der gehobene,
innerlich nicht scharf gegeneinander gesetzt waren, nicht zusammenhanglos
auseinanderfielen, sondern dafl dieser sich in jenem vorbereitet hatte und
gewissermallen schon in ihm enthalten gewesen war. (Mann 1980: 472)

Indem der Komponist die Problematik der Kunst erleidet, versucht er,
die Konventionen seiner Zeit durch die eigene Krankheit als eine Art Opfer
zu durchbrechen. Er weill von Anfang an, dass er den Verlauf der Krankheit
nicht mehr aufhalten kann. Trotz des Schmerzes mochte er darauf nicht
verzichten, weil er etwas Positives darin erkennt. Die bis dahin herrschende
Inspirationslosigkeit und Verzweiflung wird in schopferisch-inspirative
Tétigkeit umgesetzt.

Leverkiihns Krankheit stellt ihn wirksam in einen neuen
Produktionsprozess ein, indem der Korper den Geist beeinflusst. Trotzdem
korrespondiert mit der kiinstlerischen Steigerung ein progressiver Verfall,
der im zweiten Teil des Romans eindeutig wiedergegeben wird.

4. Schlussfolgerung

Aufgrund der Polarisierung des Dionysischen und Apollinischen, die auf
Nietzsche rekurriert, wurde ersichtlich, dass Thomas Manns in seiner

183

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Kunstauffassung das Irrationale mit der Vernunft, den Intellektualismus mit
dem Primitivismus verbindet. Thomas Mann schreibt der Krankheit einen
Sinn zu und néhert sich somit der Philosophie Nietzsches an, der Krankheit
und Tod als notwendigen Weg zum Wissen versteht. Kunst bleibt aber
immer noch ein rational gefilterter Denkprozess, denn Krankheit wird nicht
als einzige Pramisse des genialen Kiinstlertums verstanden.

Die vielfache Funktionalisierung des Dédmonischen kann im Roman
nicht erschopfend dargestellt werden. Der Pakt mit dem Teufel dient nicht
einem individuellen Zweck, sondern gilt als Erlosung der Kunst.
Leverkiihns Satz ,,[...] denn ich sterbe als ein boser und guter Christ™ (Mann
1980: 367) bekommt damit eine neue Bedeutung. Die Hingabe zum
Siindhaften verspricht nicht Uppigkeit, sondern bringt Leverkiihn um. Der
Komponist opfert sich fiir die Freiheit der Musik und kann somit als
Mirtyrer anerkannt werden. Musik bestimmt Abfall und Verdammnis
zugleich, sie ermoglicht die Néhe zum Démonischen und damit das
Schaffen neuer kiinstlerischer Formen. Musik kann nur dann neu erfunden
werden, wenn man auf Liebe verzichtet und unter dem Einfluss des
Barbarischen steht. Im Dadmonischen verdichtet sich die Lage der modernen
Kunst in ihrer Zweideutigkeit zwischen Steigerung und Verfall. Der Roman
ist auf das Wechselspiel von guter und boser Inspiration, von Siindhaftigkeit
und Heiligkeit gebaut, wobei die am Schluss von Zeitblom eingeleitete
Frage, ob Adrians Schicksal der Finsternis und Verdammnis verurteilt ist,
immerhin offenbleibt.

Literatur

Bergsten, Gunilla (1963): Thomas Manns Doktor Faustus, Lund:
Berlingska Boktryckerie.

Erkme, Joseph (1996): Nietzsche im ,Zauberberg®, Frankfurt/Main:
Vittorio Klostermann .

Hoffmann, Fernand (1975): Thomas Mann als Philosoph der Krankheit,
Luxemburg:  Abteilung fir Kunst und Literatur des
GroBherzoglichen Institutes.

Koopmann, Helmut (2007): Thomas Mann-Handbuch, Regensburg:
Alfred Kroner.

Mann, Thomas (1947): Deutschland und die Deutschen, Berlin:
Suhrkamp.

184

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)



Mann, Thomas (1949): Die Entstehung des Doktor Faustus,
Frankfurt/Main: Bermann-Fischer .

Mann, Thomas (1960a): Leiden und Grosse Richard Wagners. In:
Thomas Mann, Gesammelte Werke in zwolf Banden, Bd. 1X, 363
— 427, Oldenburg: S. Fischer.

Mann, Thomas (1960b): Nietzsches Philosophie im Lichte unserer
Erfahrung. In: Thomas Mann, Gesammelte Werke in zwolf
Binden, Bd. IX, 675 — 713. Oldenburg: S. Fischer.

Mann, Thomas (1980): Doktor Faustus, Frankfurt/Main: Fischer.

Meyer, Theo (1993): Nietzsche und die Kunst, Tiibingen: Francke.

Nietzsche, Friedrich (1999a) : Der Fall Wagner. In: Friedrich Nietzsche,
Siamtliche Werke. Kritische Studienausgabe in fiinfzehn
Binden, Bd. VI hrsg. von Giorgio, Colli/Mazzino Montinari,
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag und Walter de Gruyter.

Nietzsche, Friedrich (1999b) : Geburt der Tragodie. In: Friedrich
Nietzsche, Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in
fiinfzehn Bianden, Bd. I hrsg. von Giorgio Colli/Mazzino Montinari,
Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag und Walter de Gruyter.

Nietzsche, Friedrich (1999c): Mennschliches, Allzumenschliches,
Miinchen: Taschenbuch Verlag.

Niindel, Ernst (1972): Die Kunsttheorie Thomas Manns, Bonn: H.
Bouvier und Co.

Puschmann, Rosemarie (1984): Magisches Quadrat und Melancholie in
Thomas Mann Doktor Faustus, Bielefeld: AMPAL.

Piitz, Heinz (1963): Kunst und Kiinslerexistenz bei Nietzsche und
Thomas Mann, Bonn: H. Bouvier und Co.

Wienand, Helmut (1983): Thomas Manns Doktor Faustus als
zeitgeschichtlicher Roman, Frankfurt/Main: Fischer.

Wimmer, Ruprecht/Stachorski, Stephan (2007): Thomas Mann. Doktor
Faustus. Kommentar, Frankfurt/Main: Fischer.

185

BDD-A27389 © 2016 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:06 UTC)


http://www.tcpdf.org

