DE L’IMMEDIATETE DE LA CONSTITUTION
MENTALE DES OBJETS
L’ECHO DE LA NOTION
D’INTENTIONNALITE MEDIEVALE DANS LA
PENSEE DE PIERRE DE JEAN OLIVI

Pierre BONNEELS,

Université Libre de Bruxelles
Centre de Recherche en Philosophie
East Asian Studies (EASt)
pierre.bonneels@ulb.ac.be

Abtstract
In this work, I will explain the notion of intentionality from the point of

view of perception and in particular, the immediate mental constitution of objects.
To do this, | will follow the works of the Franciscan theologian and philosopher,
Pierre de Jean Olivi (1248 - 1298). | will explain the general context, namely the
debates surrounding the Eucharist, the difference between transubstantiation and
consubstantiation, and the Latin term “species." | will then focus on the problem of
intention and its medieval sources in addition to the defence of its immediacy
according to de Jean Olivi. In the end, this paper demonstrates an attempt at
understanding the structure of human ideas by observing the major problem of
intentionality in the mediaeval age.

Keywords
Pierre de Jean Olivi, intentionality, immediacy, perception, ontology.

Introduction

Dans ce travail, je vais exposer la notion d’intentionnalité du point
de vue de la perception et surtout de I’immédiateté de la constitution
mentale des objets. Pour ce faire je vais suivre le théologien et franciscain

113

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Pierre de Jean Olivi (1248 — 1298)! qui est I’auteur des premiéres
discussions méthodiques sur les théses du dominicain Thomas d’Aquin. Son
ceuvre constitue une contribution de qualité supérieure et méme s’il a été
censuré et condamné par le Vatican?, il est connu et a influencé thématiquement
des auteurs comme Jean Duns Scot, Pierre Auriol, Guillaume Durand de Saint-
Pourcain, Guillaume d’Occam ou encore Descartes®.

Je ne suis pas médiéviste. Ce travail est donc, avant tout, une
exposition de I’agencement des arguments autour du débat de la constitution
mentale des objets. On se concentrera exclusivement sur les problémes
philosophiques, c’est-a-dire sur la cohérence et la pertinence des arguments
avancés. D’autre part, et puisque le débat est plus large que ce qui est
présenté ici, ce travail doit également étre considéré comme une partie de
ma réflexion sur la question du « comment » de notre formulation de 1’étre,
c’est-a-dire de I’ontologie. Je ne rentre pas dans les détails de 1’histoire de la
terminologie utilisée dans les débats médiévaux tant la longueur des textes
demandée est importante. A ce titre je renvoi le lecteur aux trés riches et
nombreuses recherches lexicographiques sur la littérature latine*. Enfin,
mon approche analytique des arguments note I’importance incontournable
de I’enjeu critique et métaphysique trop peu mentionné et auquel des
travaux ultérieurs devront faire place®.

Le contexte général de la question de la constitution mentale des
objets est celui des débats qui entourent la transformation du pain et du vin

L Sur la biographie d’Olivi, cf. David Burr, « The Persecution of Peter Olivi », Transactions
of the American Philosophical Society 66, 1966, pp. 3-98; traduction frangaise: L ‘histoire
de Pierre Olivi, Fribourg-Paris, 1997.

2 Sylvain Piron. Censures et condamnation de Pierre de Jean Olivi: enquéte dans les marges
du Vatican. Mélanges de I’Ecole francaise de Rome - Moyen-Age, Ecole frangaise de
Rome, 2006,” 118-2, pp.313-373.

3 Han Thomas Adriaenssen, 2017, Representation and Scepticism from Aquinas to
Descartes, Cambridge University Press.

4 Ce constat est fondé sur les multiples consultations du Corpus Christianorum.

511 faut prendre en compte I’approche du langage et surtout 1’idéal d’objectivité des sens
qu’il pourrait avoir. André de Muralt, La métaphysique du phénomeéne — Les origines
médiévales et [’élaboration de la pensée phénoménologique, Vrin, Paris, 2012. Nous
renvoyons également aux travaux de Frédéric Nef, Qu’est-ce que la métaphysique ?,
Gallimard, 2004. Et plus récemment Sébastien Richard, De la forme a ['étre — Sur la
génese philosophique du projet husserlien d’ontologie formelle, Ithaque, 2014.

114

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

en corps et en sang du Christ. C’est I’eucharistie (Un mystére), sacrement de
I’église chrétienne qui est considérée comme une expression de la liturgie
céleste. Autrement dit, c’est le débat qui oppose la transsubstantiation et la
consubstantiation. La transsubstantiation est la doctrine acceptée par les
catholiques et les orthodoxes, celle de la consubstantiation 1’est par les
protestants. La transsubstantiation traduit 1’opération par laquelle le pain et
le vin se convertissent respectivement en chair et en sang. C’est une
opération qui revient a changer la nature méme du pain et du vin. Il s’agit
donc de la conversion d’une nature en une autre. Au sein de ce débat, on
trouvera, entre autres, Thomas d’Aquin et Guillaume d’Occam qui suivront
les préceptes de la science de I’époque®. La question épineuse est de savoir
pourquoi, alors qu’une transformation en chair et en sang s’opere, le pain et
le vin conservent leurs natures. C’est Tomas d’Aquin qui va fixer la doctrine
de la transsubstantiation en utilisant la physique d’Aristote. Tandis que les
franciscains Guillaume d’Occam et Jean Duns Scot, repris plus tard par
Martin Luther, vont opter pour la doctrine de la consubstantiation qui
accepte la présence simultanée, la coexistence de deux substances
différentes. C’est-a-dire que le pain et le vin conservent leurs particularités
propres en coexistant avec la nature du corps et du sang du Christ. Les
églises catholique et orthodoxe retiendront I’interprétation de Thomas’.

Au moyen-age, dans le débat de la constitution mentale des objets
il semble également important de porter notre attention sur le terme latin
species (espece, en frangais) qui fait partie des cing universaux définit par
Porphyre: le genre, 1’espéce, la différence, le propre et 1’accident®. Ces
concepts sont ceux qui ont permis aux penseurs de I’époque de caractériser
les différentes fagons qu’ont les prédicats de s’accorder avec un sujet. Plus
précisément, le concept de species va étre érigé en tant que médiateur entre
I’intellect et les objets extérieurs lorsque, par abstraction, nous en
établissons une connaissance. Cette médiation est reproductrice dans le sens
ou elle indique les qualités et I’images des objets a ce qui est ’objet

& C’est-a-dire les traductions arabes d’Aristote redécouvertes aux Xle et Xlle siécles.

7 Le dogme de la transsubstantiation est confirmé durant le concile de Trente (1545 a 1563).
C’est d’ailleurs le méme concile qui, par nomination, donnera le privilege de la vérité
absolue au docteur de I’église, Thomas d’Aquin (Docteur angélique).

8 Porphyre, Isagoge, traduit par A. de Libera et A.-Ph. Segonds, Vrin, Paris, 1998.

115

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

immédiat de la perception. La scolastique précise également deux sortes de
species, les especes sensibles et les espéces intelligibles. Si les premiéres
n’affectent que nos sens, les secondes pénétrent notre intellect. Ces
précisions sont importantes si I’on se référe a la célebre querelle des
universaux dont on peut lire les prémisses dans le début du commentaire de
I’Isagoge de Porphyre®.

Ces données contextuelles mises en lumiére, on notera également
que les écrits du XIII® si¢cle reprennent principalement les arguments
d’Aristote et de St Augustin®®, Au vu de ces derniéres références, nous
observerons pourquoi Pierre de Jean Olivi défend une thése qui va a
I’encontre de ces penseurs et propose une tres large liberté d’enquéte. Pour
finir, j’aborderai la construction proprement dite de cette thése et j’exposerai
quelques réflexions sur la thése proposée par Olivi.

1. Les problémes de I’intention et leurs sources médiévales

L’une des questions sous-jacentes aux problémes de la constitution
mentale des objets est celle de la réalité. Or si ’on considére la réalité
comme étant la totalité des phénomeénes qui effectivement existent, I’on peut
clarifier la position qui nous semble étre celle d’Olivi. Le réalisme d’Olivi
est, je pense, celui qui affirme I’existence d’une réalité extérieure et
indépendante que 1’on distingue de la pensée. Ceci signifie quun monde
extérieur au sujet pensant existe et qu’il n’a aucunement besoin d’avoir un
lien avec ce méme sujet pour exister. Afin d’affuter mon argument et
préciser ma position du point de vue de la philosophie de la perception et de
la théorie de la connaissance, je note que 1’on divise aujourd’hui le réalisme
entre le réalisme direct et le réalisme indirect!!. Si le réalisme indirect dicte
que le monde ne peut étre pergu directement, autrement-dit que les contenus
de notre perception sont des choses qui dépendent, au moins en partie, du
sujet qui les percoit, la position du réalisme direct défend 1’idée que les
contenus de la perception sont, eux-mémes, les choses qui composent le

® Ibid.

10 Aristote (2eme et 3eme livre De anima, traduit par J. Tricot, Paris, 1995; De
interpretatione, traduit par J. Tricot, Paris, 1994). Augustin Quaestio de ideis, éd. par A.
Mutzenbecher, Turnhout, 1975.

1L A, D. Smith, The problem of perception, Harvard University Press, Cambridge, MA, 2002.

116

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

monde. Suivant Olivi dans son argumentation, nous verrons que celui-ci
réfute tout élément intermédiaire « mental » ou autre entre 1’esprit et le
monde!?. Je pense donc qu’il fait partie des auteurs qui défendent un
réalisme direct.

D’autre part et si Olivi accorde, en quelque sorte, du crédit a la
prémisse de I’existence d’un monde matériel qui se trouverait au dehors de
notre intellect et, suivant que nos actes intellectuels sont liés aux objets de
ce monde, nous serions aptes a pouvoir obtenir une connaissance de celui-ci.
Alors c’est un réalisme métaphysique qui postule I’existence d’entités par
une théorie ou une doctrine philosophique. En effet, pour Olivi, la question
de la constitution mentale des objets se pose surtout de la maniére suivante:
comment se fait-il qu’une essence matérielle présente dans le monde
matériel puisse avoir une essence intentionnelle dans nos actes psychiques
et mentaux ? Par la présence de 1’essence matérielle dans le monde matériel,
nous sommes donc bien dans le cadre d’un réalisme direct tel que je I’ai
défini et cette idée doit étre claire lorsqu’a chaque moment j’avancerai dans
mon argumentation.

Ceci étant clarifié, un des problémes majeurs de I’intentionnalité
est celui de la référence. Par référence, 1’on entend la capacité qu’ont nos
actes psychiques a se référer a quelque chose, ce qui institue par-la un
certain contenu a ces derniers. C’est également le cas pour nos actes
sensoriels tels que sentir, voir, etc. Par exemple, dans la proposition: «je
pense a la communication que je dois faire a c6té de Yoshinori Tsuzaki» ma
pensée se référe a cette personne®®. Autrement dit, ce contenu de pensée est
rempli par une référence préalablement questionnée, ce qui distingue une
pensée d’une autre. Dés lors, je comprends que chacun de nos actes
psychiques, entendus comme «espérer», «se souvenir» OU €NCOre «pensery,
se référe constamment a quelque chose: ils sont intentionnels. La question
est de comprendre comment c’est possible. D’ou provient cette capacité ?
D’ou provient la capacité que je puisse remplir ma pensée de certaines
références plutot que d’autres ?

12 Ceci touche a la profonde question métaphysique du caractére essentiel de notre perception.

13 Plus exactement, il faudrait dire «se référe entre autres a» car pour «la communication
que je dois faire» il y a également d’autres informations auxquelles ma pensée se référe (ex:
la communication, 1’endroit ou a lieu la communication, etc.).

117

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Cette question posée, la réponse me dicte qu’a tout contenu une
certaine matiere doit étre donnée. Quoi de plus naturel que de présupposer
’existence d’autres objets bien «réels »** qui seraient a la base de ce
mouvement intentionnel et qui, de plus, seraient également distincts de la
matiére psychique? C’est 1a le présupposé de Brentano'®. Certains
phénomeénes psychiques ont une structure relationnelle avec certains
phénomeénes physiques. Les controversés in-existants, nous dit Brentano,
traduisent littéralement ’existence d’objets dans nos actes psychiques'®. Ce
sont d’ailleurs les références explicites de ce dernier aux sources médiévales
qui m’ont poussé a comprendre en quoi la scolastique a tenté d’analyser
I’intentionnalité qui traversera, plus tard encore, 1’ceuvre de Husserl, pour
aboutir au XX°® siécle aux états émergeants des états du cerveau avec
W.V.0. Quine ou encore a la réponse critique d’Omori avec son monisme
de I’apparence'’. Et pourtant, il m’apparait que ce réductionnisme'® causal
n’est pas le cas de tous les penseurs du moyen age. Bien au contraire, un
antiréductionnisme anti aristotélicien, qui s’opposera également, par effet de
dominos, aux visions thomistes, peut étre trouvé et ¢’est ce que nous allons observer.

14 Le réel vient du mot « chose » (res), c’est-a-dire ’acte d’étre de tout étant consécutif a
I’étant pris en soi et absolument dans un mode général. Ce qui est la définition de Thomas
d’Aquin. La deuxiéme signification de « chose » est celle de caractéres de concepts, c’est-a-
dire le probleme de la propriété des choses ou de I’acte d’étre. Ce sera cette dernicre
définition qui sera reprise par Brentano, grand-pére de 1’école phénoménologique. La
question est de savoir comment passer des caractéres aux propriétés et si c’est possible ce
qui est le probléme de la référence. On trouve cette derniére conception chez Kant, chez
Frege et beaucoup d’auteurs contemporains. Une troisiéme définition, nous provient du
réisme qui nous dit que la chose est 1’objet concret que 1’on touche directement et qui est
défendu par un auteur comme Kotarbinski de 1’école de Lvov-Varsovie, fondateur de
I’ontologie formelle. Cf. Thomas d’Aquin, Premiére question disputée sur la veérité. La
Vérité (De Veritate), trad. C. Brouwer et M. Peeters, Paris, Vrin, 2002.

15 Franz Brentano, Psychologie vom empirischen Standpunkt, vol. 1, éd. par O. Kraus,
Hambourg, 1974; trad. Maurice de Gandillac, Paris, Vrin, 2008.

16 I bid.

7 Influencé par W.V.O. Quine, Omori est un des tenants contemporains du courant de
philosophie analytique au Japon. Le mot « apparence » est la traduction des termes japonais
I 5 M (tachi araware) qui peut étre rendu en allemand par blof3 Vorstellung. 11 s’agit
d’une des notions centrales trouvées dans la pensée Omoricienne.

18 J’aborde la question du réductionnisme infra.

118

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Mais avant tout, quelles sont les sources principales des auteurs
médiévaux concernant le probléme de I’intentionnalité? Elles sont au
nombre de quatre. La premiere est celle que 1’on peut lire dans le 2° livre du
De anima d’Aristote. Dans celui-ci, le Stagirite dit que la condition de
possibilité d’une théorie de la sensation dépend du besoin nécessaire de la
réception des formes sensibles'®. Qu’est-ce a dire ? Tout simplement que,
lorsque dans le cas d’un acte visuel, je vois quelque chose, je dois étre
capable d effectivement recevoir une forme visuelle (par exemple la couleur
de ce quelque chose). Ceci est également valable pour chacun des sens qui
nous composent. La réception d’une forme est bien évidemment
emblématique et pose, encore aujourd’hui, de nombreux débats dans
lesquels nous n’entrerons pas ici?®. C’est dans le troisieme livre du De
anima que 1’on trouve une autre source de controverses sur 1’intentionnalité.
Dans celui-ci, Aristote soutient que non seulement I’intentionnalité est une
particularité des actes sensoriels, mais qu’elle serait également une
particularité des actes intellectuels?’. C’est cette analogie qui trahit notre
propension, toute actuelle??, a vouloir traduire les formes sensorielles dans
nos facultés sensorielles tout comme nous le ferions pour les formes
intellectuelles dans nos facultés intellectuelles. C’est le De Interpretatione
qui nous offre la troisiéme source aristotélicienne de 1’intentionnalité. Il est
dit que ce sont des «états de 1’ame » qui sont a la base des relations
sémantiques existant entre les signes qui désignent des choses dans le
monde?®. Ces états relationnels seraient d’ailleurs la condition passerelle
entre, d’une part, nos expressions linguistiques et, d’autre part, le monde
matériel. Il va sans dire que cette expression qui rend compte de la
proximité immédiate entre une théorie de I’intentionnalité et la sémantique
ne va pas de soi ; que des questions sur la nature exacte de ces états peuvent

19 De anima 11, 12 (424a17-21); trad. J. Tricot, Vrin, Paris, 2010, p.164.

20 Cf. Michael Dummett, Les origines de la philosophie analytique, Gallimard, 1991, pp. 68-88.

21 De anima 111, 4 (429a13-16), éd. J. Tricot, op. cit., p.199.

22 “This human subject is accorded a certain experimentally controlled input and — certain
patterns of irradiation in assorted frequencies, for instance — and in the fullness of time the
subject delivers as output a description of the three-dimensional external world and history”
in W.V.0. Quine, « Epistemology Naturalized », Naturalizing Epistemology, éd. par H.
Kornblith, Cambridge (Mass.)-Londres, 1994, p. 25.

23 De interpretatione, 1 (16a3-8); trad. J. Tricot, Vrin, Paris, 2008, p.89.

119

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

étres soulevées. Finalement et avec les idées éternelles, ¢’est Augustin qui
donne la derniére source principale au probléme qui nous préoccupe. Par le
schéma des idées divines, il va soutenir que grace aux idées, nous, humains,
sommes capables, dans un ordre secondaire par rapport a Dieu, d’observer
quelque chose de concret dans une situation précise. En effet, dans une
théorie des formes, il soutient que les idées sont éternelles et maintenues
dans I’intelligence divine. Et donc les humains, tout comme le divin, mais
dans un ordre second, utilisent les idées afin d’établir une relation
intentionnelle avec les choses qui composent le monde matériel?*. Toute la
question est alors de comprendre la structure des idées humaines et I’on voit
bien que la question de I’acquisition des idées, des formes, de leurs
références, de leur formation divine ou non, est essentielle dans le débat
médiéval sur la perception des objets du monde qui nous entoure.

Parcourant les conditions de possibilit¢é des actes sensoriels,
psychiques et mentaux proposés par Aristote, nous ne pouvons donc nier
que, pour lui, la réception de formes sensorielles est essentielle. De méme
Augustin nous rappelle que, dés lors que j’ai des idées, elles doivent bien
provenir de quelque part®. Oui, mais si I’on répond a la question du lien
entre réalité matérielle et réalité psychique, I’on ne répond pas a la question
du « comment » de I’existence des idées ou formes universelles. Autrement
dit, dans les deux cas, I’importance de 1’existence préalable de ces entités
intérieures a I’intellect est indéniable, mais non explicitée autrement que par
ces entités préalables. Dans les deux cas, la réponse est donnée par le biais
d’entités métaphysiques, les idées, dont nous n’avons aucune preuve
d’existence. Mais prenons un exemple pour illustrer le probléme encore
différemment: lorsque j’observe une tasse, ce n’est certainement pas une
tasse matérielle qui entre dans mon esprit. Car ce qui y rentre, ou ce qui s’y
trouve est, plutot, un ensemble de formes universelles qui composent et
représentent cette tasse. Dans un mouvement secondaire donc, ma pensée va
transformer ces formes en ce «quelque chose» qu’elle pense étre une tasse.

24 Augustin, Quaestio de ideis, éd. Par A. Mutzenbecher, dans De diversis quaestionibus
octoginta tribus, CCSL XLIV/A, Turnhout, 1975, p. 71.
%5 11 s’agit ici dans I’ordre de la connaissance naturelle proposé par Augustin, de la lumiére
intelligible, ¢’est-a-dire la condition de possibilité de la vérité qui est le privilége de Dieu.
Etienne Gilson, Introduction a I’étude de Saint Augustin, Vrin, 1949, p. 128.

120

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

Ce qu’il faut bien observer ici est que tout en faisant cela, le contact direct
avec la tasse est perdu. C’est comme si les objets qui parcourent ma pensée
n’étaient pas les objets en eux-mémes, mais tout au plus, 1’idée de ces
mémes objets. C’est ce probléme qui va étre pris a bras le corps par Pierre
de Jean Olivi. Et pour fonder une théorie de I’intentionnalité consistante du
point de vue du lien direct entre les objets matériels et les objets de nos actes
d’intellection, il va prendre en compte une relation immédiate entre les objets qui
composent ce lien.

2. L’immédiateté et Pierre de Jean Olivi

Je vais maintenant exposer le probléme de I’'immédiateté. Comme
je I’ai mentionné, un des problémes majeurs soulevé par une théorie de
I’intention est celui de la référence. Et puisque la référence doit bien se
rapporter a quelque chose, ce probléme nous renvoie a celui de la réceptivité
des objets qui est la condition nécessaire a 1’établissement de cette méme
référence. Quel est donc ce rapport que I’esprit peut bien avoir en fixant son
attention vers un objet ou un autre? Et d’abord, dans les théories
précédemment citées, est-ce que cet acte intelligible choisit vraiment quel
objet il fixe et quel objet il ne fixe pas ? Nous pouvons en douter. En effet,
rien n’indique que I’activité psychique de jet de lumiére proposée par
Aristote fasse autre chose que convertir un certain potentiel de formes déja
présentes, en quelque chose d’intelligible?®. Du fait de la préexistence méme
des idées, on voit peu comment 1’esprit peut choisir une chose plutot qu’une
autre. En d’autres mots et puisque que la lumiére est diffuse, I’esprit est
limité dans son choix et toute action d’orientation de sa part n’a pas
vraiment lieu d’étre. Ce point est essentiel.

Prenons un exemple concret. Dans le cadre de la théorie
aristotélicienne, Si j’essaie de comprendre comment je peux penser une
table, il nous dira que j’ai d’abord recueilli certains percepts comme la
rugosité de la table par le toucher ou sa couleur et sa grandeur par la vue.
Dans un second temps, les formes vont d’elles-mémes s’appliquer a ces
percepts pour que finalement la table m’apparaisse. Dans cette suite de
différents phénomeénes, 1’on peut remarquer qu’aucune action de 1’esprit
n’est nécessaire. Tout ce que I’esprit doit faire c’est abstraire la forme

% De anima 111, 5 (430a10-16); trad. J. Tricot, Paris, 2010, p. 208.
121

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

«table» de toute une série d’autres formes. Mais en dehors de cette
abstraction psychique, la réception des formes reste, elle, passive. En
d’autres mots, le seul moment actif est bien celui de I’abstraction et non
celui du choix, dans le monde matériel, de fixer la table. De telle sorte que
’objet intentionnel ne parait, en aucun cas, déterminé par 1’esprit qui le fixe.
Une échappatoire a ce probléme est de rejeter I’abstraction, mais alors nous
perdrions notre capacité a choisir un objet plutét qu’un autre. C’est
exactement ce probléme que Pierre de Jean Olivi voulait éviter. En effet:

Méme Si une puissance cognitive est toujours informée par un
habitus et une espéce, qui differe d’une action cognitive, elle ne peut point
déboucher sur une activité cognitive si elle ne vise pas en acte d’abord
I’objet, de telle maniére que le regard de son intention soit actuellement fixé
sur I’objet et se dirige vers celui-ci?’.

Il nous semble que I’exigence de la part d’Olivi en mati¢re de
concentration de I’esprit et par extension du regard sur quelque chose parait
ici extrémement claire. Et si I’esprit doit étre a la base d’un choix, ceci doit
aller au-dela de I’activité d’abstraction proposée par Aristote. Il m’apparait
donc que pour Olivi, les objets intentionnels doivent faire partie intégrante
et immédiate de 1’acte intentionnel.

3. La défense de 'immédiateté

Nous avons compris la position de Pierre de Jean Olivi. Essayons
maintenant de comprendre pourquoi et comment il soutient une telle théorie.
La premiére picce maitresse de sa théorie n’est autre que la liberté ou plutot
la volonté. En effet, pour lui, I’étre humain est pourvu d’une volonté qui
n’entrave pas son choix libre d’action. Et ce qui, en premier lieu,
conditionne la liberté, c’est 1’indétermination des actes de la volonté. Tout
de suite va se poser la question de savoir pourquoi un étre humain va choisir
une action plutdt qu’une autre. Sur ce point, Olivi va convoguer un «sens
intime », attribut de notre expérience, qui nous fait voir qu’il ne peut en étre
autrement?®, Cette certitude d’une volonté entiérement libre est donc la base

21 Quaestiones in secundum librum Sententiarum, q. 72, éd. par B. Jansen, Florence,
Quaracchi, 992, vol. Ill, p. 9; trad. Dominikik Perler, Théories de [’intentionnalité au
moyen dge, Mayenne, 2003, p. 45.
28 Quaestiones, g. 58 (Il, 413)

122

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

de sa théorie, certes non suffisante. Pour sauver celle-ci, une téléologie
volitive des actes cognitifs va étre érigée. Si je fixe la table, c’est que j’en ai
besoin. Ce sont donc les « causes terminatives » qui guident ma volonté de
fixer la table et rien d’autre. Une autre notion importante pour Olivi est celle
du «regard» (aspectus) car selon lui, toujours, si nous pouvons choisir
librement ce que nous fixons, c’est avant tout car notre volonté posséde un
«regard»?®, Qu’est-ce a dire ? Comment Olivi parvient-il a établir une liberté
de I’intellect disponible comme volonté ? Sur ce point, la théorie la plus en
vogue au X111 siecle est celle des species in medio ou des entités porteuses
d’un contenu cognitif qui sont, trés souvent transmis, par «jet de lumiére »,
aux organes sensoriels. En d’autres termes, il s’agit d’une théorie
perspectiviste. Or Olivi rejette cette théorie. En effet, il nous dit dans un
parallélisme avec sa théorie de la volonté que seule la «puissance»
sensorielle est a la base de nos actes de sensation et qu’aucune species n’est
nécessaire®®. C’est donc sans médiation aucune de la part d’entités
médiatrices comme les species et sans passivité de 1’esprit qu’Olivi veut
établir sa théorie.

Mais pourquoi donc Pierre de Jean Olivi rejette-t-il la théorie des
species de son temps ? 1l semble que nous pouvons exposer cette raison en
deux points. Le premier est qu’Olivi ne voit pas en quoi une species non
vivante pourrait étre a la base d’un acte cognitif qui serait lui, d’un autre
ordre, c’est-a-dire, vivant. En effet, si les species doivent étre de petites
entités diffusées par rayonnement lumineux, I’on voit peu en quoi elles
seraient le moteur causal et vivant des actes cognitifs. En d’autres termes, ce
qu’Olivi nous demande, c’est bien que les species soient des particules
actives et non des particules passives. En effet, comment peut-on imaginer
un acte cognitif qui serait activé par des particules, qui si elles contiennent
bien des informations cognitives, ne sont en aucun cas a la base de la
constitution méme des données qui les constituent? Les species seraient
donc tout au plus ce que j’appellerai des capsules d’information inertes qui,
en aucun cas, ne peuvent étre du méme ordre que le vivant. De ceci découle
I’idée que des entités strictement matérielles ne peuvent étre la cause d’une

2 Francois-Xavier Putallaz, La connaissance de soi au Xllle siéecle de Matthieu
d’Aquasparta a Thierry de Freiberg, Vrin, Paris, pp. 103-133.
%0 Quaestiones, g. 58 (ll, 467)

123

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

genése de nos actes sensoriels et que leur simple présence ne suffit pas a
expliciter notre capacité cognitive®..

Un autre argument proposé par Olivi est celui de la multiplicité des
species. Autrement dit, il s’agit du probleme de la transmission
d’informations entre deux substances distinctes: d’une part 1’objet pergu et
d’autre part I’organe sensoriel. En effet si 1’on doit comprendre cette
transmission d’information par une longue chaine de species qui va de
I’objet a ’organe sensoriel, ’on remarque qu’au sein de cette chaine,
chacune des species n’est en contact direct qu’avec la derniére species qui la
précéde dans cette méme chaine. Autrement-dit le contact direct entre
I’organe sensoriel et I’objet, passant par une multitude de « moyens termes
», est rompu. Mais dans le chef des défenseurs de la multiplication des
species, le probléme est partiel puisque pour eux, chaque particule est une
image de 1’objet lui-méme. A I’encontre de quoi Olivi va opposer que
lorsqu’on Vvoit un objet dans un miroir, I’on ne voit finalement pas
directement ’objet en lui-méme*2. Pour finir, la naturalité et la spiritualité
intentionnelle de 1’essence méme de ces particules vont étre mises au défi,
puisque, tel qu’il nous est apparu, pour Olivi, la pure matérialité des
particules ne fait aucun doute®. Il ne comprend pas comment des entités
déposées dans nos organes sensoriels privés peuvent parfaitement rendre
compte de I’objet extérieur visé ! C’est bien la différence de statut entre les
catégories naturelles et non naturelles qui est posée et critiquée ici. Et si I’on
doit expliciter I’intention, I’on ne peut, en aucun cas, faire appel a des
entités non naturelles, conclura Olivi. C’est donc toute I’idée de medium si
importante a la théorie des species qui est rejetée en bloc.

C’est ici que Thomas d’Acquin apparait. Car il faut parler des
especes intelligibles dont il défendait la thése®*. Pour ce dernier, ’on ne peut

31 Quaestiones, g. 73 (11, 83): « [...] immediatum principium actus essentialiter vivi et
cognitive oportet essentialiter esse vivum et cognitivum ».

32 Quaestiones, q. 58 (lI, 498): «[...] species rei secundum veritatem non videtur in
speculo, sed potius ipsa res videtur per radios reflexos in speculo ». Cf. aussi .73 (I11, 69).
33 Cf. Quaestiones, q. 73 (ll1, 87).

34 Cf. Summa theologiae I, . 85, art. 2; cf. aussi Quodlibeta VIII, g. 2, art. 2.

124

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

espérer percevoir des objets sans 1’aide des species puisque c’est dans
I’abstraction des espéces intelligibles qu’une représentation des objets est
possible. Sans cette production de I’intellect, aucune connaissance des
objets ne peut donc étre admise. Mais Olivi va, ici aussi, rejeter ces
affirmations pour la raison que ces entités lui paraissent étre redondantes,
qui, en plus, mettent en péril le lien direct que I’intellect a avec I’objet. Elles
ne font que « voiler » notre accés direct a I’objet®®. Une telle affirmation est-
elle possible ? Il s’agit de bien comprendre en quoi I’espéce intelligible sert
notre intellect dans notre appréhension du monde. Nous pouvons faire deux
interprétations de 1’expression « servir d’objet ». Soit ¢’est la seule chose
qui représente 1’objet et nous tombons dans le voilement de la chose en soi.
Car I’activité d’appréhension capture I’espéce intelligible de 1’objet et non
I’objet en lui-méme, et il ne s’agit donc pas de 1’objet ; ou alors la species
intelligibilis sert a montrer I’objet en question, mais alors elle ne fait que
viser la chose. Autrement dit montrer n’est pas I’étre de la chose qu’on
présente et une distance se créer. En définitive 1’on comprend mieux la
différence entre Thomas d’Aquin et Olivi. Le premier stipule 1’existence des
species par nécessité indispensable a nos fonctions cognitives, tandis que le
second ne leurs donne aucun crédit puisqu’il pense que ces entités
métaphysiques ne font que produire leurs propres essences et ne sont pas
I’objet en question.

Pour finir notre exposition de la theése d’Olivi il nous reste a parler
de son refus de la notion de représentation. En effet, les especes, tel
qu’exposé, auraient cette fonction de représenter et par la de présenter plus
que leurs propres essences. Cependant, I’on comprend vite que ce qui va
étre retenu par Olivi est 1’aspect secondaire de la re-présentation. Autrement
dit, il va retenir que si I’espéce va d’abord se présenter elle-méme, elle va
seulement et ensuite présenter la chose qu’elle est sensée re-présenter.
Impossible dans le cadre d’une théorie de I’immédiateté de pouvoir accepter
un deuxiéme temps dans 1’appréhension des objets, raison pour laquelle

35 Cf. Quaestiones, . 58 (11, 469).
125

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

cette notion sera tout de suite rejetée®®. Le deuxiéme point sera celui de la
supposée intervention de Dieu dans ’existence des species, qui, par sa
totalité englobante ne permet pas de soutenir que ces entités ne soient pas
entachées de son empreinte®’. La résultante étant que le lien entre le monde
matériel et le monde des espéces est sérieusement mis en doute. En d’autres
termes, il me semble que si une théorie de I’immédiateté doit étre défendue,
c’est surtout contre tout intermédiaire possible entre 1’objet matériel et
I’objet de I’intellect qu’elle sera trouvée.

4. Activité et immédiateté

Mais comment donc Olivi va-t-il faire pour défendre sa théorie de
I’immédiateté tout en soutenant une intentionnalité active? La réponse est a
chercher dans la puissance méme de notre faculté cognitive®®. En effet, c’est
bien celle-ci qui doit, en premier lieu, étre en présence de 1’objet fixé. Pour
Olivi, c’est dans un processus d’identification qu’une présence essentielle
va se concrétiser lorsque notre faculté cognitive regoit une chose. Cependant
cette présence ne peut étre du statut de la forme intelligible, tel que les
aristotéliciens 1’entendent, mais plutot de celui du virtuel. La raison en est
que la virtus est justement une faculté de I’ame. C’est cette faculté non
passive et tout a fait réelle qui se confond entiérement avec 1’objet qu’il
appréhende®. En d’autres termes, cette faculté n’a besoin que de la fixation
de I’intellect pour devenir I’objet qu’elle approche. Tout ceci semble donner
I’impression que I’intention n’est autre que 1’attention cognitive. Si tel est le
cas, comment est-ce que 1’on ne tombe pas dans un raisonnement circulaire?
Car si j’explique D’intention en la décrivant comme étant 1’attention
cognitive qui est elle-méme le caractére essentiel de I’intention, je ne fais
qu’expliquer I’intention par ce qu’elle est censée faire. Et pourtant, méme Ssi
I’on peut supposer cela, ce n’est pas I’option retenue par Olivi. Car plutot
que d’expliquer par d’autres phénomeénes plus profonds, qui réduisent les

3 Cf. Quaestiones, g. 73 (111, 123).

37 Cf. Quaestiones, . 58 (I1, 470).

38 Cf. Quaestiones, q. 72 (l11, 35).

39 Cf. Quaestiones, g. 58 (11, 486-487).

126

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

phénomeénes a d’autres entités, Olivi pense que 1’on ne peut pas le réduire
ad infinitum. Autrement dit, la base la plus profonde doit simplement étre
constatée dans la « présence virtuelle » de I’intellect. Ce point fondamental
n’est donc autre que ’attention cognitive, un fait qui dans 1’expérience est
directement accessible et ne peut étre réduit a d’autres faits ou phénomeénes.

Comme nous 1’avons compris, Olivi prend donc, du point de vue de
I’intentionnalité, une position qui n’est pas réductionniste. Par approche
réductionniste de [’intentionnalité 1’on entend les relations causales
supposées que 1I’on pourrait observer entre une fonction cognitive et un objet
extérieur. Il n’entend donc pas expliquer le fait complexe de notre
perception par des composantes plus petites et ad infinitum qui suffiraient a
en rendre compte. Une autre théorie, courante au XIII® siecle, est
I’essentialisme. Il s’agit d’une position qui soutient que lorsqu’on regoit un
objet, on devient cet objet. Le débat tourne ici autour de I’essence des objets
qui serait regue et acceptée au sein de I’intellect apres qu’il eut décidé de le
faire. Cette théorie est le fer de lance des aristotéliciens a qui Olivi reproche
de sous-estimer la part active de I’intellect. Pour lui, I’intentionnalité n’est
pas équivalente a une assimilation d’essence entre 1’objet et I’intellect. Car
si I’on doit accepter la formule de Thomas d’Aquin qui nous dit que
«I’intellect en acte est la chose intelligée en acte»*, alors nous devons
reconnaitre que la passivité de I’intellect implique, de prime abord, une
activité de celui-ci.

Conclusion

Dans la compréhension de la structure des idées humaines, 1’on a
observé que le probléme majeur de I’intentionnalité est celui de la référence.
Cette référence nous a posé probléme dans le sens ou nous ne savions pas
comment nous pouvions I’acquérir, étant donné qu’elle est supposée d’une
nature différente de celle trouvée dans nos actes intellectuels. D’autre part,
I’existence possible des formes essentielles n’ayant pas trouvé d’argument

40 Cf. Summa theologiae I, g. 14, art. 2, corp.; g. 85, art. 2, ad 1.
127

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)



Diversite et Identité Culturelle en Europe

suffisant remet également en cause 1’architecture intentionnelle classique
proposée par Aristote et Thomas d’ Aquin a propos de la connaissance des objets.

A I’encontre de ce débat et afin de rendre une réalité cohérente aux
objets de nos pensées, il nous semble que Pierre de Jean Olivi, va proposer
d’aborder leur acquisition par immédiateté. Cette immédiateté est la
conséquence directe du besoin de réceptivité des objets en vertu d’une
téléologie volitive des actes cognitifs. Il s’agit de protéger 1’espace actif de
notre psychique. Autrement-dit c’est le psychique qui doit étre aux
commandes et étre capable, par son propre regard, de fixer le sens du monde
qui D’entoure. Pour défendre une telle théorie, Olivi va interdire tout
réductionnisme au-dela de notre puissance sensorielle, ce qui implique de ne
pas reconnaitre des entités comme les species, mais également tout autre
intermédiaire comme Dieu ou une image déformante entre 1’objet et la
perception de celui-ci. C’est d’ailleurs cette puissance qui s’identifiant
littéralement avec 1’objet va rendre notre réalité cohérente. Il n’y a aucune
pétition de principe ici, juste une reconnaissance, 1’établissement d’un
constat. Notre intellect est parcouru par une infinité de présences virtuelles,
fondamentales et irréductibles.

Quel constat pouvons-nous faire ? Le premier est certainement la
tres large liberté d’enquéte proposée et poursuivie par Olivi. Sa défense de
la vérité concernant le possible de notre réception cognitive reste originale
et en porte-a-faux avec notre propension, tout actuelle, a vouloir traduire les
formes sensorielles dans nos facultés sensorielles tout comme nous le
ferions pour les formes intellectuelles dans nos facultés intellectuelles.

128

BDD-A27365 © 2017 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:55:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

