
34 

ACCENTUL PE CULTURĂ ŞI VALORI ÎN STRUCTURA SISTEMULUI  
BLAGIAN DE GÂNDIRE 

Emphasis on Culture and Values in Blaga’s Philosophical System  
 

Eugeniu NISTOR8

                                                           
8 Assistant Prof, PhD, ”Petru Maior” University of Tîrgu Mureș 

 
 

Abstract 
 

A thinker and metaphysician of the mysteries of the world and the depths of the human soul, in his 
philosophical system Lucian Blaga focused on the way in which the basic elements of a culture operate 
within the various human communities or isolated individuals (ethnic communities, peoples, nations, 
personalities etc.). In order to achieve this critical analysis he resorted to the structural arrangement of the 
known data in a stylistic matrix of maximum generality, in which the categories of spirituality can be 
quantified and valued, highlighting thereby a modern vision of the cultural-historical phenomenon in time 
and space. Even more interesting is the application the Romanian thinker makes, by viewing the various 
basic issues of the Romanian culture, through the prism of categorical elements of the stylistic matrix. 
This is then deepened in the analysis the philosopher dedicated to the artistic phenomenon, but also to the 
religious one, where we detect the increased attention due to the sensitiveness of the topic, hence resulting 
probably Blaga’s extra objectivity regarding the structuring of religious values. 

 
Keywords: philosophical system, cultural theory, axiological focusing, mioritic space, religious 
values. 

 
 

Gânditor român sistematic, Lucian Blaga (1895-1961) şi-a consolidat pregătirea 
filosofică şi şi-a conceput opera sub influenţa gândirii occidentale. Sursele din care s-a 
„alimentat” continuu spiritual şi care i-au catalizat ideile sunt dintre cele mai diverse: ele 
încep cu operele filosofilor greci clasici, creatori de mari sisteme de gândire (Platon, 
Aristotel, Plotin ş.a.), şi continuă cu gânditorii perceptivişti-senzualişti britanici, cu 
predispoziţie pentru cercetarea cauzalităţii şi a intelectului omenesc (George Berkeley, 
John Locke, David Hume), cu unii filosofi germani romantici (Goethe, Schelling), cu mari 
gânditori europeni din epoca modernă (Schopenhauer, Kant, Hegel) şi cu diverşi filosofi 
din epoca contemporană (Nietzsche, Bergson, Poincare, Spengler, Simmel, Freud, 
Keyserling, Chamberlain ş.a.).  

Luând lucrările în ordinea cronologică a alcătuirii sistemului, prima treaptă este 
„Trilogia cunoaşterii” (cuprinzând volumele: Eonul dogmatic-1931, Cunoaşterea luciferică-
1933, Censura transcendentă-1934), urmată de „Trilogia culturii” (cuprinzând: Orizont şi stil -
1935, Spaţiul mioritic-1936, Geneza metaforei şi sensul culturii-1937) şi de „Trilogia valorilor” 
(cuprinzând: Artă şi valoare-1939, apoi volumul Gândire magică şi religie, în care a topit 
ulterior două „cărţi”: Despre gândirea magică-1941 şi Religie şi spirit-1942), reprezentând cea 
de-a treia treaptă a „construcţiei”. Să precizăm însă că ultima treaptă a sistemului, cea de-a 
patra, este „Trilogia cosmologică”, care a fost încheiată mult mai târziu, abia după război 
(ea cuprinzând volumele: Diferenţialele divine-1939, Aspecte antropologice-1947-1948 şi Fiinţa 
istorică-1959).1 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



35 

Încă d in teza sa de doctorat, susţinută la Universitatea d in Viena, în 1920, şi 
publicată la Cluj, doi ani mai târziu, sub titlul Cultură şi cunoştinţă, după ce aminteşte de 
variabilitatea funcţională a ideilor, cuprinse adesea în „teorii unilaterale”, cum ar fi teoria 
metafizică sau teoria pragmatică, Lucian Blaga îşi declină preferinţa pentru teoria culturală, din 
perspectiva căreia construieşte „Trilogia culturii” – cea mai rezistentă parte a sistemului 
său de gândire – sincronă în epoca interbelică cu concepţiile „paideumatice” sau 
„faustice” ale unor filosofi europeni „la modă” atunci (Riegl, Frobenius, Spengler, 
Worringer), la care ne vom referi pe larg în studiul nostru. 

Arătând că morfologia culturii nu mai înţelege spaţiul în spiritul raţiunii kantiene, 
deşi îl situează tot în conştiinţă, Lucian Blaga atrage atenţia asupra rolului spaţiului ca 
potenţator variabil de sensibilităţi în cadrul diverselor culturi. Aici el vine cu o contribuţie 
proprie, remarcând existenţa în dublete categoriale a unui orizont spaţial al sensibilităţii 
conştiente şi a unui orizont spaţial al inconştientului, distincte unul de celălalt. Dar, 
susţine el, dacă există un orizont spaţial al inconştientului, atunci obligatoriu trebuie să fie 
şi un orizont temporal al inconştientului. Într-o manieră proprie, metaforică, 
dimensiunilor timpului, ca manifestări ale inconştientului, Blaga le dă denumiri sugestive; 
astfel, prezentul este timpul-fluviu, trecutul – timpul-cascadă, iar viitorul – timpul-havuz, acestea 
regăsindu-se în proporţii mai mari sau mai mici, în chip nuanţat, având valori 
caracterizante pentru profilul cultural al fiecărui ins sau colectivităţi umane. Însă – fapt 
foarte important – tocmai variabilitatea acestor dublete categoriale, ale sensibilităţii 
conştiente şi ale inconştientului, constituie factorii determinativi ai diverselor culturi. 
Aceşti factori nu acţionează însă singuri!  

Pasionat de construcţii teoretice, filosoful român nu poate ignora reacţia spiritului 
uman, prin care spaţiul şi timpul sunt investite cu valori; el îi spune acestui proces accent 
axiologic, care poate fi afirmativ (de recunoaştere a valorilor) şi negativ (de respingere a 
nonvalorilor). Tot aici, filosoful mai descrie o categorie plină de semnificaţii a 
inconştientului – atitudinea faţă de destin – prin care sufletul cultural optează pentru unul din 
cele trei sensuri / posibilităţi fundamentale: anabasic (de înaintare, de expansiune, specific 
europeanului), catabasic (de timorare şi retragere în sine, specific indianului şi egipteanului) 
şi neutru (echivalent al stării pe loc, specific etiopianului). În sfârşit, ultima categorie de 
forţă a matricii stilistice, legată nemijlocit de nevoia omului de a întruchipa forme, este 
năzuinţa formativă sau tendinţa de structurare a imaginii lucrurilor într-o variaţie formală, în 
funcţie de un orizont cultural sau altul, de o epocă sau alta, de o individualitate sau alta, şi 
aici filosoful sesizează preferinţa pentru unele manifestări dihotomice care „lucrează” 
adânc în inconştient, şi anume: modul tipizat (din cultura antichităţii greceşti, filosofia lui 
Platon, arhitectura cu forme geometrice euclidiene etc.), modul individualizant (din mitologia 
popoarelor germanice, religia protestantă, metafizica monadologică a lui Leibniz etc.) şi 
modul stihial (din arta egipteană, pictura şi metafizica bizantină etc.). Toate aceste categorii, 
la care se adaugă şi unii factori secundari, care însă exercită şi ei unele influenţe, deloc 
neglijabile, constituie laolaltă o matrice stilistică. Componenţa acesteia este eterogenă iar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



36 

elementele ei sunt relativ autonome, manifestându-se distinct şi extrem de variabil în 
spaţiu şi timp. 

Toate acestea au fost doar un fundament teoretic pentru aplicaţia consacrată 
definirii sufletului românesc. Aşa se face că spaţiul mioritic blagian ne uluieşte, în primul 
rând, prin încercarea temerară a filosofului de a ne oferi, dintr-un unghi nu prea comod, o 
viziune stilistică originală asupra culturii române, dar şi modalitatea ingenioasă a acestuia de a-şi 
pune în valoare conceptele operaţionale ale matricii stilistice printr-o demonstraţie 
„practică”. Deşi este limpede, pentru oricine se încumetă să sondeze în profunzime, că 
epistemologia blagiană a matricii stilistice nu se suprapune cu prea mare fidelitate peste 
categoriile mioritice, fapt ce ne îndeamnă să ne întrebăm: Sunt acestea chiar atât de atipice?! 

Cu toate că spaţiul mioritic ne transpune într-un orizont cam feeric şi sub o lumină 
cam paradisiacă, totuşi, să recunoaştem, unele idei se încheagă şi articulaţiile lor îşi vădesc 
adesea valabilitatea funcţională. Plaiul mioritic ondulat, succesiunea infinită de deal şi vale, 
prezent şi în rezonanţele doinelor şi baladelor noastre, strecurat în decursul veacurilor şi 
mileniilor în inconştientul individual şi colectiv, ar fi prima dintre categoriile abisale ale 
sufletului românesc. Acesteia i se mai adaugă sentimentul destinului care, în terminologia lui 
Blaga ar fi reprezentat de o înaintare în sens anabasic, dar cu o anume specificitate: de 
veşnic suiş şi coborâş, păstrând cu îndărătnicie, în adâncurile subconştientului, relieful 
ondulat al plaiului şi al văii. Influenţat de locul său de obârşie, inconştientul individual şi 
colectiv al românului ajunge să transforme peisajul într-o obsesivă nostalgie orizontică, care 
se manifestă apoi cu întreaga ei încărcătură de duioşie, oriunde s-ar afla pe globul terestru. 
Această misterioasă comuniune cu plaiul şi cu strămoşii lui care dorm sub plai, are 
semnificaţii totemice, mai ales în asocierea pe care omul mioritic o face între moarte şi 
extazul nunţial, reflectate de versurile din Mioriţa, impresionante prin sentimentul complex 
al „fatumului.”2 

Problema orizontului temporal este foarte vag amintită de Blaga: el susţine că sufletul 
mioritic s-a încăpăţânat, vreme de secole, să boicoteze istoria şi să trăiască retras, în 
cochilia de scoică a unei vieţi anistorice, preferând o existenţă de tip organic. Este aici o 
încărcătură plină de mister a modului ontologic adoptat de o întreagă etnie, pe timp 
neprecizat. Filosoful numeşte acest mod „boicot” al istoriei, şi nu altfel! Orice adaos sau 
orice minus în descrierea acestui mod de existenţă, nuanţează în alt sens (până la 
deformare) teoria blagiană. Şi aici putem arăta, ca exemplu de nuanţare, viziunea nihilistă 
asupra destinului formulată, în umbra filosofiei lui Nietzsche, de Emil Cioran, care critică 
platitudinea insului comun, dominat de o „fatalitate inexorabilă” şi de „spiritul de turmă.” 
3 Dar în filosofia românească au mai existat concepţii similare lui Blaga despre sufletul 
autohton: cea a lui Mircea Vulcănescu, preocupată să rezume destinul românesc la o 
însumare a „ispitelor” sale, care nu sunt altceva decât tulburătoarele „latenţe” ale 
trecutului sau ale modului său de viaţă, biologică şi spirituală.4 Dintr-o cu totul altă 
perspectivă înţelege destinul C. Rădulescu-Motru, care pune accentul pe „energiile 
fecunde” ale unui neam ce, prin intervenţia lor, pot zăgăzui sau înlătura manifestările 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



37 

pesimiste, iraţionale, brutale şi demonice ale vieţii (niciodată înţelese ca mişcări geometrice 
uniforme), intervenind şi corectând astfel, din mers, viitorul unei colectivităţi umane.5 

Gânditorul din Lancrăm a arătat cu claritate că românul şi-a preţuit şi chiar 
divinizat orizontul spaţial mioritic şi că a preferat, adesea, să se retragă din istorie, adică s-
o boicoteze – prin urmare, nu ne este greu să constatăm accentul axiologic pozitiv pus pe cadrul 
spaţial, şi cel negativ pus pe cadrul temporal, care l-a îndemnat la o viaţă „anistorică”, de tip 
organic. Organicul este, în concepţia lui Blaga, o categorie nouă a spiritualităţii româneşti, 
vizibilă atât în stilul arhitectural şi în modul de aşezare a caselor, cât şi în metrica poeziei 
populare şi, mai ales, în manifestările spiritualităţii creştine ortodoxe.  

Într-o analiză comparativă a spiritualităţilor creştine (catolică, evanghelică şi 
ortodoxă), filosoful insistă pe caracterul bipolar al acestora, orientarea lor fiind atât spre 
transcendent cât şi spre vremelnicie, cu notele de particularitate ale fiecăreia, subliniind 
însă că diferenţierile sunt mai curând de natură stilistică decât ideatică. Astfel, la catolici, 
transcendenţa rămâne inaccesibilă, iar categoriile vremelniciei sunt marcate de instituţia 
bisericii, „ca stat al lui Dumnezeu pe pământ”, şi năzuinţa de putere cezarică; la 
protestanţi avem aceeaşi viziune asupra transcendentului, dar plusează categoriile libertăţii 
individuale; în timp ce la ortodocşi bipolaritatea este dată de pendularea continuă a 
spiritului între transcendenţa inaccesibilă şi categoriile vremelnice ale organicului, „văzute” 
parcă prin lentilele ochelarilor purtaţi de morfologişti. Exemplele oferite de Blaga sunt 
multiple, deoarece el întrezăreşte aici un larg pervaz deschis către întreaga spiritualitate 
ortodoxă balcanică şi răsăriteană. Cele trei tipologii religioase sunt diferenţiate între ele 
printr-un întreg evantai de factori, precum: concepţiile despre biserică, concepţiile despre 
naţiune, diferenţieri datorate – formelor de graiuri, unghiului cultural, misionarismului, 
prozelitismului şi magiei, conceptelor despre salvare, tipurilor umane şi modurilor cum 
cele trei biserici îşi desfăşoară ritualurile. 

Însă transcendentul care coboară constituie, în gândirea blagiană, al doilea pol al 
spiritualităţii creştine, în raport cu care diferenţele de viziune sunt datorate unei categorii 
stilistice, ţinând, de această dată, de arhitectura religioasă a Agiei Sofia din 
Constantinopole; astfel este anunţată cea mai importantă categorie a ortodoxismului – 
orientarea sofianică – care, prin apel la filosofia greacă (sophia = înţelepciune), capătă sensul 
mai larg de înţelepciune divină, cu rol intermediar între Dumnezeu şi lume (conform 
concepţiilor lui Dionisie Areopagitul, Florenski şi Bulgakov). În Mioriţa sofianicul 
transfigurează natura care devine „biserică”, iar moartea mioritică este asemănată cu un 
act sacramental, fiind asociată cu a „lumii mireasă”. Pentru argumentarea ideilor sale, 
filosoful recurge la unele viziuni sofianice, depistate în mitologia noastră autohtonă, între 
care: „pământul transparent”, „grâul cristologic”, „slujba vântului”, „cerul megieş” etc., 
specificând însă că acestea au fost asimilate, în timp, din cultura altor popoare.6 

 Năzuinţa formativă a sufletului românesc şi-a declinat demult – susţine Lucian Blaga 
– preferinţa pentru motivele geometrice şi stihiale, ce se vădesc mai ales în ornamentica artei 
populare (costume, incizii pe unelte, porţi de lemn şi pridvoare, pe vase de lut etc.), toate 
fiind decorate cu motive geometrice, dintre care unele sunt specifice şi altor popoare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



38 

europene sau balcanice. Dar matricea stilistică autohtonă nu ar fi completă dacă i-ar lipsi 
dragostea pentru pitoresc şi podoabă iar – când se referă la arhitectura religioasă – nu s-ar lămuri 
rostul frescelor care contribuie la accentuarea impresiei de contopire a naturii cu zidurile 
bisericilor, lăsând astfel ca revelaţia divină să se reverse nestăvilită şi în afara acestora, 
peste grădini şi câmpuri, peste crânguri şi peste păduri. Catrinţa, broboada, pălăria, ţundra 
ciobănească, pieptarul, şerparul, cămaşa, credinţele magice (femeile spre a fi frumoase 
trebuie să se spele în apele din care se adapă curcubeul, boabele de mazăre vărsate pe jos 
văzute ca lacrimi ale Maicii Domnului, lemnele arse care se „răzbună” şi îşi depun, 
noaptea, frunzele în geamuri, Abel văzut în lună cu capul spart suspendat peste un ciubăr 
etc.), sfătoşenia proverbelor – toate sunt expresii ale pitorescului, izvorând din adâncurile unui 
bogat substrat metafizic; lirica populară românească – cu încărcătura ei, nici prea grea nici 
prea uşoară, a dorului neistovit, analizat în diversele lui ipostaze, mergând de la dragostea 
pentru fiinţa iubită până la exprimarea tristeţii şi urâtului în doine şi bocete de jale – se 
alimentează şi ea din acelaşi fond misterios, contribuind, fără îndoială, la nuanţarea 
stilistică. Dar această tendinţă de a insufla tuturor determinantelor active o anumită 
„surdinizare” este o altă trăsătură reprezentativă a duhului românesc, şi anume: discreţia. 

Legat de configuraţia spaţiului mioritic, se pot face unele asocieri şi comparaţii cu 
elemente şi manifestări semnificative, înregistrate în decursul veacurilor în istoria culturală, 
în etnografia şi folclorul nostru. Astfel, în ceea ce priveşte reprezentarea „onduliformă”, 
nu este prea greu să o sesizăm în scrierile lui Dimitrie Cantemir (ca fenomen de „creştere” 
sau „descreştere”) şi Vasile Conta, la acesta din urmă ca teorie argumentată a 
„ondulaţiunii universale”, în care undele se desfăşoară ciclic, cu traseul marcat de trei 
momente: „curbă suitoare”, „punct culminant” şi „curbă coborâtoare.” Interesantă este la 
Conta şi concepţia sa privitoare la „înrâurirea mediului” asupra energiei şi „generării 
spontanee” a speciilor, ca şi soluţia de revigorare pentru „fiinţele organice superioare”: 
încrucişarea şi emigrarea, cu efecte atât mai vitale cu cât rasele-mame contopite sunt mai 
aproape de punctele culminante ale undelor lor. Părăsirea greoaielor pietre ale tradiţiilor 
însemnând nu doar înnoire biologică, ci şi spirituală. Iar la Vasile Pârvan ritmul istoric este 
echivalentul unui ritm spiritual iar undele ritmice pot fi „închise”, „statice” (pentru artă, 
ştiinţă şi filosofie) şi „deschise” (când spectrul lor se revarsă în mediul social, politic şi 
religios). Acelaşi savant susţine că nu „fatalismul cosmic” i-a marcat destinul ţăranului 
român, cât morala păgâno-creştină, prin care s-a lăsat pătruns de credinţa că răutatea şi 
nedreptăţile nu vor rămâne nepedepsite, astfel încât acesta poate aştepta cu „resemnare 
filosofică” până la ceasurile Judecăţii de Apoi.7 Dar toate aceste aspecte nuanţate şi modul 
cum se reflectă ele în structura categoriilor blagiene ar necesita un studiu separat, care ar 
însemna, automat, să ne abatem de la scurta noastră incursiune în filosofia culturală a lui 
Lucian Blaga, astfel încât ne oprim aici, amânând investigaţia pe această direcţie pentru 
altădată. 

Arhitectura sistemului de gândire al lui Lucian Blaga continuă să reflecte o creaţie 
durabilă şi singulară în cultura românească. Aceasta deşi au fost (şi încă mai sunt) ofensive 
critice îndreptate împotriva măreţei construcţii, însă nimic nu i-a afectat până în prezent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



39 

temeliile conceptuale şi alcătuirea măiastră de idei. Poate că chiar de aici derivă şi marele 
interes pe care opera blagiană continuă să îl stârnească printre cunoscătorii de filosofie. 
Marele păcat este că încă nu avem o traducere integrală a sistemului filosofic blagian în 
limbi de circulaţie internaţională, şi mai ales în germană şi engleză; e-adevărat că au fost 
unele încercări temerare în acest sens – între care şi traducerea în limba franceză a câteva 
dintre volumele sistemului, întreprinsă de George Dănescu Piscoci, la Paris, în urmă cu un 
deceniu – dar difuzarea acestora a fost extrem de restrânsă şi, astfel, aria lor culturală 
limitată. 

 Conceput în cicluri de creaţie (denumite „trilogii”), sistemul de gândire al 
filosofului român are în centru ideea de mister. Revelarea misterelor lumii prin plăsmuiri 
teoretice este însă dincolo de posibilităţile cunoaşterii obişnuite (denumită „paradisiacă”), 
ea constituind obiectul unui tip special de cunoaştere – denumită „luciferică” sau „minus-
cunoaştere”; dar accesul insului uman la acest ultim tip de cunoaştere este limitat de 
„censura transcendentă” şi îngrădit de Marele Anonim, tocmai pentru a evita primejdia 
unei anarhii cosmice. Aceste coordonate ale gnoseologiei blagiene, iniţiate în „Trilogia 
cunoaşterii” vor suferi unele modificări în cea de-a treia treaptă din arhitectura sistemului 
blagian de gândire – „Trilogia valorilor” (care, descoperim că este de fapt o tetralogie, 
cuprinzând nu trei, ci patru volume, după cum urmează: Artă şi valoare, Despre gândirea 
magică, Religie şi spirit şi Ştiinţă şi creaţie) – devenind „cunoaştere de tip I”, respectiv 
„cunoaştere de tip II”. Publicând cărţile amintite mai sus, iniţial ca lucrări individuale, 
filosoful recurge ulterior la un artificiu, pentru a salva ideea de „trilogie”, editându-le într-
un singur volum, sub titlul „Trilogia valorilor”, la Fundaţia Regală pentru Literatură şi 
Artă, Bucureşti, 1946, în cadrul căruia „topeşte” conţinutul din Despre gândirea magică şi 
Religie şi spirit, într-o singură carte, cu titlul Gândire magică şi religie. În conţinutul operei sunt 
explicate, în detaliu, unele aspecte delicate ale constituirii, de-a lungul istoriei, a diverselor 
tipuri de valori umane.  

Pentru o mai bună înţelegere a miezului problemei, aşa cum rezultă el din lucrările 
blagiene, vom recurge la câteva schiţe rezumative. Astfel în volumul Artă şi valoare 
accentul cade pe originea şi funcţiile artei, pe autonomia ramurilor culturale, pe diferenţa 
dintre talent şi geniu, pe satisfacţia artistică, pe distincţia dintre frumosul natural şi cel 
artistic (legea nontransponibilităţii), filosoful reliefând cinci categorii de valori estetice de 
care ar trebui să se ţină cont în orice evaluare axiologică corectă (valori polare, constituite 
din termeni polari compuşi; valori vicariante, derivate din planul conştiinţei, care determină 
gustul; valori terţiare, aparţinând exclusiv sensibilităţii artistice; valori flotante, ţinând de 
osmoza artelor şi genurilor; şi valori accesorii, care ţin de cadrul exterior al operelor de artă, 
precum rama, scena, coperta, postamentul etc.).  

În Gândirea magică filosoful se referă la necesitatea efectuării unei distincţii teoretice 
între mit şi magie, prin raportare atât la cele două moduri de existenţă structurate în 
trilogiile anterioare (orizontul lumii date şi orizontul misterului), cât şi la centrul metafizic 
nevăzut, guvernat de Marele Anonim Generatorul. În această distincţie comparativă, 
creaţiile mitice sunt încercări gândite de revelare a misterului, antrenând metafora şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



40 

imaginarul în ansamblul desfăşurat al travaliului artistic, în timp ce magicul este mai mult 
trăit, configuraţia lui fiind total inaccesibilă intelectului, simţurilor sau imaginaţiei. 
Filosoful apreciază că încărcătura iniţială a magicului constituie „sarea oricărei culturi”, 
constituind o „putere” deloc neglijabilă pentru stimularea elanului creator al fiinţei umane, 
ea având atât o natură simili-fizicală, prin capacitatea de a acţiona la distanţă fără a avea 
intermediar şi prin acţiunea ei nelimitată în spaţiu şi timp, cât şi o natură psihoidă (prin 
posibilitatea de a se transmite de la un corp la altul). Scăpând de sub influenţa factorilor 
stilistici, ideea magicului îndeplineşte, în viziunea lui Lucian Blaga, nu mai puţin de şase 
funcţii, între care primează funcţia ontologică, aceasta fiind o semirelevare stereotipă a 
misterului; dar el recunoaşte că există totuşi şi o funcţie cognitivă, având în vedere 
mentalitatea insului primitiv şi a ţăranului care încearcă să-şi explice o serie de probleme 
obscure; de asemenea îi atribuie şi o funcţie vital sufletească; cea de-a patra funcţie fiind cea 
pragmatică, de orientare în lumea experienţelor naive; penultima funcţie este cea poetică, fără 
de care poezia ar fi lipsită de valenţe metafizice; iar ultima funcţie atribuită este cea 
religioasă, pe care gânditorul o aşează la izvoarele sacralităţii, ca punct iniţial de pornire a 
oricărei religii. De asemenea, ar trebui să precizăm că elemente ale fondului religios şi 
valori ale spiritualităţii religioase sunt prezente peste tot în structura sistemului blagian de 
gândire dar şi că cele mai semnificative, în reflectarea aspectelor culturale, sunt de găsit în 
Religie şi spirit, unde sunt explicate, adesea, în detaliu, modalităţile de constituire, de-a 
lungul istoriei, a diverselor tipuri de valori umane. Rezumând, apreciem că analiza 
întreprinsă de filosof în privinţa valorilor religioase întruneşte toate exigenţele filosofiei, 
fiind perspectiva preferată de acesta, deoarece nu limitează demersul pornit la simpla 
contabilizare a materialului documentar, aşa cum se întâmplă în cadrele ştiinţei, şi nici nu 
„îngheaţă” dezbaterea de idei, încremenind-o cu totul într-o structură dogmatică (oricare 
ar fi aceasta), aşa cum se întâmplă în cadrele teologiei. În prima etapă a cercetării gânditorul 
cataloghează şi comentează un foarte bogat şi divers material specific, apoi defineşte 
religia şi limitele obiectului ei de acţiune, pentru ca ulterior să sublinieze importanţa 
factorilor stilistici în configurarea valorilor religioase, dovedind, în demersul său critic şi 
axiologic, că şi fenomenul religios, „în aparenţă atât de straniu şi de excepţional, se 
integrează în ordine umană ca şi alte fenomene ale spiritului creator.”8 

În finalul studiului nostru suntem datori să subliniem faptul că sistemul de gândire 
al  lui Lucian Blaga a fost recunoscut de la început ca fiind cel mai original şi mai amplu 
din întreaga cultură română, fiind apreciat ca atare de susţinători şi criticat cu asprime de 
denigratori (deşi chiar şi aceştia au fost nevoiţi, în cele din urmă, să-i recunoască 
originalitatea!). Intrat într-un con de umbră după 1945, ca urmare a neaderării filosofului 
la rânduielile politice staliniste, instalate în România pe tancurile sovietice, opera sa 
filosofică a fost exclusă  vreme de câteva decenii din circuitul cultural al epocii, abia prin 
anii ’80 ai secolului XX intrând din nou în atenţia unor cercetători autohtoni, majoritatea 
provenind din mediul academic, aşa precum: Ion Mihail Popescu, Gheorghe Vlăduţescu, 
Al. Surdu, Al. Boboc, Mircea Flonta, Angela Botez ş. a. După 1990 cercul celor interesaţi 
de filosofia lui Blaga s-a lărgit continuu, cuprinzându-i şi pe unii comentatori străini, care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior



41 

au depistat şi au subliniat, în scrierile lor, ideile de rezistenţă şi de profundă originalitate 
ale gândirii blagiene, dintre aceştia amintindu-i pe: americanii Calvin O. Schrag, Archie B. 
Bohm şi Michael Scott Jones, britanicul R. T. Allen, israelianul Norman Siemmens, 
germanul Klaus Heitmann, austriecii Gerd-Klaus Kaltenbrunner şi Rainer Schubert, 
italianul Antonio Banfi, mexicanul Hugo Gutierrez Vega ş.a. Mai toţi comentatorii oneşti, 
din ţară şi din străinătate, au reliefat în studiile lor structura solidă a conceptelor filosofice 
axate pe aspectele culturale şi valorice ale sistemului de gândire al lui Lucian Blaga şi, în 
special, arhitectura măiastră de idei a matricii stilistice, care-i conferă o incontestabilă 
originalitate şi durabilitate temporală. 
 
Note  şi  bibliografie: 
1. Reproducem aici „sistemul” alcătuit de filosof  în prima etapă, în ordinea cronologică a 
apariţiei cărţilor lui componente, fără a ne referi la adaosurile stabilite ulterior, prin 
Testamentul editorial din 25 august 1959. Configuraţia finală a sistemului poate fi 
considerată încheiată, conform prevederilor stipulate în Testamentul editorial, în 
momentul în care Lucian Blaga afirma: „Dorinţa mea este ca toate aceste lucrări să apară 
în patru tomuri împărţite astfel: „Trilogia cunoaşterii”: 1. Despre conştiinţa filosofică 
(manuscris litografiat), I. Eonul dogmatic, II. Cunoaşterea luciferică, III. Cenzura transcendentă, 2. 
Supliment: Experimentul şi spiritul matematic; „Trilogia culturii”: I. Orizont şi stil, II. Spaţiul 
mioritic, III. Geneza metaforei şi sensul culturii; „Trilogia valorilor”: I. Ştiinţă şi creaţie, II.Gândire 
magică şi religie: 1.Despre gândirea magică, 2. Religie şi spirit, III. Artă şi valoare; „Trilogia 
cosmologică”: I. Diferenţialele divine, II. Aspecte antropologice (litografiat), III. Fiinţa istorică 
(manuscris).” (Vezi Dorli Blaga – Tatăl meu, Lucian Blaga, Editura Apostrof, Cluj-Napoca, 
2004, p. 46) 
2. Lucian Blaga – Spaţiul mioritic, Bucureşti, Editura Humanitas, 1994, p. 25 
3. Emil Cioran – Omul fără destin, în revista „Târnava”, Târgu-Mureş, anul III, nr. 12 (8) / 
1993, p. 7 
4. Mircea Vulcănescu – Dimensiunea românească a existenţei, ediţie de Marin Diaconu, 
Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, l99l, p. 15 
5. C. Rădulescu-Motru – Timp şi destin, cuvânt înainte de Nicolae Bagdasar, prefaţă de Ion 
Frunzetti, Bucureşti, Editura Saeculum I. O. şi Editura Vestala, 1996, p. 39 
6. Lucian Blaga – Spaţiul mioritic, op. cit., pp. 99-101 
7. Vasile Pârvan – Scrieri, text stabilit, studiu introductiv şi note de Alexandru Zub, 
Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1981, p. 381 
8. Lucian Blaga – Religie şi spirit, Editura „Dacia Traiană” SA, Sibiu, 1942, p. 9 
 
 

. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:49 UTC)
BDD-A27266 © 2017 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

