
17 

C. G. JUNG. FONDUL OBSCUR 
ŞI LUMEA IMAGINILOR INTERIOARE 

C. G. Jung. The Obscure Background and the World of the Inner Images 
 

Dorin ŞTEFĂNESCU1

Ceea ce constituie obiectualitatea lumii, fenomenele ce apar în exterioritatea 
manifestării mundane suferă o semnificativă mutaţie în lumea poemului. Ele apar ca şi 
„alterate” de percepţia subiectivă  care le destituie din orizontul apariţiei lor comune, nu le 
mai invocă drept existenţe deja-date, subsumate limitelor aparente, ci le evocă în felul în 
care ele se plăsmuiesc în absenţa datelor imediate ale conştiinţei, prin activitatea 
imaginativă.

 
 

Abstract 
 

The interpretation focuses on three of the main aspects which define Jung’s conception on the 
world of the inner images. The first aspect reveals the comprehensive function of intuition. The intuition 
seizes these unconscious images in their double nature, significant and imaginable, as icons that mean 
through their unapparent structure. It surprises the non-manifesting feature of the image, that is its infinite 
possibility, the obscure background where images appear as pure self-donation of what is hidden in their 
very transparency. The second aspect shows the symbolic nature of the inner images, whose contents 
transcends the already-known designed by the signs, opening towards the unknown and the never seen 
before. It is a transcendental that, although appearing as a subjective factor, shows itself as an object in the 
subject, but not created by the subject itself. It is about the so called great images, understood as a world 
in the mirror. The third aspect points out the fact that the inner images veil and show in the same time, 
defining themselves in a phenomenological horizon. Aspect clarified through the dialectic relation 
between the putting in form and the comprehension. 

Keywords: comprehensive intuition, obscure background, inner image, putting in form, aesthetic 
object / significant object       

 
Funcţia comprehensivă a intuiţiei 

2 Cu cât imaginaţia este mai bogată, cu atât inconştientul are mai multe 
posibilităţi de a-şi revela conţinuturile, căci – aşa cum spune J. Böhme în Vom himmlischen 
und irdischen Mysterium, V, 4 sq. – cromatica imaginii depinde de „imaginaţia care pătrunde 
marele mister în care se zămisleşte o minunată viaţă esenţială”.3 În „fantazarea” ca 
activitate imaginativă, imaginaţia se desfăşoară ca intuiţie care participă la însuşi procesul 
prin care se creează obiectele interioare. Profilate pe pânza inaparentă a subiectităţii, 
acestea se dau în primul rând intuiţiei care le sesizează în dublul lor aspect, semnificabil şi 
imaginabil, „nu se arată conştientului decât sub formă de imagini sau conţinuturi”.4 Dacă 
„obiectele interioare apar percepţiei intuitive ca imagini subiective”,5

                                                           
1 Professor PhD, ”Petru Maior” University of Tîrgu Mureș 
2 Sau, pentru Jung, în imaginaţia activă, „termen tehnic (terminus technicus) care se raportează la o metodă 
particulară indicată de mine pentru conştientizarea conţinuturilor inconştiente” (C. G. Jung, Imaginea omului şi 
imaginea lui Dumnezeu, Ed. Teora, Bucureşti, 1997, p. 319). 
3 Apud C. G. Jung, L’Âme et le Soi. Renaissance et individuation, Albin Michel, Paris, 1990, p. 104. 
4 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, Puterea sufletului, II, Ed. Anima, Bucureşti, 1994, p. 150. 
5 Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 103. 

 conţinuturile lor – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



18 

după Jung – sunt inconştiente şi, prin urmare, neaccesibile vreunei experienţe. 
Interioritatea, în acest caz, nu creează un tablou vizibil decât ca scenă posibilă, ca scenariu 
declanşat de posibilităţile exterioare, chiar dacă acestea din urmă sunt puse în umbră.6 
Datele exteriorităţii rămân astfel fenomene caracteristice de inervaţie prin inconştient, iar 
„intuiţia percepe imaginea care a prilejuit această inervaţie”; ea „caută să vadă dedesubt şi 
percepe neîntârziat imaginea interioară care a prilejuit fenomenul manifest”.7 Ea surprinde 
nemanifestatul imaginii sau, mai degrabă, manifestabilul posibil – încă neactualizat – din 
miezul fecund al inconştientului. Or aici posibilul este un inepuizabil, fondul obscur în 
care ia naştere lumea imaginilor, imagini percepute în pura lor apariţie semnificantă, în 
dimensiunea lor exclusiv fascinant-estetică, adică in-utilă practic.8 Faptul că intuiţia 
„sesizează imaginile provenite din temeiurile spiritului inconştient, temeiuri existente a 
priori”9 arată atât preexistenţa fondului arhetipal creator de imagini care se dau aprioric 
înţelegerii intuitive, cât şi caracterul acesteia de „clarviziune profetică”, prin relaţia sa cu 
arhetipurile care „întruchipează desfăşurarea legică a tuturor lucrurilor accesibile 
existenţei”.10

În cadrul înţelegerii la nivel subiect, deosebim ca atare între imago şi existenţa reală. 
Imago nu este imaginea obiectului însuşi, ci aceea a unui complex de funcţii ale 
subiectului. Este esenţial „ca imago-ul să nu fie considerat identic cu obiectul, ci să fie 
considerat mai degrabă o imagine a relaţiei subiective cu subiectul. Tocmai în asta constă 
înţelegerea la nivel subiect”.

   

11 Este vorba, în acest orizont comprehensiv, de ponderea 
unei imagini secunde, prelucrare subiectivă a imaginii primare, ca de pildă reprezentarea 
unei persoane care „constă în primul rând din imaginea pe care X a receptat-o de la 
persoana reală, dar apoi şi din cealaltă imagine, rezultată din prelucrarea subiectivă a 
imaginii nr. 1”.12

                                                           
6 „Sunt plăsmuite doar imagini ce nu mai exprimă absolut nimic din realul exterior, fiind « doar » simboluri ale 
incognoscibilului pur” sau o „reprezentare a nereprezentabilului, care e oricum dincolo de orice imagine 
posibilă” (ibidem, pp. 81, 82). 
7 Ibidem, p. 104. „Vede imaginea unui om ce se clatină cu inima străpunsă de o săgeată. Această imagine 
fascinează activitatea intuitiv, care zăboveşte asupra ei, căutând să-i surprindă toate amănuntele. Reţine 
imaginea, stăruitor, şi constată, cu cea mai vie participare, cum se modifică şi se desfăşoară spre a se pierde în 
final” (ibidem).  
8 Ca şi în cazul picturilor de altfel, iar „în asfel de cazuri, inconştientul se complace să introducă, oarecum pe 
furiş, în imaginea pictată propriile sale imagini venite de dincolo de conştiinţă”, aşa-numitele imagini interioare 
(L’Âme et le Soi, ed. cit., p. 65). 
9 Ibidem, p. 105. 
10 Ibidem, p. 106. „Intuiţia cea mai profundă a unei continuităţi « eterne » a viului” (C. G. Jung, Dialectique du 
Moi et de l’inconscient, Gallimard, Paris, 1986, p. 153). 
11 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, Puterea sufletului, II, ed. cit., pp. 183-184. Dimpotrivă, 
în cazul unei interpretări „la nivel obiect”, atunci când obiectul exterior nu e distins de imago, imaginea 
interioară corespondentă, „totul e înţeles într-o interrelaţionare imediată şi nenuanţată cu obiectul” (C. G. Jung, 
Dialectique du Moi et de l’inconscient, ed. cit., p. 49). 
12 Aion, în C. G. Jung, Puterea sufletului, I, ed. cit., p. 151. Este vorba de „o imagine care nu corespunde decât 
parţial cu fiinţele exterioare, fiind realizată în rest din materiale care provin din subiectul însuşi”. Această imago 
„este deci o imagine care nu îşi reproduce modelul decât într-un mod extrem de condiţional”, într-o imagine 
interioară care este „o proiecţie inconştientă” (C. G. Jung, Dialectique du Moi et de l’inconscient, ed. cit., pp. 
139-140). 

 Atitudinea subiectivă – ca înţelegere la nivel subiect – caută să aducă 
produsul semnificant-imaginal la o expresie inteligibilă, să găsească sensul acestui produs, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



19 

„caută să lămurească sensul exprimat simbolic, până când rezultă din el o sugestie corectă 
pentru orientarea conştientă, o sugestie prin care să se obţină acel consens cu 
inconştientul”.13 Consensul dorit nu e doar rezultatul suprapunerii celor două imagini (cea 
a obiectului şi cea a subiectului); el implică totodată o transgresare a unui sens manifest şi 
aflarea unui sens latent, aspect cel mai uşor observabil în cazul fanteziei sau al activităţii 
imaginative. „Primul sens rezultă dintr-o contemplare nemijlocită a imaginii provenite din 
fantazare, din ceea ce spune nemijlocit complexul de reprezentări fantastice”.14 Sensul 
manifest are întotdeauna caracterul unui proces concret, clar perceptibil, dar care nu 
satisface inteligibilitatea inevidentului. De aceea, potrivit exigenţei hermeneutice, se va 
trece la căutarea unor sensuri mai profunde, a „unei alte semnificaţii a fanteziilor, la 
căutarea unei interpretări a lor, adică a unui sens latent”.15 Dacă sensul manifest este 
propriu imaginii poetice, drept complex inteligibil care se impune în mod evident 
comprehensiunii, sensul latent – pentru noi – nu e cel care se oferă interpretării; nu e 
interpretabil nu pentru că e de neînţeles, ci pentru că înţelegerea lui este abia intuiţia 
posibilităţii sale de a semnifica. El ţine de natura imaginii poetale, a unei apariţii latente în 
care non-manifestatul se revelează – indirect, adică inconştient – în imaginea unui trup 
poetal. Mai degrabă o manifestare vidă a unui semnificabil originar care se autorevelează 
în imaginea inaparentului, dă un „corp” intuiţiei, se constelează într-o formă a 
informului.16

Sensul latent nu e creat, el e însuşi procesul creator prin care ceea ce începe să 
semnifice se arată într-o imagine, oferindu-se receptivităţii iraţionale a intuiţiei. Intuiţia 
„depăşeşte puterea de înţelegere raţională a gândirii, atingându-i limitele înainte ca aceasta 
să fi subsumat întreaga lume unei reţele de legi ale raţiunii”.

  

17 Ea rămâne totuşi o 
înţelegere, deşi de natură intuitivă, iraţională, gândirea de tip intuitiv a înţelegerii albe, o 
percepere absolută a evenimentului poetic sau o sesizare a posibilităţii unei donaţii 
absolute. Iar ceea ce se auto-donează intuitiv în această donaţie este sensul ascuns care nu 
decurge din ceva ci tinde să devină ceva. El nu există decât ca posibilitate a semnificării şi 
a arătării, iar intuiţia care îi înţelege apariţia este funcţie a „perceperii posibilităţilor ce se 
prezintă într-o situaţie dată”,18

                                                           
13 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, op. cit., II, pp. 136-137. Este „o metodă intuitivă, folosită 
pentru extragerea sensului general al unui produs al inconştientului” (ibidem, p. 137). Ceea ce înseamnă că 
„imaginea interioară – imago a obiectului – trebuie să fie recunoscută totodată ca element interior, căci doar 
astfel valoarea şi energia învestite în imagine vor putea reveni individului care are nevoie de ele pentru evoluţia 
sa” (Marie-Louise von Franz, Reflets de l’âme. Projections et recueillement selon la psychologie de C. G. Jung, 
Entrelacs, Paris, 2011, p. 41). 
14 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, op. cit., II, p. 145. 
15 Ibidem, p. 146. Ţinând cont că „în spatele vălului de imagini fantastice acţionează ceva dinamic, (...) odată 
intraţi în aventura interpretării, trebuie să ştim să ne desprindem de sensul literal, să nu ne lăsăm abuzaţi de 
aparenţa manifestă, adică de imaginea fantastică, şi să nu o confundăm cu dinamismul ce acţionează în arierplan. 
Aparenţa unui lucru nu e lucrul însuşi, ci doar o expresie a acestuia” (Dialectique du Moi et de l’inconscient, ed. 
cit., p. 212). 
16 Jung însuşi remarcă faptul că „imaginea şi sensul sunt identice şi aşa cum se formează prima, aşa se lămureşte 
şi cel de-al doilea. Plăsmuirea nu are nevoie, de fapt, de nicio interpretare, ea însăşi constituie propriul ei sens” 
(Despre rădăcinile conştiinţei. Studii asupra arhetipului, în Puterea sufletului, IV, ed. cit., p. 71).  
17 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, op. cit., II, p. 181. 
18 Structura psihicului, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 54. 

 adică în situaţia donaţiei efective a unui semnificabil 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



20 

imaginabil. Aici intuiţia intelectuală, abstractă, se conjugă cu intuiţia afectivă; ambele dau 
măsura intuiţiei comprehensive.19 Imaginea numinoasă e încărcată de o tonalitate afectivă 
specifică, iar aceasta întrucât – spre deosebire de simpla imagine-semn – doar faptul că ea 
ne afectează îi reclamă numinozitatea, adică relaţia cu omul viu, cu spiritul său originar: 
„Când nu e vorba decât despre o imagine, ea echivalează cu o descriere fără mari 
consecinţe. Dar când se încarcă de afectivitate, imaginea dobândeşte numinozitate (sau 
energie psihică). Ea devine dinamică şi antrenează în mod necesar consecinţe”.20 Or 
tocmai spiritul este „aspectul dinamic al psihicului obiectiv, el este ceea ce pune în 
mişcare, animă, inspiră, cel care în mod spontan creează şi ordonează imaginile simbolice 
în spaţiul interior”.21 Imaginea intuită şi înţeleasă este o corespondenţă intuitiv-intelectuală 
a reprezentării arhetipale, a unei imagini originare. Deşi „imaginea arhetipală nu are nimic 
decât simpla ei abundenţă, care intelectului îi pare « de necuprins »”,22 intuiţia înţelege ceea 
ce arată imaginea, căci sensul se întrupează (poetal) în lumina înţelegerii.23 La fel cum 
sensul latent e lipsit de un a priori cauzal, intuiţia nu provine dintr-un conţinut prealabil, ea 
nu se face ci se iveşte ex nihilo: „nimeni nu face o intuiţie. Dimpotrivă, ea vine întotdeauna 
de la sine”,24 o intuiţie spontană care vine fulgerător: „Intuiţia survine adesea « ca un 
fulger ». (...) În acest caz, funcţia « inferioară » ar fi intuiţia”.25 Aceasta pentru că, în primul 
rând, ea produce percepţii pe cale inconştientă şi, în al doilea rând, este o funcţie de 
percepţie iraţională, ceea ce subliniază caracterul său concret non-intenţional, reactiv şi 
receptiv totodată.26

                                                           
19 „Intelectul speculativ, susţinut de intuiţie, intuiţia artistică, cea care îşi alege şi îşi reprezintă imaginile cu 
ajutorul judecăţii afective” (Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 113). 
20 C. G. Jung, Essai d’exploration de l’inconscient, Denoël, Paris, 1990, p. 167. 
21 Marie-Louise von Franz, „Psyché et matière dans l’alchimie et la science moderne”, în Carl Gustav Jung, 
L’Herne, Paris, 1991, p. 258. 
22 C. G. Jung, Mysterium Coniunctionis, I, Ed. Teora, Bucureşti, 2000, p. 162. 
23 Funcţia comprehensivă a intuiţiei iese cu claritate în evidenţă într-un episod din Coran, suratele 59-61, unde ni 
se relatează că Moise se aşază înfometat şi obosit de lungul drum până „în locul unde cele două mări se unesc”, 
dându-şi seama că pierduse peştele care trebuie să-i servească drept hrană. „Moise – comentează Jung – înţelege 
că în mod inconştient a găsit şi a pierdut izvorul de viaţă, ceea ce am putea califica drept o remarcabilă intuiţie” 
(C. G. Jung, L’Âme et le Soi, ed. cit., p. 46). 
24 Psihologie şi religie, în C. G. Jung, Imaginea omului şi imaginea lui Dumnezeu, ed. cit., p. 47.  
25 C. G. Jung, L’Âme et le Soi, ed. cit., p. 76. „Funcţia inferioară este cea care este cel mai puţin folosită în mod 
conştient. Este tocmai motivul nediferenţierii, dar şi al prospeţimii sale: ea nu e uzată. Nu e la dispoziţia 
conştiinţei şi chiar după o folosire destul de îndelungată ea nu  pierde decât foarte puţin din autonomie şi din 
spontaneitate. De aceea rolul ei este adesea cel al lui Deus ex machina. Ea nu depinde de eu ci de Sine. Surprinde 
aşadar conştiinţa pe neaşteptate, antrenând uneori consecinţe devastatoare, precum un fulger. Îndepărtează eul şi 
eliberează un spaţiu pentru un factor căruia eul însuşi îi este subordonat: totalitatea fiinţei umane, constituită de 
către conştiinţă şi inconştient şi ale cărei limite, fără a putea fi definite, se întind deci cu mult dincolo de acelea 
ale eului” (ibidem, pp. 76-77).  
26 Deşi este o intuiţie intelectuală, ea este capacitatea de gândire pasivă sau nedirijată. „Gândirea nedirijată, 
intuiţia intelectuală este pentru mine o funcţie iraţională” (Tipuri psihologice, cap. XI. Definiţii, în op. cit., II, p. 
154). „Intuiţia este o funcţie iraţională (adică perceptivă). În măsura în care intuiţia este produsul unei 
« inspiraţii », ea nu e faptul unui act voluntar” (C. G. Jung, Essai d’exploration de l’inconscient, ed. cit., p. 101). 
Iraţionalul realităţii are şi el un sens, căci în chiar „relaţia non cauzală plină de sens dintre imaginea din suflet şi 
evenimentul din realitate”, „iraţionalul face şi el parte din plenitudinea Fiinţei şi este semnificativ” (Gilles 
Quispel, „Jung et la Gnose”, în Carl Gustav Jung, L’Herne, ed. cit., p. 142). 

 Dacă, pe d e o parte, intuiţia se d ă în absoluta noutate a ivirii sale 
fulgerătoare, pe de altă parte donaţia de care dă este deja-dată, un conţinut de sens 
aprioric constituit împreună cu forma sa: „În cazul intuiţiei, orice conţinut se prezintă ca 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



21 

un tot gata conturat, fără ca noi să fim în stare să dăm socoteală sau să descoperim în ce 
mod a luat naştere acest conţinut”.27 Caracterul a ceva dinainte dat al conţinutului intuitiv 
dă chiar imaginea anterioară conceptului, dar e vorba de o imagine intuitivă neclar 
conturată, „doar imagini şi viziuni de relaţii şi raporturi”.28 Pătrunzând cu privirea 
obiectele lumii interioare, ea e „un proces activ şi creator care închipuie în obiect tot atât 
cât extrage din acesta”.29 Ceea ce ea descoperă este rezultatul unui act de imaginare, căci 
obiectul nu i se prezintă în datele sale reale, în dimensiunile prezenţei evidente a 
exteriorităţii, ci ca imagine a unei posibilităţi de fiinţare. „Intuiţia se ambiţionează să 
descopere marile posibilităţi”,30

Felul în care ies la vedere se arată intuiţiei drept semnificabil întrupat, modul de a 
apărea al obiectului interior care, prin ceea ce arată imaginal, spune mai mult decât 
imaginea obiectelor exterioare. De aceea, „percepţiei subiective îi este propriu caracterul 
semnificativului. Spune mai mult decât pura imagine a obiectului, fireşte numai celui 
căruia factorul subiectiv îi spune în genere ceva”.

 fiind astfel, înaintea gândirii pe care o pregăteşte, 
deschizătoarea de drumuri, deschizând ceea ce e închis, dând chip unor infra-imagini care 
abia încep să prindă contur, să iasă din nevăzutul inaparentului. 

 
Marile imagini – o lume în oglindă  

31 Factorul subiectiv implicat denumeşte 
infra-realitatea imaginilor originare, a acelor imagini care au calitatea transcendenţei şi a 
atemporalităţii. „Arhetipurile (...) sunt constante ale imaginaţiei”.32  Deşi aceste Urbilder 
transgresează prezentul, sunt permanent prezente, veşnice potenţializări şi auto-realizări. 
Imaginea primordială „nu este niciodată produsă, ci permanent prezentă, apărând de la 
sine în percepţie, astfel încât s-ar putea spune chiar că ar tinde de la sine la realizarea sa, 
fiind resimţită de spirit ca potenţialitate activ determinată”.33 Ceea ce apare de la sine 
aduce la vedere inaparentul numenal, arhetipurile fiind „forţe non-figurate”, invizibile, 
care apar intuiţiei sub forma unei imagini; sau, „folosind limbajul lui Kant, ceva de genul 
noumenon-ului imaginii pe care intuiţia o percepe şi o produce prin percepere”,34 dar, în 
acelaşi timp, imaginea aceasta internă nu iese la iveală decât prin amplificare, „un fel de 
amplificare spontană a arhetipului” care „aduce cu sine o încărcătură de sens considerată, până 
atunci, imposibilă”.35

                                                           
27 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, Puterea sufletului, ed. cit., II, p. 179. 
28 Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 61. „Imagini fugitive sau vizualizări” (Psihologie şi religie, în 
C. G. Jung, Imaginea omului şi imaginea lui Dumnezeu, ed. cit., p. 69). 
29 Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 61. 
30 Ibidem, p. 62. 
31 Ibidem, p. 98. 
32 Charles Baudouin,  L’œuvre de Jung et la psychologie complexe, Paris, Payot, 2002, p.245. 
33 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, op. cit., II, p. 157. „În timp ce se pictează, imaginea se 
dezvoltă oarecum de la sine, iar aceasta deseori în opoziţie cu intenţia conştientă” (L’Âme et le Soi, ed. cit., p. 
126). 
34 Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 106. Arhetipul „nu este numai o imagine în sine, ci totodată şi 
o dinamică, ce se relevă în numinozitatea, în puterea de fascinaţie a imaginii arhetipale”, a unei imagini care 
semnifică şi evocă totodată (Despre rădăcinile conştiinţei. Studii asupra arhetipului, în C. G. Jung, op. cit., IV, 
p. 80). 
35 Ibidem, pp. 71, 73. 

 Imaginea aduce cu sine ceva de văzut şi de înţeles, pentru că ea se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



22 

spune în propria producere de sine, arată ceea ce spune, iar amplificarea dă conţinutului de 
sens forma apariţională apropriată. „Sensul se revelează întotdeauna din el însuşi”,36 dar o 
face printr-o imagine care se revelează ca impenetrabilă pentru raţiunea critică. 
„Numinozitatea extraordinară a acestor imagini”37 nu e accesibilă decât intuiţiei 
înţelegătoare care percepe diferenţa faţă de obiectul lor transcendental, pe care ele nu îl 
instituie ci îl evocă. Ceea ce se înţelege intuitiv, în cazul acestor imagini (şi cu precădere în 
cel al imaginilor divinităţii), se vede, dar însăşi această vedere, deşi beneficiază de 
amplificarea semantică ce face imposibilul posibil, nu poate defini în cuprinsul ei ceea ce o 
transcende în mod absolut şi este, prin urmare, de necuprins, deci incomprehensibil. De 
aceea, spune Jung, „definirea este o imagine; starea de fapt necunoscută, desemnată prin ea, 
nu este înălţată în sfera comprehensibilului, căci altfel am putea spune pe drept că am creat un 
zeu. « Stăpânul » pe care l-am ales nu este identic cu imaginea pe care am schiţat-o despre 
el în timp şi spaţiu. El acţionează înainte şi după aceea, ca mărime indiscernabilă în adâncul 
sufletului”.38 Dacă sfera numinosului imaginii ar fi circumscrisă actului comprehensiunii, 
în esenţa sa transcendentală, nu am vedea decât ceea ce noi înşine am creat prin vedere, 
ceea ce vrem să vedem, adică un idol.39 În aceste situaţii absolute, imaginea nu poate arăta 
decât ceea ce noi putem intui, forma unui sens care – în inepuizabilul său – transcende 
vederea, căci e inegalabilul absolut, niciodată egalat de o privire. „Atare imagini nu sunt 
elaborări ale intelectului, ci revelaţii naturale”.40

Şi atunci ce arată imaginea, din moment ce ea, deşi se dă în prezentul intuiţiei, nu 
este o imagine a prezentului, fiind ca atare imprezentabilă şi incomprehensibilă prin sine? 
Ca şi senzaţia introvertită, spune Jung, intuiţia „nu resimte ca decisivă realitatea obiectului, 
ci realitatea factorului subiectiv, adică a imaginilor primordiale care, în totalitatea lor, 
formează o altă lume, o lume în oglindă (...). Această oglindă are însă facultatea, foarte 
specifică ei, de a nu reprezenta conţinuturile actuale ale conştientului sub forma lor 
curentă, binecunoscută, ci, într-un anume sens, sub specie aeternitatis”.

 

41 Ceea ce se vede 
în intuiţie nu e imaginea obiectului circumscris datelor existenţei sale reale, ci – sub 
aceasta – o imagine originară, a obiectului pus în interioritatea subiectului. O imagine 
simbolică al cărei conţinut transcende deja-cunoscutul pe care îl desemnează semnul, 
deschide spre neştiut, spre ne(mai)văzut. Ea „implică ceva mai mult decât sensul evident 
şi imediat. Acest cuvânt sau această imagine au un aspect « inconştient » mai vast, care nu 
e niciodată definit cu precizie, şi nici explicat pe deplin”.42

                                                           
36 Răspuns la Iov, în C. G. Jung, Imaginea omului şi imaginea lui Dumnezeu, ed. cit., p. 202. 
37 Ibidem, p. 204. 
38 Psihologie şi religie, în C. G. Jung, Imaginea omului şi imaginea lui Dumnezeu, ed. cit., p. 90. 
39 Jung vorbeşte în acest caz de „imagini discutabile ale domeniului psihoid”, arhetipul numinos dovedindu-se 
atât de puternic încât „obiectul intuiţiei devine absolut şi indiscutabil”, impunându-se ca imagine subiectivă 
iluzorie (cf. Mysterium Coniunctionis, II, ed. cit., p. 254). Arhetipul numinos este creat astfel într-o imagine care 
ascunde adevăratul fond transcendental (cf. ibidem, I, p. 204).  
40 Psihologie şi religie, în C. G. Jung. op. cit., p. 96. 
41 Tipuri psihologice, în C. G. Jung, op. cit., II, p. 98. 
42 C. G. Jung, Essai d’exploration de l’inconscient, ed. cit., p. 30. „Semnul este mereu mai puţin decât conceptul 
pe care îl reprezintă, pe când simbolul trimite întotdeauna la un conţinut mai vast decât sensul său imediat şi 
evident” (ibidem, p. 85). 

 Este un obiect în subiect, dar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



23 

nu al subiectului, căci înţelegerea la acest nivel nu se confruntă cu o imagine de sine a unui 
subiect autotelic, ceea ce ar reduce imaginea la limitele lumii subiective, ci cu un 
transcendental care, deşi apare ca factor subiectiv, se arată ca lume necunoscută, 
necuprinsă. Este rezervorul inepuizabil al acelor mari imagini care „conferă lumii un alt 
chip, un alt mod de a fi”, reprezentări colective care, „la nivelurile sublime, sunt sursa 
expresiilor poetice şi a limbajului religios”.43 Prin urmare, nu o lume reactivă de reflexe, de 
imagini refractate care distorsionează conţinuturile conştiente, ci „o lume în sine, o 
realitate proprie şi sui generis”.44

După cum se poate observa, natura şi funcţia imaginii, în concepţia lui Jung, se 
identifică în mare măsură cu cele care definesc imaginea poetică. Atunci când vorbeşte 
despre imagine (Bild), aşa cum el însuşi declară, nu se referă „la copia imaginii obiectului 
exterior, ci mai degrabă la o viziune, în sensul limbajului poetic, adică la o imagine a 
fanteziei, care e corelată doar indirect cu percepţia obiectului exterior. Imaginea aceasta se 
bazează pe activitatea inconştientă a fanteziei mai degrabă, şi apare conştientului, în mod 
mai mult sau mai puţin abrupt, ca un produs al acestei activităţi”.

 O lume în oglindă, deci o lume imaginală care nu numai o 
reflectă pe cea reală, dar o pune în abis, îi revelează existenţa încă neactualizată, eternitatea 
posibilului. Lume in-actuală şi in-utilă, precum orice imagine de acest fel, ireală pentru că 
doar oglindeşte realitatea, suprareală însă pentru că realizează toată realitatea. Iar în oglindă 
lumea apare transfigurată în chiar răsturnarea prin care ea devine o imagine a 
inaparentului, căci doar această perspectivă inversă îi dezvăluie străfundul care o pune în 
lumină. 

 
Dialectica punerii-în-formă estetică şi a înţelegerii 

45 Caracteristicile acestei 
imagini, discutate de noi mai sus, le rezumăm subliniind câteva aspecte: ea este distinctă 
de realitatea senzorială, fiind o imagine „interioară”, precum valoarea care o defineşte; ea are 
un sens propriu, autonom, ca „expresie concentrată a situaţiei psihice globale”.46 În acelaşi 
timp, ca fenomen imaginativ, ea e oglinda în care se reflectă lumea exterioară, dezvăluindu-i 
esenţa. Înţelegerea şi interpretarea ei să ţină, cu formula lui Ricœur, de o hermeneutică a 
suspiciunii? În bună parte da, pentru că imaginea, deşi prezintă propriul ei înţeles, e 
învestită semantic de un sens ce o transcende şi pe care îl evocă „formal”. Acest sub-sens 
este obiectul înţelegerii intuitive şi apoi al interpretării. Este tocmai aspectul care 
favorizează o interpretare filosofică, întrucât „interpretarea filosofică şi imaginea originară 
merg totdeauna mână în mână, căci nimic nu suscită mai mult reflecţia filosofică decât 
experienţa imaginilor originare”.47

                                                           
43 C. G. Jung, Dialectique du Moi et de l’inconscient, ed. cit., p. 61. „Forma şi natura lumii în care fiinţa se naşte 
şi creşte sunt înnăscute şi prefigurate în ea sub forma unor imagini virtuale” (ibidem, p. 148). 
44 Cf. ibidem, pp. 136-137. 
45 Tipuri psihologice (cap. XI. Definiţii), în C. G. Jung, Puterea sufletului, ed. cit., II, p. 160. 
46 Ibidem, p. 161. 
47 C. G. Jung, „Lettre de Jung à Gilles Quispel”, în Carl Gustav Jung, L’Herne, ed. cit., pp. 157-158. 

  Dar prin faptul că imaginea voalează şi arată totodată, 
ea se înscrie într-un orizont fenomenologic. „Imaginea arhetipală este fiică a arhetipului 
structural, genetic oarecum, dar în acelaşi timp ea determină în mod absolut posibilitatea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



24 

de apariţie a arhetipului, eflorescenţa sa”.48 Cum să înţelegem această imagine interioară al 
cărei semnificant pare că îşi trădează semnificatul şi o face pur şi simplu din necesitatea ce 
decurge din natura lucrurilor, având în vedere că semnificatul, la rândul lui, îşi transcende 
semnificantul?49

Un posibil răspuns aflăm într-un pasaj din Sufletul şi Sinele, cu referire la dialectica 
punerii-în-formă şi a comprehensiunii.

  

50 Înainte însă de a fi elementele constitutive ale unei 
dialectici în care se situează ca factori de compensare reciprocă, aceste principii se 
manifestă ca tendinţe contrare, precumpănind una în detrimentul celeilalte. Iar aceasta cu 
atât mai mult cu cât autonomia imaginilor (originare) „constituie fundamentul confruntării 
dialectice dintre eu şi inconştient”.51 Acolo unde predomină principiul punerii-în-formă 
sau al in-formării, asistăm la o „condensare a motivelor în simboluri mai mult sau mai 
puţin stereotipe. Aceste simboluri stimulează imaginaţia creatoare de forme, servind 
aşadar îndeosebi motivelor estetice. Tendinţa aceasta conduce la problema estetică a 
punerii-în-formă artistică. Acolo unde, dimpotrivă, predomină principiul înţelegerii, aspectul 
estetic suscită destul de puţin interes şi poate fi chiar perceput ca obstacol; în schimb se 
produce o confruntare intensă cu sensul conţinuturilor inconştiente”. În faţa unor astfel de 
imagini, putem prin urmare să apreciem caracterul lor pur formal, figura semnificantă prin 
sine care apare conştiinţei estetice. O Einbildung suficientă, se pare, pentru a spune ceva 
despre ceea ce apare, căci ceea ce apare ca imagine se înfăţişează în pura apariţie drept 
simplu fapt că apare. Simbolurile stereotipe sau motivele estetice sunt chiar formele 
apariţionale al căror conţinut e ocultat, manifestări care îşi voalează esenţa manifestantă. 
Aici imaginea este un obiect estetic. Tendinţa inversă valorizează exclusiv conţinutul punerii-
în-formă. Nu că ceva apare, nu faptul apariţiei în sine contează acum, ci ceea ce apare, adică 
un sens comprehensibil care se oferă interpretării. Ceea ce este pus în formă se dă ca 
semnificat pe care îl înţelegem prin şi dincolo de semnificantul formal care îl voalează. El 
se dezvăluie astfel intuiţiei comprehensive drept conţinut inconştient generator al 
formelor conştiente. Acum imaginea e văzută ca obiect semnificant. Această a doua tendinţă 
este proprie unei hermeneutici a suspiciunii, pe când cea dintâi e specifică unei 
fenomenologii descriptive.52

                                                           
48 Gilbert Durand, „Jung, la psyché et la cité”, în Carl Gustav Jung, L’Herne, ed. cit., p. 458. 
49 Transcendere care înseamnă uneori alterare, distorsiune; e vorba de sensul subliminal care deformează sensul 
convenţional: „De fapt, impresiile noastre conştiente se intensifică extrem de rapid cu un element de sens 
inconştient care pentru noi are o semnificaţie psihică, deşi nu suntem conştienţi de existenţa acestui sens 
subliminal, şi nici de modul în care el amplifică şi deformează totodată sensul convenţional” (C. G. Jung, Essai 
d’exploration de l’inconscient, ed. cit., p. 64).  
50 C. G. Jung, L’Âme et le Soi, ed. cit., pp. 169-171. 
51 C. G. Jung, „Religion et psychologie. Une réponse à Martin Buber”, în op. cit., p. 364. 
52 Jung se întreabă „până unde trebuie căutată în spatele acestor imagini experienţa imediată, adică în ce măsură 
aceste imagini aparţin tradiţiei” (C. G. Jung, „Lettre de Jung à Gilles Quispel”, în op. cit., p. 156). 

 Că este vorba de o intuiţie comprehensivă sau de o 
comprehensiune intuitivă, o spune Jung însuşi: „Dacă punerea-în-formă tinde a se 
concentra pe aspectul exterior al motivului, o înţelegere intuitivă caută adesea să perceapă 
sensul, plecând de la simple indicaţii, uneori insuficiente, furnizate de materiale, fără să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



25 

ţină cont de elementele pe care o punere-în-formă îngrijită le-ar face să apară”.53 Se 
înţelege că valorizarea exclusivă a unuia din aceste principii este reductivă şi creatoare de 
sub-interpretări. Pe de o parte, supraestimarea formalului duce la ignorarea tocmai a 
sensului care îl subîntinde şi îl face cu putinţă, ca ceva ce se pune în formă. Pe de altă parte, 
hipertrofierea conţinutului favorizează o interpretare raţională prin care se pierde 
caracterul esenţialmente simbolic al imaginii. În această ultimă situaţie imaginea e 
suspectată că ascunde adevăratul sens pe care îl prezintă trunchiat sau deviat; forma 
deformează, şi atunci sensul trebuie de-format, eliberat de aspectul său aparent.54 În 
ambele cazuri însă, ceea ce se pierde cu adevărat este valorizarea subiectivă a unui produs 
individual, caracterul original, inconfundabil, al imaginaţiei creatoare, ca atare „înţelegerea 
sensului său şi deci a valorii sale pentru subiect”. Iar prin aceasta ne întoarcem la problema 
înţelegerii la nivel subiect, căci chiar dacă înţelegerea se confruntă cu imagini a căror 
recunoaştere este universală, ea nu le intuieşte decât individual, în subiectul care îşi asumă 
obiectul, îl ia la sine, şi-l prezintă drept propriul său. Aici fiecare tendinţă pare să 
constituie principiul regulator al celeilalte, funcţionând în dialectica unui raport de 
compensare activat printr-un „pod de înţelegere interioară, spirituală”55: „punerea-în-
formă estetică solicită înţelegerea sensului, iar înţelegerea are nevoie de punerea-în-formă 
estetică. Astfel cele două tendinţe se completează pentru a constitui funcţia 
transcendentă”.56

                                                           
53 Atunci însă când intuiţia comprehensivă conlucrează cu imaginaţia, ea pregăteşte solul fertil al interpretării 
imaginilor simbolice: „Imaginaţia şi intuiţia sunt indispensabile înţelegerii noastre”, „intuiţia este ca şi esenţială 
în interpretarea simbolurilor” (Essai d’exploration de l’inconscient, ed. cit., p. 157). Este vorba de imaginaţia 
activă sau creatoare, care depăşeşte contrariile, „o putere de a crea imagini, şi nu o atitudine pur pasivă de 
receptare şi de înregistrare a imaginilor”, atitudine vizionară „mediatoare între conştientul nostru şi fundamentele 
arhetipale ale psihicului” (Françoise Bonardel, „Jung et l’alchimie”, în Carl Gustav Jung, L’Herne, ed. cit., pp. 
184, 185). 
54 Aşa cum se întâmpla în psihologia clasică, pentru care „imaginea, simbolul nu erau decât un « efect », aproape 
un epifenomen (…). Un fel de deghizare secundară, pur simptomatică” (Gilbert Durand, „Jung, la psyché et la 
cité”, în op. cit., p. 461). 
55 C. G. Jung, Commentaire sur le mystère de la fleur d’or, Albin Michel, Paris, 1979, p. 77. Acest „pod” 
reprezintă un dialog interior: „Pentru a negocia cu inconştientul prin intermediul imaginaţiei active, (...) există 
conversaţia cu conţinuturile inconştientului care apar personificate” (Barbara Hannah, Rencontres avec l’âme. 
L’imagination active selon C. G. Jung, Éditions du Dauphin, Paris, 2005, p. 223).  
56 „Aici începe confruntarea dintre eu şi inconştient (...), apropierea contrariilor, apariţia şi crearea unui al treilea 
element: funcţia transcendentă. Stadiu în care cel care conduce nu mai e inconştientul, ci eul” (L’Âme et le Soi, 
ed. cit., p. 173). Nivel al terţului inclus: „Confruntarea poziţiilor creează o tensiune energetică sursă de viaţă, un 
al treilea termen care nu e un produs născut mort al logicii potrivit principiului lui tertium non datur, ci o reluare 
a mişcării ivită din suspensia celor opuse, o naştere vie care duce la un nou palier, la o nouă situaţie. Funcţia 
transcendentă apare deci ca o proprietate a contrariilor apropiate” (ibidem, p. 176). 

 Cu alte cuvinte, forma nu stă prin sine, ea nu este imagine decât pentru 
a arăta ceea ce semnifică, aşadar împreună cu sensul. Invers, dar complementar, sensul nu se 
poate manifesta decât în forma unei imagini în care el nu apare travestit în altceva 
derizoriu, dar nici drept un incognito care se ascunde în faldurile figurate ale unui 
inconştient inaccesibil, ci dă semn că este, deja posibil, ca lumină care dă lumină, formează 
şi luminează imaginea în care apariţia sa se întrupează.  

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior



26 

Bibliografie 
Baudouin, Charles, L’œuvre de Jung et la psychologie complexe, Paris, Payot, 2002 
Carl Gustav Jung, traductions par Suzanne Capek et Alix Gaillard-Desmigny, Paris, Cahiers 
de l’Herne, l’Herne, 1991 
Hannah, Barbara, Rencontres avec l’âme. L’imagination active selon C. G. Jung, préface de Marie-
Louise von Franz, traduction de Georges Hude, Paris, Éditions du Dauphin, 2005 
Franz, Marie-Louise von, Reflets de l’âme. Projections et recueillement selon la psychologie de C. G. 
Jung, traduction de Jacqueline Steib-Blumer, Paris, Entrelacs, 2011 
Jung, C. G., Commentaire sur le mystère de la fleur d’or, traduction par Étienne Perrot, Paris, 
Albin Michel, 1979 
Jung, C. G., Dialectique du Moi et de l’inconscient, traduit de l’allemand, préfacé et annoté par 
le docteur Roland Cahen, Paris, Gallimard, 1989        
Jung, C. G., L’Âme et le Soi. Renaissance et individuation, traduit de l’allemand par Claude 
Maillard, Christine Pflieger-Maillard et Roland Bourneuf, Paris, Albin Michel, 1990 
Jung, C. G., Essai d’exploration de l’inconscient, traduit de l’allemand par Laure 
Deutschmeister, Paris, Denoël, 1990 
Jung, C. G., Imaginea omului şi imaginea lui Dumnezeu, Teora, Bucureşti, 1997 
Jung, C. G., Puterea sufletului, I-IV, Anima, Bucureşti, 1994 
Jung, C. G., Mysterium Coniunctionis, I-II, Teora, Bucureşti, 2000  
Ricœur, Paul, Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, Paris, Seuil, 1969 
                        

 
 
 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:16:47 UTC)
BDD-A27264 © 2017 Universitatea Petru Maior

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

