CONCEPTE BIZANTINE iN INTERPRETARE RUSA.
TRANSLATIO IMPERII S1 SIMFONIA

Iuliana NITESCU

Within the medieval political framework, the Christian and roman elements are crucial for the
recognition of the imperial status. This study aims to describe the Russian interpretation of two
byzantine concepts related to these elements, namely translatio imperii and symphony. We argue that
these concepts were integrated as an inherent part of the Russian culture, both by the political and
ecclesiastical powers, and contributed to shaping the Russian understanding of the divine origin of the
tsars’ power.

In the attempt to place Russia in the sacred history of the world, a number of texts are developed in
which Russia is portrayed as the ultimate destination for the imperial regalia, following the prophecy of
the four empires from the biblical book of Daniel. By claiming the transfer and ownership of regalia,
Russia becomes the final Christian empire and a new Rome. But as the power of the sovereign
increases, the Church uses the concept of symphony between the two powers, in order to maintain its
autonomy. The development of these concepts will be analyzed by comparing different written sources
from the period.

Keywords: translatio imperii, symphony, Christian political theology, Moscow -third Rome, regalia,
Ivan the Terrible

1. Introducere

Transformarea Rusiei Intr-un imperiu duce la necesitatea legitimdrii noului
statut dupa modelul utilizat de celelalte puteri europene, anume prin legarea
statului de ideea imperiala prin principalele ei componente, teologia politica a
crestinismului si mostenirea romana. In acest studiu vom analiza modul in care dous
concepte esentiale pentru atingerea acestui scop, translatio imperii si simfonia
dintre politic si religios, sunt intelese in spatiul rus in secolele al XV-lea si al XVI-lea.

Cel mai adesea, studiu influentelor bizantine asupra rusilor se refera la
imprumuturile si relatiile directe de dupa crestinarea Rusiei Kievene si la preluarea
intentionata a elementelor bizantine pentru constructia teoriei de Moscova, a treia
Roma. In acest studiu urmirim modul in care cele doud concepte de origine
bizantina au fost utilizate in spatiul rus ca parte intrinseca a relatiilor dintre puterea

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

politicd si cea religioasi. In acest scop, vom analiza texte ale perioadei in care aceste
idei sunt folosite, atat documente oficiale, cat si povestiri cu o circulatie mai larga.

Translatio imperii are rolul de a plasa statul In ordinea lumii stabilita de
divinitate. Istoria continua a lumii, de la Facere pana la Judecata de Apoi, cuprinde si
istoria mundana, astfel ca acest parcurs are o directie de mers prestabilita, clara.
Interpretarea istoriei prin profetia celor patru imperii apropia lumea de sfarsitul
promis, deoarece imperiul crestin era deja cel de-al patrulea, ultimul. De aici rezulta
necesitatea de a pastra acest imperiu, chiar daca evenimentele politice par sa
infirme existenta sa. Imperiul poate fi pastrat prin transmiterea lui de la o entitate
politicd la altd, asa cum prima Romd a fost transferata la cea de-a doua,
Constantinopolul. Acest act de translatio imperii nu se baza pe formule politice, ci pe
binecuvantarea divina si sinceritatea credintei crestine din teritoriul respectiv.

Odata transferat imperiul, simfonia negociaza raportul dintre politic si
religios si functioneaza, daca putem spune asa, ca o prima tentativa de separare a
puterilor in stat, deoarece teologia politica a vremii vede puterea politica de aceeasi
origine cu cea religioasa, dar cu atributii diferite. Suveranul si mitropolitul lucreaza
impreuna pentru bunastarea poporului pe care Dumnezeu l-a dat in grija lor, dar cu
prerogative delimitate si respect reciproc.

2. Originile bizantine

2.1. Translatio imperii

Cand fmparatul Constantin decide fondarea unei noi capitale a Imperiului
Roman apare si nevoia legitimarii simbolice a acestei mutdri, chiar daca ea nu
semnifica o transmitere a puterii imperiale propriu-zise. Noul oras, Constantinopol,
primeste inca de la inceput titulatura de ,noua Roma”!, iar aici sunt transferate
simboluri ale conducerii precum institutia senatului sau obiecte concrete din Roma.
Un astfel de obiect este Palladium, statuia zeitei Atena care era perceputa drept
garantia securitatii orasului. Originea ei era una divina, legenda spunea ca a cazut
din cer in Troia, unde a devenit obiect de veneratie. Deoarece proteja orasul,
Odiuseu si Diomede au reusit sa o scoatd din cetate, iar Troia a cazut in mainile

1 Printre primele atestdri ale titlului se numard un discurs din 357 al lui Themistus, ambasador la
curtea lui Constantin al Il-lea, sau lucrarile Sinodului ecumenic de la Constantinopol, din 381. ((Lucy
Grig, Gavin Kelly, Two Romes. Rome and Constantinople in Late Antiquity, Oxford University Press,
Oxford, New York, 2012, p. 11).

252

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

grecilor abia dupa acest moment. Statuia ar fi fost recuperata de Enea, care a dus-o
la Lavinium, de unde a ajuns la Roma, pentru ca apoi sa fie mutata in Constantinopol,
in forumul lui Constantin?.

Titlul de imperial a devenit motiv de disputa intre Imperiul Bizantin si
Europa occidentalad odata cu incoronarea lui Charlemagne de catre papa Leon al III-
lea. Pentru ca nu puteau exista doi ,imparati romani” conform teologiei politice a
evului mediu, papa a profitat de conducerea imparatesei Irina la Constantinopol si,
considerand tronul vacant, il incoroneaza cu titlul de imparat pe Charlemagne la 25
decembrie 800. Primirea titlului imperial nu se limiteaza doar la ceremonie, ci este
necesara si o plasare a noului Imparat in cadrul succesiunii romane. Cu permisiunea
papei, Charlemagne ia marmura din palatul lui Teodoric de la Ravenna, pe care o
foloseste la constructia capelei castelului sau din Aachenz.

Dupa faramitarea Imperiului Franc, Otto I primeste titlul de Imparat si
fondeaza astfel Sfantul Imperiu Roman German. Atat francii si germanii, cat si
bizantinii se foloseau de ideea de translatio imperii pentru a-si justifica folosirea
titlului imperial. Argumentul bizantin s-a dezvoltat mai ales in contextul Incoronarii
lui Otto I si se baza pe mutarea capitalei la Constantinopol, alaturi de cele mai
importante institutii romane, senatul si armata3. Pentru bizantini, mutarea capitalei
nu era perceputa ca o ruptura intre prezentul crestin si trecutul Imperiului Roman,
ci se vedeau in continuare a fi Imperiul Roman. In mediul catolic se considera ca
papa avea puterea de a transfera titlul imperial si astfel s-ar fi realizat tranferul
dinspre bizantini. Pornind de la argumentul bizantin, rusii vor folosi translatio
imperii pentru a justifica utilizarea titlului de ,tar”.

Conceptul de translatio imperii este tipic gandirii medievale, care nu face o
diferentiere neta Intre istoria sacralizata si istoria mundana, ci timpul este vazut ca
un moment al eternitatii. Transferul de putere printr-o succesiune de imperii pornea
de la exegeza lui Orosius la Cartea lui Daniel, mai exact, la visul lui Nabucodonosor

1 Sarah Bassett, The Urban Image of Late Antique Constantinople, Cambridge University Press,
Cambridge, 2004, p. 69.

2 Beat Brenk, Spolia from Constantine to Charlemagne: Aesthetics versus Ideology, ,Dumbarton Oaks
Papers”, vol. 41, Studies on Art and Archeology in Honor of Ernst Kitzinger on His Seventy-Fifth
Birthday, 1987, pp. 108-109.

3 D.M. Nicol, Byzantine political thought, in The Cambridge History of Medieval Political Thought ¢.350-
¢.1450, ].H. Burns (ed.), Cambridge University Press, Cambridge, 2007, p. 59.

253

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

talmacit de catre Daniel. Puterea imperiala ar fi trecut de la un imperiu la altul
(Babilonian, Pers, Macedonean, Roman), iar forma sa ultima ar fi imperiul crestin
(de fapt, Imperiul Roman crestinat). Transferul de putere politica era dublat si de un
transfer de cultura si cunoastere, translatio studiil. Astfel, nu putea exista decat un
singur centru, atat politic, cat si cultural.

2.2. Simfonia

Incepand cu imparatul Constantin cel Mare, Imperiul Roman devine imperiu
crestin, iar ideile politice capatd o interpretare noua si un sens escatologic. Relatia
dintre puterea politica si noua autoritate religioasa trebuie definita, situatie care
duce la aparitia conceptul de simfonie intre puteri. Originea oricarei autorititati pe
pamant nu poate fi decat Dumnezeu, iar imparatul este alesul sau, dupa modelul
biblic. Astfel, cele doua puteri de origine comuna trebuie sa conlucreze pentru binele
poporului, iar simfonia indicd modul in care aceasta conlucrare trebuie sa se
produca.

Poate cea mai importantd exprimare juridici a simfoniei se regaseste in
codul de legi al lui Justinian, mai exact in Novela 62, unde se formuleaza distinctia
sacerdotium si imperium, alaturi de rolul imparatului In medierea celor doua.
Sacedotium si imperium sunt definite ca daruri divine complementare, imperium
avand 1n grija problemele terestre, iar sacerdotium aspectele divine. Simfonia dintre
cele doud puteri este esentiald pentru bundstarea poporului, iar imparatul are
datoria de a supraveghea aceasta armonie3.

There are two major gifts which God has given unto men of His supernal clemency,the
priesthood and the imperial authority—hierosyne and basileia; sacerdotium and
imperium. Of these, the former is concerned with things divine; the latter presides over
the human affairs and takes care of them. Proceeding from the same source, both adorn
human life. Nothing is of greater concern for the emperors as the dignity of the
priesthood, so that priests may in their turn pray to God for them*.

O teoretizare a simfoniei din perspectiva Bisericii 1i apartine patriarhului
Fotie, in Epanagoge: ,, The temporal power and the priesthood relate to each other as

1 Jacques LeGoff, La civilization de I'Occident médiéval, Flammarion, Paris, 2008, pp. 140, 145.

2 Novelele sunt adaugiri ulterioare la Codus juris civilis.

3 Steven Runciman, Teocratia bizantind, Nemira, Bucuresti, 2012, p. 64.

4 Petros Vassiliadis, ‘Orthodox Christianity’, In God’s Rule. The Politics of World Religions, ed. ]. Neusner.
Washington, DC: Georgetown University Press, 2003, p. 99.

254

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

body and soul; they are necessary for state order just as body and soul are necessary
in a living man. It is in their linkage and harmony that the well-being of a state lies”?.
Desi textul nu a fost adoptat ca document oficial al imperiuluiz, el este important
pentru a vedea cum aceasta relatie dintre puteri era perceputa in cadrul Bisericii.

Simfonia nu a reprezentat o teorie politica elaborata si aplicata constant in
Imperiul Bizantin, ci a fost mai de graba o aspiratie de atins3. Sprijinul reciproc al
puterilor nu Inseamna si un amestec de roluri, se incearca o delimitare. Fiecare are
propriile legi si propriile aspecte pe care trebuie sa le gestioneze, statul nu este
condus dupa legile Bisericii, si nici Biserica dupa legile statului. Ele actioneaza
impreund, pe paliere diferite, pentru a contribui la atingerea unui scop comun, statul
sa mentina supravietuirea sistemului politic al imperiului crestin pana la a doua
venire a lui Hristos, iar Biserica sa se preocupe de viata spirituala a comunitatii si
obtinerea manturirii*. Ca ideal, simfonia evoca conceptul biblic al binecuvantarii
divine date suveranului, dar conditionata de credinta acestuias.

3. Moscova, a treia Roma sau Translatio imperii

Dezvoltarea ideilor crestine despre puterea politica dau conceptului de
translatio imperii o relevanta in primul rand escatologic3, si abia apoi politica. Daca
Imperiul Roman crestinat este ultimul imperiu de dinaintea Judecatii de Apoi, el nu
poate disparea, chiar dacd in plan mundan asa pare. Disparitia imperiulul ar crea
dezordine in relatia microcosmos-macrocosmos. Din perspectiva politica, momentul
1453 insemna tocmai disparitia imperiului, fapt care ldasa deschisa calea altor
teritorii ortodoxe sa revendice mostenirea crestina a Imperiului Roman.

Conceptul nu era necunoscut in lumea slava, fusese utilizat inca dinainte de
caderea Imperiului Bizantin de citre conducatori sarbi si bulgari care revendicau

L Idem.

2 Lucian N. Leustean, The concept of symphonia in contemporary European Orthodoxy, ,International
journal for the Study of the Christian Church”, vol. 11, nr. 2-3, 2011, p. 191.

3 John Anthony McGuckin, The Orthodox Church. An Introduction to its History, Doctrine, and Spiritual
Culture, Blackwell, Malden-Oxford, 2008, p. 391.

4 Leustean, op. cit.,, p. 189.

5 McGuckin, op. cit., p. 395.

255

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

titlul de tar. O traducere bulgard a cronicii lui Constantin Manasses inlocuieste
Constantinopolul cu Tarnovo in contextul transferului de putere dinspre Romal.
Astfel, dezvoltarile ruse ale ideii de translatio imperii nu sunt singulare.

In Rusia, aceastd idee a fost afirmati si consolidati prin apelul la povestiri,
care urmeaza prin tematica lor profetia celor patru imperii si plaseaza Rusia in
punctul ultim al profetiei. Pentru a exemplifica acest tip de scrieri am ales Povestirea
despre Babilon, Povestirea despre mitra albd din Novgorod si Povestirea despre cnejii
de Vladimir, deoarece imaginea lor de ansamblu ofera un ciclu complet al
transferului.

Transferul de putere imperiala, in acest caz, se realizeaza prin obiecte
investite cu puteri politico-religioase: regalii si mitra episcopala. Prezenta lor intr-un
oras sau altul semnifica protectia divina si corectitudinea credintei de acolo. Cand
aceste atribute sunt amenintate, obiectele sunt transferate catre un nou oras, care va
prelua rolul de centru al lumii crestine.

Povestirea despre Babilon prezinta drumul coroanelor regale de la Babilon in
lumea crestini. Imparatul bizantin Vasile porunceste catre trei trimisi, printre care
si un rus, sa mearga la ruinele vechiului Babilon pentru a aduce ,semne” de la cei trei
tineri iudei aruncati in cuptorul incins de catre Nabucodonosor. Cei trei gasesc
mormintele sfintilor si vor sa ia o cupa de aur de acolo, ca semn, insa o voce i trimite
in palatul imparatului, s ia semnul pe care il ciutau. In palat gisesc doud coroane, a
lui Nabucodonosor si a imparatesei sale, iar alaturi de ele o scrisoare care spunea sa
fie duse imparatului Vasile si Imparatesei Aleksandra. Trimisii ajung la Imparat cu
regaliile, iar patriarhul le va folosi pentru a-l incorona2.

Chiar daca povestirea face referire strict la transferul din Babilon spre
Imperiul Bizantin, apar si trimiteri la drumul urmator, cel spre Rusia. Dorinta initiala
a Imparatului de a trimite sirieni crestini dupa semn nu poate fi indeplinita deoarece
era nevoie de trimisi din neamuri diferite, caci inscriptia care marca mormantul
sfintilor era scrisa in trei limbi, inclusiv In rusa. Autorul ofera indicii spre viitorul
regaliilor prin aceste detalii si pregateste astfel introducerea Rusiei In profetia
imperiilor lumi. Este importanta de remarcat si aparitia tinerilor iudei, ceea ce
indica popularitatea de care se bucura aceasta carte biblica. Povestirea despre
Babilon nu este unica in perioad3, ci s-a dezvoltat o intreaga serie de scrieri despre

1 Cyril Toumanoff, Moscow the Third Rome Genesis and Significance of a Politico Religious Idea, ,Catholic
Historical Review”, vol. 40, nr. 4, Jan., 1955, p. 434.

2 Skazanie o Vavilone, Podgotovka teksta, perevod i kommentarii N.F. Droblenkovoi,
http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4973 accesat 26.06.2015.

256

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Babilon. Unele texte il prezintd pe Nabucodonosor ca fiu al lui Solomon, intarind
astfel legatura cu ideea de imperiu crestin, iar in alte variante imparatul Vasile le
spune trimisilor exact ce sa caute, sceptrul si coroana Monomahilor?.

Firul transferului de regalii este urmat in Povestirea despre cnejii de Vladimir.
Textul relateazi istoria lumii de pani la cneazul Vladimir Monomahul. incepe cu
momentul biblic al lui Noe, vorbeste despre Alexandru Macedon, dinastia ptolemeica
si perioada lui Caesar. Odata cu aparitia noului Imparat universal Augustus,
Povestirea se apropie de spatiul rus. Impiratul numeste conducitori pentru
teritoriile pe care le avea sub stapanire, iar in zona Vistulei il trimite pe Prus, ruda a
sa. Din acest punct, istorisirea cauta puncte comune cu cronicile ruse. Cand i se
apropia moartea, Gostomisl, conducator in Novgorod, isi sfatuieste curtenii sa ceara
conducator intelept din Prusia. Astfel ajunge Riurik, alaturi de fratii sai, la Novgorod.
Apoi este mentionat Vladimir cel Mare, urmas al lui Riurik, si Povestirea trece la
momentul central, cneazul Vladimir Monomahul si relatia cu Bizantul. Cneazul fsi
aminteste de succesul militar al stramosilor sai in luptele cu Constantinopolul si isi
doreste sa reinvie traditia. Dupa un atac al rusilor, imparatul bizantin Constantin
Monomahul trimite o delegatie la Vladimir, pentru a negocia pacea. Imparatul
trimite crucea facuta din lemnul crucii lui Hristos, o coroand, o cupa a lui Augustus si
multe alte daruri. Povestirea se incheie cu apostazia bizantinilor care au acceptat
credinta latinilor, astfel ca rusii raman singurii credinciosi ortodocsiz.

Povestirea despre cneji de Vladimir ofera o relatare este mult mai complexa
decat in cazul transferului de regalii dinspre Babilon. Putem considera ca reprezinta
o maturizare a receptiei conceptului de translatio imperii, deoarece integreaza,
uneori prin amanunte ce par nesemnificative la o prima lectura, toate elementele
necesare legitimarii dinastiei riurikide, iar In acest scop urmeaza trei tipuri de
modele legitimatoare.

Prima parte a Povestirii ofera un model legitimator biblic, relatarea incepand
cu fragmente din viata lui Noe. Prin un astfel de inceput, textul se incadreaza in
mentalitatea medievald, care vedea istoria biblica si istoria umana ca un singur

1 M.O. Skripil’, Skazanie o Vavilone grade, ,Trudi Otdela Drevnerusskoi Literaturi”’, vol. 9, Akademia
Nauk SSSR, Moscova, 1953, pp. 127-128.
2 Rufina Petrovna Dmitrieva, Skazanie o kniaz’iah Vladimirskih, 1zdatel’stvo Akademii Nauk SSSR,
Moscova, Leningrad, 1955, pp. 171-178.

257

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

proces in desfasurare. Astfel, dinastia moscovita este pusa in legatura cu intreaga
istorie a omenirii si devine parte a planului divin.

Al doilea mod de legitimare este apelul la mostenirea Imperiului Roman
clasic, Inca pagan. Legatura directa dintre Prus si primul imparat roman, Augustus,
face referire la puterea imperiala venita nemijlocit de la prima Roma, dar poate fi
legatda si de faptul ca Hristos a trait In timpul acestui impdrat. Sublinierea
descendentei din Augustus a lui Riurik, ,Riurik, coborat din neamul tarului roman
Augustus”1, nu lasa loc de Indoiala asupra legaturii directe Augustus-Prus-Riurik.

Al treilea model legitimator aminteste de Povestirea despre Babilon, prin
transferul de regalii, si leaga suveranul moscovit de Imperiul Bizantin si profetia
celor patru imperii. De-a lungul textului apar referiri la acest transfer care a avut loc
intre toate imperiile universale, pana la rusi. La incoronarea lui Augustus s-au folosit
vesminte ale primului imparat al Egiptului, coroana regelui Indiei, adusa de
Alexandu Macedon, mantia lui Felix, primul Imparat universalz. Un alt transfer
legendar se produce in cazul Constantinopului, caruia Povestirea ii atribuie ca
intemeietor pe cel de-al doilea sot al mamei lui Alexandru cel Mare. Imparatul
bizantin {i trimite lui Vladimir regalii care fac legatura cu toate modelele
legitimatoare prezente in Povestire. Crucea din lemnul crucii lui Hristos face legatura
cu modelul biblic si rolul dinastiei in planul divin. Coroanei de pe capul imparatului
bizantin nu i se specifica originea, si desi ar avea potentialul de a deveni simbol doar
al transferului dinspre Constantinopol, pusa in legatura cu Povestirea despre Babilon
face trimitere la transferul complet, de la primul imperiu universal la ultimul. Cupa
lui Augustus trimite la originile Imperiului Roman si intareste legatura genealogica
prezentata anterior.

Povestirea despre Babilon si Povestirea despre cnejii de Vladimir ofera un
cadru complet al transferului de putere intre imperiile universale din perspectiva
politica. Din perspectiva stilului, ele se aseamana mai mult cronicilor, iar legatura cu
puterea religioasa este prezenta doar in masura in care ele au o sursa comuna, iar
reprezentantii Bisericii folosesc regaliile pentru a-i Incorona pe Imparat sau cneaz.

Un al treilea text din aceeasi perioada completeaza ideologic translatio
imperii catre Rusia, prin dimensiunea ecleziastica. Povestirea despre mitra albd din
Novgorod urmadreste consolidarea statutului Bisericii din Novgorod, ulterior extinsa
asupra intregii Biserici Ruse. Mitra ar fi fost un dar al imparatului Constantin cel

1 ,..Propuka, cyma ot poga pumbckaro Asrycra naps” (Ibidem, p. 175).
2 [bidem, p. 174.

258

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Mare catre Papa Silvestru, dar din cauza pacatelor Romei a ajuns la patriarhul
Constantinopolului. Patriarhului Filofei i s-au aratat Papa Silvestru si imparatul
Constantin care i-au profetit caderea viitoare a orasului sub musulmani din cauza
pacatelor oamenilor, iar apoi i-au cerut sa trimita mitra arhiepiscopului din
Novgorod, dupa voia lui Hristos. Arhiepiscopul Vasile este anuntat de un inger de
primirea mitrei, iar a doua zi, cand trimisul patriarhului ajunge la Novgorod,
primeste mitra in prezenta slavei divine!.

Autorul Povestiri despre mitra albd nu este cunoscut cu exactitate, dar un
posibil autor este Dmitri Gherasimov, traducdtor si diplomat din Novgorod2.
Transferul mitrei la Novgorod este doar unul dintre episoadele povestite de text,
mai apar relatari ale vietii lui Constantin cel Mare si felul in care Papa nu a respectat
mitra si s-a indepartat de adevarata credinta3. Observam ca textul nu face referiri la
puterea politicd decat in raportul ei cu cea religioasa, invers decat In cazul
povestirilor anterioare, unde puterea politica era in prim plan. Orasele pierd mitra
din cauza decaderii religioase, nu a conducerii slabe, iar rolul textului este sa
consolideze statutul puterii religioase, si nu pe cel al puterii politice.

Chiar daca autorul foloseste mult din Donatia Iui Constantin, textul devine o
opera originald prin partea care se refera la Novgorod, iar contextul in care este
produsa este cel al polemicilor din interioril Bisericii si al scrierilor anticatolice*.
Odata cu mostenirea simbolului adevaratei credinte, mitra, Biserica Rusa putea
pretinde si autonomia fata de politic, pe care imparatul o acordase Papei Silvestru, si
sa o foloseasca drept argument In problema posesiunii pamantului®. Trebuie
mentionat faptul cd la momentul respectiv o figura marcanta a Novgorodului era
arhiepiscopul Ghenadie, nu un conducator politic, iar acesta era in plin proces de
indepartare a ereziei celor ,asemenea evreilor”. Din acest motiv apare nevoia de a
consolida statutul Bisericii mai degraba decét pe cel politic.

1 Povesti’ o Novgordskom belom klobuke, http://www.portal-slovo.ru/history/39514.php, accesat
24.08.2015.

2 N.N. Rozov, Povesti’ o Novgordskom belom klobuke kak pamiatnik obscerusskoi publitistiki XV veka,
,Trudi Otdela Drevnerusskoi Literaturi”, vol. 9, Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953, p. 182.

3 Ibidem., pp. 183-184.

4 Ibidem, p. 199.

5 Joseph L. Wieczynski, The Donation of Constantine in Medieval Russia, ,The Catholic Historical
Review”, vol. 55, no. 2, Jul,, 1969, p. 168.

259

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

in cele din urm3, mitra va deveni un element al centralizirii autoritatii
politice si religioase. Macarie, fost arhiepiscop al Novgorodului, va aduce mitra la
Moscova, iar sinodul din 1564 decide ca mitra sa fie purtata de mitropolitul
Moscovei, deoarece acesta este conducatorul intregii Biserici Ruse, inclusiv al
arhiepiscopiei Novgoroduluil.

Povestirea despre mitra albd, desi mult mai restransa decat cea a regaliilor,
ofera mult mai multe detalii cu privire la rolul rusilor in planul divin. Face o serie de
profetii, printre care si cea a obtinerii statutului de patriarhie, iar stilul in care este
scrisa aminteste de epistolele lui Filofei din Pskov:

Caci stravechea Roma a cazut din credinta crestind din mandrie si prin propria vointd, in
noua Romd - in Constantinopol asuprirea musulmanilor de asemenea va distruge
credinta crestind. Si doar in a treia Romad, adica pe pamantul rusesc, harul Sfantului Duh
va strdluci. Asa sa stii, Filofei, ca toate regatele crestine vor veni la sfarsitul lor si se vor
aduna Intr-un singur regat rus, spre binele intregii ortodoxii. Caci in anii de demult, prin
porunca tarului tarii, Constantin, din acest oras al conducerii, a fost data coroana regala
tarului rus. Aceasta mitra alba va fi data acum arhiepiscopului Marelui Novgorod, prin
vointa tarului ceresc, Hristos. Si dupd cat aceastd coroand este binemeritata aceluia,
pentru ca ea este, In acelesi timp, si mdsura arhiereasca a coroanei tarului si cea
spirituala.2

Mitra devine un echivalent al coroanei Monomahilor pentru puterea
religioasa. Felul in care este dezvoltata ideea celei de-a treia Rome in acest text este
un argument 1n favoarea originii ecleziastice a ideologiei. Noua Roma este o urmare
fireasca a procesului de translatio in cadrul imperului crestin. Ordinea mundana este
stabilita de divin, dovada intercesiuniea ingerilor in transferul mitrei, iar Biserica
este cea care pazeste pastrarea ordinii. Mitra a trecut de la un oras la altul nu pentru
ca imparatul sau statul nu au indeplinit vointa lui Dumnezeu, ci pentru ca nu mai era

1 Boris Uspenski, Tar’ i patriarh. Harizma vlasti v Rossii (Vizantinskaia model’ i ee russkoe
pereomsmislenie), Skola ,Iaziki russkoi kul'turi”, Moscova, 1997, p. 429.

2 6o ApeBHMI PUM oTHas OT XpUCTHAHCKOH Bepbl IO FOPJOCTH U CBOEBOJILCTBY, B HOBOM ke Pume
— B KoHcTaHTHHOrpaJle, NIpUTECHEHHEM MYyCy/JbMaHCKMM XPUCTHAHCKas Bepa norubHet Takxke. U
TOJIBKO B TpeTbeM PuMe, To ecTb Ha Pycckoil 3eMiie, 6J1arofaTh CBATOTO Ayxa BoccuseT. Tak 3HaH xe,
dunodel, 4TO Bce XpUCTHAHCKHE LJaPCTBa NMPUAYT K CBOEMY KOHLY M COMAYTCS B €AMHOM LlapCTBe
pycCKOM Ha 0Jilaro Bcero mnpaBociaBusi. W60 B JApeBHHe TroAbl NOBeJE€HHEM 3eMHOro Laps
KoHcTaHTHHA OT 3TOr0 LLAPCTBYIOLIETO IrpaZia LAPCKUIM BeHel, AaH 6bU1 pycckoMy napio. besblil e
3TOT KJOOYK M3BOJIeHHMEM HebGecHoro naps XpucTa HblHe JaH OyZeT apxuenuckony Besnxoro
Hosroposa. M HackosbKO 3TOT BeHel JOCTOHHEH TOro, MOTOMY YTO OJHOBPEMEHHO OH €CTb U

~

apXaHTreJIbCKOU CTeNeH! IapCKUi BeHel U AyXoBHOK” (Povesti o novgordskom belom kluboke, op. cit.).

260

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

respectatd adevarata credinta. Astfel, noua Roma este o teorie in primul rand
religioasa, si abia apoi politica, dar politicd asa cum era Inteleasd iIn perioada
medievald, o putere de aceeasi origine cu cea ecleziastica.

Cele trei povestiri fac referire la evenimente si spatii diferite, dar mesajul lor
este acelasi, Rusia este intruchiparea ultimului imperiu si pastratoarea Ortodoxiei.
In functie de mesajul transmis, stilul textelor este diferit. Primele doud, care fac
referire la puterea politica, au un aspect de cronicd, urmeaza o linie istoricd, pe cand
Povestirea despre mitra albd are un ton profetic.

4. Simfonia dintre puteri in perioada lui Ivan cel Groaznic

Pe masura ce statul rus devine mai puternic pe plan politic, pretentiile
cnejilor de a se amesteca In problemele religioase cresc, de la numirea
mitropolitilor, pani la dispute pe probleme de cult. Incercarea prelatilor de a-si
intari statutul in raport cu cel al puterii politice readuce in discutie conceptul
bizantin de simfonie intre puterea laica si cea religioasa.

Ritualul Incoronarii lui Ivan cel Groaznic din 1547, elaborat de catre
mitropolitul Macarie, ilustreaza rolul celor doua puteri si ofera un program ideatic al
domniei care incepe. Ceremonia prezinta relatiile ideale ce ar trebui sa existe in
societate, afirma puterea si limitele puterii suveranului, si devine un model de urmat
pentru societate. Incoronarea transformd mostenitorul tronului in alesul lui
Dumnezeul. Devine momentul ideal pentru a marca modul in care puterile cu sursa
comung, diving, ar trebui sa actioneze In societate si sa conlucreze pentru a atinge
scopul pentru care Dumnezeu le-a oferit oamenilor. Ca parte a sistemului ideal de
conducere, simfonia dintre politic si religios este exprimata de catre mitropolitul
Macarie prin discurs si la nivel vizual.

Ceremonia este, in primul rand, un act religios. Biserica, prin reprezentantul
ei legitim, ridicd mostenitorul tronului la nivelul simbolic de uns al lui Dumnezeu,
prin investirea cu simbolurile originii divine a regalititii si prin actul mirungerii. In
acest moment, Biserica este cea care legitimeaza suveranul. Prin discursul sau,
Macarie subliniaza originea divina a puterii tarului, dar si rolul acestuia de aparator

1 Novikova, op. cit., pp. 220-221.

261

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

al Bisericiil. Se acentueaza indatoririle pe care tarul le are fata de Biserica si Hristos,
prin puterea Caruia a devenit conducator. Simfonia se subintelege prin originea
comuna a puterilor si rolul lor de sprijin reciproc pentru conducerea supusilor. Daca
tarul nu ar respecta puterea religioas3, el ar Incalca atributiile conferite in momentul
incorondrii. Totodatd, pe langa sensul ideatic, exprimarea simfoniei ar preveni
amestecul puterii temporale In problemele religioase.

La nivel vizual, simfonia este reprezentata prin modul de prezentare a
ceremoniei. Doua tronuri sunt instalate in catedrala, unul pentru tar si unul pentru
mitropolit. Dupa incheierea ritualului propriu zis, in timpul cantarilor finale, tarul si
mitropolitul stau pe tronurile lor2. Imginea pe care o au inainte cei prezenti nu este
doar una a consacrarii noului tar, ci o reprezentare viziuala a celor doua puteri.

Rolul tarului de aparator al Bisericii 1i permite si o oarecare implicare in
problemele interne ale acesteia. Un astfel de exemplu este documentul sinodului din
1551, Stoglav. Introducerea documentului il prezinta pe Ivan, la acea data in varsta
de doudzeci si unu de ani, ca initiator al reformei religioase, pe langa reforma
administrativa. El adreseaza mitropolitului, pe care il numeste tatil sau, o serie de
intrebari la care prelatii urmau sa gaseasca un raspuns in cadrul sinoduluis.
Corectitudinea problemelor ridicate de tar este confirmata faptul ca el a fost inspirat
de Hristos: ,Iluminat de slava Duhului Sfant s-a inflacarat tare in interiorul sau si o
dorintd arzatoare l-a miscat nu doar sa organizeze administratia tarii, ci si sa o
indrepte pe cea bisericeasca. Si a declarat solemn tatalui sau, preasfintitul Macarie,
mitropolit al Intregii Rusii, si i-a poruncit sa cheme curand sinodul servitorilor lui
Dumnezeu”+.

Este greu de crezut ca tanarul tar ar fi autorul acestei reforme, mai degraba
Macarie este cel care ridicd problemele administrative. Insi modalitatea de a
prezenta initierea reformei religioase aratd cum simfonia functiona din ambele
directii. Alinierea puterilor consolideaza statutul tanarului tar, care demonstreaza
astfel ca se bucura de binecuvantarea diving, dar 1i ofera si un cadru legal lui Macarie
pentru a initia schimbari In obiceiuri deja bine Inradacinate ale clerului. Stoglav

1 PSRL, vol. 15, partea 1, Sankt-Petersburg, 1904, p. 150.

2 [bidem, pp. 150-151.

3 Stoglav, Tipografia gubernskago pravlenia, Kazan, 1862, p. 18.

4 ,OcissBaeMb 6s1arogatiio 6oxkecTBBeHaro Jlyxa 3es10 BOCHA/IMCS YTPOGOI U CTEIJIMbIDB KeJlaHieMb
noABuKecs. He TOMKO 0 YCTPO€HiN 3¢eMCKOMB HO U 0 MHOTOPA3JIMYbIXDb [[ePKOBHBIXb HCIPABJIEHIH. U
Bo3BbIaeTs 0TIy cBoeMy HmpeocBsilleHHOMY MakapHio MUTPONOJIUTY Bcea Pycui U coGopdb 6oXiUXb
CIyTb COBOKYNUTH noBesrk Bckope.” (Stoglav, op. cit., p. 24).

262

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

ilustreaza o simfonie ideald, un tar care se ocupa de problemele mundane ale
supusilor si, in acelasi timp, supravegheaza corectitudinea vietii religioase fara a
incalca autoritatea Bisericii. El face doar sugestii care sunt primite cu bunavointa de
mitropolit si cler, datorita iluminarii Duhului Sfant asupra tarului. Este de remarcat
si apelativul ,tata”, folosit pentru a numi relatia dintre tar si mitropolit. Ca
reprezentant al Bisericii, Macarie poate fi vazut ca un pdarinte spiritual al
suveranului, dar poate fi si o referire la rolul mitropolitului pe langa tanarul tar
orfan.

Impértirea problemelor asupra cirora mitropolitul si tarul vegheaza pare sa
fie respectata la nivel declarativ si In cea de-a doua perioadd a domniei lui Ivan cel
Groaznic. Antonio Possevino, trimis al Papei la curtea lui Ivan, consemneaza modul
in care decurge o discutie dintre el si tar pe tema diferentelor religioase dintre
ortodocsi si catolici. In timpul discutiei, tarul isi exprima respectul pentru Biserica si
conducatorul ei, dar si rolurile diferite ale celor doua puteri: ,I did not refer to the
faith in the letters I sent to the Pope and I am not anxious to discuss it, for fear that I
might touch upon matters that could give offense to you, Antonio, and because my
duty is to attend to temporal affairs, for which [ have received the blessing of my
Metropolitan, not spiritual ones”.

Desi oficial cele doua puteri functioneaza separat, impresia pe care viata la
curte i-o lasa trimisului papal este cu totul diferita:

He wishes to be considered High Priest as well as Emperor, and in the splendor of his
attire, his courtiers, and his other appurtenances he rivals the Pope and surpasses other
kings. He has borrowed these trappings from the Greek Patriarchs and Emperors and it
could be said that he has transferred to his own person the honor that is proper to pay to
God alone. When seated on his throne he wears a tiara stiff with pearls and precious
stones, and keeps several others by him, changing them to emphasize his wealth, a
practice he claims to have inherited from the Byzantine Emperors. In his left hand he
carries a crook or staff with large crystal balls, like knobs, attached to it. He is dressed in
long robes, such as the Popes are accustomed to wearing when they solemnly proceed to
Mass, and he wears rings set with huge stones on all his fingers. There is an ikon of the
Savior to his right, and one of the Virgin Mary above his throne. Both wear white cloaks

1 Antonio Possevino, The Moscovia of Antonio Possevino, University Center for International Studies,
University of Pittsburgh, 1977, p. 69.

263

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

and standing as they do on each side of the Prince with wings attached to their shoulders
they look like royal bodyguards?.

Relatdrile lui Possevino creeaza un tablou bine conturat al reprezentarii
raportului dintre puteri spre sfarsitul domniei lui Ivan. Restrictia implicarii in
problemele spirituale este Inca asumata oficial si este recunoscut rolul autonom al
Bisericii in stat. In fapt, Ivan, in virtutea calititii de suveran ales de Dumnezeu, isi
permite sa isi aroge drepturi ce nu-i apartin si sa ofere o imagine simbolica a
statutului sdu mai aproape de divin, decat de oameni. El recunoaste autoritatea
mitropolitului in probleme spirituale, dar cu aceeasi usurinta se portretizeaza drept
raspunzator doar fnaintea lui Dumnezeu, si nu Tnaintea unei altor reprezentanti
pamantesti ai divinului.

Observam ca in spatiul rus nu este dezvoltata o expresie juridica a simfoniei
dintre puteri, cum se intdmpla in Imperiul Bizantin. Ideea conlucrarii si respectului
reciproc al celor doua puteri apare mai ales ca pretext pentru a limita amestecul
suveranului In problemele Bisericii. Simfonia se manifesta ca un fapt concret, nu ca
aspect juridic. Ea este prezenta in formule oficiale si redata la nivel vizual pentru
intreaga societate. Este posibil ca societatea moscovita sa nu fi simtit nevoia unei
legiferari a simfoniei tocmai pentru ca ideea a fost preluata odata cu acceptarea
crestinismului si privita ca un fapt de la sine inteles, spre deosebire de bizantinii
care 1n secolul al VI-lea Inca mai negociau relatia dintre stat si noua religie oficiala.

5. Concluzii

Consolidarea puterii politice In secolele al XV-lea si al XVI-lea aduce in
discutie si raportul pe care il are cu puterea religioasa. Pentru a putea marca pe plan
ideologic schimbarile produse, precum fomarea viitorului stat rus in jurul cnezatului
Moscovei sau obtinerea independentei, sunt adaptate doua concepte de origine
bizantina care exprima relatiile dintre microcosmosul uman si macrocosmosul divin.

Rolul statului in planul divin este exprimat prin traducerea conceptului de
translatio imperii printr-o serie de povestiri care urmaresc firul profetiei celor patru
imperii si plaseaza Rusia la capatul acestui drum, ultimul stat inainte de a doua
venire a lui Hristos. Povestirile devin cu atat mai interesante, cu cat originea lor nu
pare a fi una direct legata de mediul ecleziastic. Prin stilul asemanator cronicilor

1 Ibidem, pp. 47-48.

264

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

istorice, ele au rolul specific de a oferi puterii politice semnificatiile religioase
necesare legitimarii autoritatii si transfera aceste semnificatii unor obiecte concrete,
simboluri ale regalitatii deja cunoscute si folosite. Preocuparea pentru reflectarea
intregului sir de transferuri ale puterii este demonstratd de referirile la intrega
profetie, iar autorii folosesc chiar si texte catolice, precum Donatia lui Constantin,
pentru a oferi imaginea completa a istoriei care isi gaseste punctul ultim in spatiul
rus.

Dupa stabilirea locului Rusiei in istoria universala, urmatorul pas este legat
de relatia dintre mitropolit si suveran, respectiv dintre Biserica si stat. Pentru a evita
amestecul puterilor este folosit conceptul bizantin de simfonie, care delimiteaza
prerogativele puterilor si exemplifica modul de conlucrare al lor. Din cauza
modificarilor raportului de putere real, mai ales in cea de-a doua parte a domniei lui
Ivan cel Groaznic, este dificil de analizat modul In care simfonia s-a manifestat
concret in relatiile dintre tar si mitropolit. Simfonia ideala a fost exprimata in
ceremonii si texte, cu un rol mai mult de exemplu, decat de reflectare a unei stari de
fapt. Este folositd mai ales de Biserica, ca un argument impotriva amestecului tarului
in probleme religioase si pentru a-i aminti de smerenia datorata lui Hristos, deci si
reprezentantului Sau, mitropolitul.

Ceea ce face preluarea acestor concepte diferitd de alte Imprumuturi
bizantine este faptul ca ele nu au fost preluate in mod intentionat ca parte a
ideologiei moscovite. Pana la aceste utilizari ruse, translatio imperii si simfonia erau
parte componentd a teologiei politice folosita in intreaga Europd si nu mai erau
percepute a fi specific bizantine.

Forma pe care o au cele douda concepte in interpretarea lor rusa este
modelatda de mediul ortodox in care sunt dezvoltate. Ideea de simfonie a patruns in
acest spatiu cel mai probabil odata cu aducerea codurilor de legi ecleziastice la Kiev,
dupd crestinare. In schimb, translatio imperii este legat mai mult de mostenirea
romand, pagana chiar, In ciuda transformarii acestei idei In contextul adoptarii
crestinismului. Dupd cum am vazut, nevoia de a legitima constructia unei noi
capitale produce necesitatea de a transfera simboluri concrete, obiecte care sa faca
legidtura cu Roma originala. Intr-o prima fazi, Imperiul Roman este cel care se
transferd, abia ulterior acest fapt deja intdmplat este explicat in cheie crestina, prin

265

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica LI, nr.4

profetia celor patru imperii. Ca o viitoare tema de cercetare, ar fi interesant de vazut
daca in spatiul rus erau cunoscute aceste transferuri concrete de la Roma spre
Constantinopol si daca astfel de informatii ar fi putut influenta povestiriile care
leagd Moscova de mostenirea romana.

Bibliografie

Surse primare:

Dmitrieva, Rufina Petrovna, Skazanie o kniaz’iah Vladimirskih, 1zdatel’stvo Akademii Nauk
SSSR, Moscova, Leningrad, 1955

Possevino, Antonio, The Moscovia of Antonio Possevino, University Center for International
Studies, University of Pittsburgh, 1977

Povesti’” o Novgordskom belom klobuke, http://www.portal-slovo.ru/history/39514.php,
accesat 24.08.2015

PSRL, vol. 15, partea 1, Sankt-Petersburg, 1904

Skazanie o Vavilone, Podgotovka teksta, perevod i kommentarii N.F. Droblenkovoi,
http://lib.pushkinskijdom.ru/Default.aspx?tabid=4973 accesat 26.06.2015

Stoglav, Tipografia gubernskago pravlenia, Kazan, 1862

Surse secundare:

Bassett, Sarah, The Urban Image of Late Antique Constantinople, Cambridge University Press,
Cambridge, 2004

Brenk, Beat, Spolia from Constantine to Charlemagne: Aesthetics versus Ideology, ,Dumbarton
Oaks Papers”, vol. 41, Studies on Art and Archeology in Honor of Ernst Kitzinger on His Seventy-Fifth
Birthday, 1987

LeGoff, Jacques, La civilization de I'Occident médiéval, Flammarion, Paris, 2008

Grig, Lucy, si Kelly, Gavin, Two Romes. Rome and Constantinople in Late Antiquity, Oxford
University Press, Oxford, New York, 2012

Leustean, Lucian N., The concept of symphonia in contemporary European Orthodoxy,
JInternational Journal for the Study of the Christian Church”, vol. 11, nr. 2-3, 2011

McGuckin, John Anthony, The Orthodox Church. An Introduction to its History, Doctrine, and
Spiritual Culture, Blackwell, Malden-Oxford, 2008

Nicol, D.M,, Byzantine political thought, in The Cambridge History of Medieval Political Thought
€.350-c.1450, ].H. Burns (ed.), Cambridge University Press, Cambridge, 2007

Rozov, N.N,, Povesti’ o Novgordskom belom klobuke kak pamiatnik obscerusskoi publitistiki XV
veka, ,Trudi Otdela Drevnerusskoi Literaturi”, vol. 9, Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953

Runciman, Steven, Teocratia bizantind, Nemira, Bucuresti, 2012

Skripil’, M.O., Skazanie o Vavilone grade, ,Trudi Otdela Drevnerusskoi Literaturi”, vol. 9,
Akademia Nauk SSSR, Moscova, 1953

266

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)



Romanoslavica vol. LI, nr.4

Toumanoff, Cyril, Moscow the Third Rome Genesis and Significance of a Politico Religious Idea,
»Catholic Historical Review”, vol. 40, nr. 4, Jan., 1955

Uspenski, Boris, Tar’ i patriarh. Harizma vlasti v Rossii (Vizantinskaia model’ i ee russkoe
pereomsmislenie), Skola ,laziki russkoi kul'turi”, Moscova, 1997

Vassiliadis, Petros ,Orthodox Christianity”, In God’s Rule. The Politics of World Religions, ed. ].
Neusner. Washington, DC: Georgetown University Press, 2003

WieczynskKi, Joseph L., The Donation of Constantine in Medieval Russia, ,The Catholic Historical
Review”, vol. 55, no. 2, Jul., 1969

267

BDD-A27239 © 2015 Editura Universitatii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:58:13 UTC)


http://www.tcpdf.org

