
 
 
 
IMAGINEA OCCIDENTULUI ÎN PROZA UCRAINEANĂ POSTMODERNISTĂ 

 
 

Aliona BIVOLARU  
 
 
 
 Наше исследование направлено на изучение образа Европы в украинской 

современной литературе, на презентацию отношений между Украиной и Западом,  а также 
определение образа Другого в культурном и литературном плане. Особое внимание уделяется 
проблемам изучения межкультурного взаимодействия, а также этнической и национальной 
идентичности. 

 
Ключевые слова: идентичность, западный миф, демифологизация, 

постколониализм. 
 
 
 
Mai actuală ca oricând problema integrării sau neintegrării în lumea 

occidentală a spațiului ucrainean, precum și căutarea permanentă și nefinalizată a 
propriei identități naționale transpar, în mod recurent, din literatura ucraineană 
modernă. Prinși în mrejele încurcate ale  istoriei între Occident și Orient, scriitorii 
ucraineni încearcă să definească locul pe care trebuie să îl ocupe patrimoniul 
ucrainean în sistemul valorilor europene. Împărtășind opinii personale de cele mai 
multe ori ascunse sub forma unor trimiteri simbolice, scriitorii intrigă cititorul și de 
cele mai mute ori îl determină să reflecteze pentru ca până la urmă acesta să iasă din 
„zona de confort” și să își formeze propria părere despre identitate.  

În acest sens, studiul se ocupă de cercetarea noțiunilor mitologizate de 
reprezentare a Occidentului, de relațiile dintre Ucraina și Occident, imaginea 
Celuilalt pe plan cultural și literar, precum și modurile de definire a propriei 
identități. 

Discursul literar critic actual despre Occident este relevat de studiile 
Tamarei Hundorova, Меланхолія по дорозі в Рим, або дискурс українського 
окцидетналізму (Melancolie pe drumul spre Roma sau discursul occidentalismului 
ucrainean și Постколоніальний меланхолійний ressentiment (Resentimentul 
melancoliei postcoloniale), O. Zabujko, Хроніки від Фортінбраса (Cronicile din 
Fortinbras), L. Tarnașînska, …Чи ідеал вічної Європи є нашим ідеалом …? (Idealul 
Europei veșnice este oare și idealul nostru…?), R. Movcean, «Європа і ми» : Колізії 
та особливості українського окциденталізму 1920-х років (Europa și noi: 
Conflictele și particularitățile  occidentalismului ucrainean în 1920), O. Pahliovska, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

72 

Українська культура у вимірі «пост»: посткомунізм, постмодернізм, 
поствандалізм (Cultura ucraineană în dimensiunea "post": post-comunism, 
postmodernism, postvandalizm), cercetările lui Marko Pavlîșîn, V. Kostiuk, A. 
Lebedințeva și alții în culegerea de articole Європейська меланхолія. Дискурс 
українського окциденталізму (Melancolia europeană. Discursul occidentalismului 
ucrainean).  

Aceste cercetări se referă la sfera de constituire a „eurocentrismului", la 
analiza influențelor culturale, la percepții ale europenilor sau autopercepții, la 
crearea identității  personajelor în relația lor cu Celălalt. Diferențele între 
interpretările științifice cu privire la occidentalism se concentrează pe 
imposibilitatea soluționării definitive a legitimității istorice și culturale de 
incluziune a Ucrainei în Europa, definirea clară dacă relațiile dintre Ucraina și 
Europa sunt o realitate sau un mit. 

Esența mitului occidental este înțeleasă ambiguu, proiectele de 
„demitologizare” se bazează pe diferite abordări metodologice, dar punctul comun 
de focalizare, recunoscut de majoritatea cercetătorilor, este natura  postcolonială a 
fenomenului.  Din acest punct de vedere formarea „mitului occidental” este o 
consecință istorică naturală a marginalizării naționale, ceea ce a contribuit la 
formarea unor reflecții artistice, culturale, cultivarea „dorului” european și 
răspândirea unor stereotipuri în conștiința publică.   

 Abordările care pun accentul pe factorii politici și economici responsabili 
pentru apariția mitului occidental, indică ca motiv principal credința elitelor, dar și a 
poporului, în faptul că „Occidentul ne cunoaște și știe ce rețetă să ne prescrie și ce 
program să ne ofere pentru dezvoltare"1, însă acest lucru, la rândul său, trădează 
probleme mai profunde cum ar fi reticența de a prelua inițiativa si fuga de 
responsabilitate, lipsa de încredere în propria putere și competență proprie tarilor 
post-coloniale. Imaginea mitologică a societății occidentale ca „societate ideală care 
promovează libertatea și șansele egale"2 s-a înregistrat în conștiința ucraineană, 
precizează Grițenko, evaluând, în general, negativ orientarea vădit „pro-occidentală" 
fără să se facă trecerea printr-un filon critic.  

Mitul occidental, în calitate de concept cultural apărut în procesul de 
restructurare a identității naționale, reprezintă o componentă importantă a 

                                                 
1 K. Țîievski, Центрально-східна Європа 1994 року, Або як бути собою, în „Сучасність”,1995, nr. 3, 
pp. 156-163. 
2 O. Grițenko, «Своя мудрість»: Національні міфології та «громадянська релігія» в Україні, Кiev, 
UȚKD, 1998. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

73 

 

 

 

„ideologiei de auto-afirmare națională, ideea de recuperare a „identității europene 
pierdute”, consideră Tamara Hundorova. În acest sens, Europa reprezintă atât o 
categorie psihologică, o valoare, cât și întruchiparea culturii înalte, precum și un fel 
de opoziție față de ideologia populistă1. Imaginea Europei este un ideal la care se 
aspiră, dar și o sursă de frustrare (realitatea sovietică subminează încercările de a 
construi identitatea dorită), astfel occidentalismul este relevat ca discurs melancolic 
(pe care într-o anumită  măsură o moștenește și literatura modernă). 

Dintr-un alt punct de vedere privește „atracția europeană" Liudmila 
Tarnașînska subliniind dilema filosofică și culturală a  occidentalismului  ucrainean, 
care poate fi poate fi atât „un impuls idealist în continuumul valorilor umane 
încorporate în auto-definirea filosofică a locului ocupat în  lume”, cât și „atitudinea 
subconștientă globalizatoare a apartenenței la „bătrânul continent”. Exprimându-și 
preferința pentru prima explicație, cercetătoarea interpretează imaginea „Europei 
intuitive” ca imagine imediată și completă, ca un fel de arhetip cu codul său 
temporal”2, cu sentimentul de nerealizare europeană în discursul artistic, publicistic 
și de analiză critică. Această imagine „implicită” a Europei este o consecință naturală 
a relațiilor permanente culturale, de aceea polemizează în mod latent cu versiunea 
originii postcoloniale și caracterul melancolic al occidentalismului. 

În literatură discursul occidental este controversat în principal din cauza 
reprezentării sale ambivalente în operele artistice. În mod convențional, discursul 
pare să aibă două tendințe de bază: una „pro-occidentală” care examinează impactul 
și interacțiunea cu Europa ca un lucru pozitiv sau cel puțin ocupă o poziție neutră; și 
una „antioccidentală”, care refuză orice influență occidentală, considerând că este în 
detrimentul identității și culturii ucrainene originale. În proză aceste tendințe se 
reflectă printr-un sentiment de „melancolie” (occidentalism) și o recepție „ironică” 
(antioccidentală), care se suprapun parțial cu stilul operei. Percepția melancolică se  
observă cu preponderență în operele scriitorilor postmoderniști.  

Dacă majoritatea cercetătorilor literari tind să acorde atenție identificării 
afinităților literaturii ucrainene cu literatura europeană la nivel de tendințe, 

                                                 
1 Tamara Hundorova, Меланхолія по дорозі в Рим, або дискурс українського окцидетналізму în 
„Європейська меланхолія: дискурс українського окциденталізму”, seria Teoretîcni Revizii, ediția 1, 
Kiev, Stilos, 2008, p.7. 
2 L. Tarnașînska, Презумпція доцільності : Абрис сучасної літературознавчої концептології, Кiev, 
Ed. Kievo-Mohileanska Akademia, 2008, p.434. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

74 

personaje, stiluri și influențe, de obicei se omite reflectarea percepției publice a 
Europei în literatură, percepția autorului și percepția colectivă socială a ideii 
europene reflectată în opera scriitorului, adică așa-numita dubla percepție, în care 
este actualizat și reflectat  de autor subconștientul social și subconștientul 
individual, transformat de conștiința artistica într-o anumită imagine. O astfel de 
dublă percepție, mediată de subiectivitatea artistului, apare în romanele actuale 
sociale. Accentul nu se pune prea mult pe imaginea Europei sau a identității 
europene, ci pe reprezentarea și stereotipurile percepției acestor imagini/ 
stereotipuri de către societatea ucraineană în viziunea scriitorilor. Subliniem aici 
modelarea politizată a „mitului european” includerea/ eclipsarea motivelor istorice 
și culturale sau utilizarea lor într-un aspect utilitar și pragmatic. 

Important pentru înțelegerea scriitorilor este faptul că  mitul occidental se 
suprapune pe conceptul de inferioritate națională (marginalitate). În acest sens se 
exprimă personajul din romanul У пастці (În capcană) al lui I. Mușketîk, care arată 
că omniprezența discursului europenității Ucrainei, a afirmațiilor insistente privind 
apartenența la „marea cultura” și căutarea argumentelor relevante reprezintă de 
fapt dovezi care demonstrează opusul: „locuim la periferia Europei, dar repetăm 
mereu: noi suntem europenii, noi suntem europenii [...], în suflet însă, încă suntem 
sarmați de stepă”1.  

Astfel, conștiința marginalității nu încurajează eroul să caute identitatea 
dincolo de realitățile naționale și chiar îl determină să își recunoască apartenența 
asiatică. Europa este încă la distanță, dar este totuși centrul incontestabil care 
manevrează un spațiu cultural și poate să își extindă funcția constructivă și pe 
teritoriile „Sarmației spirituale”. 

Viziunea intelectuală a Europei, care capătă un caracter subiectiv și reflexiv, 
fiind pătrunsă de aluzii sociale și istorico-filozofice, cu spații compacte și închise, se 
desprinde din  eseurile lui I. Andruhovîci, Дезорієнтація на місцевості (Revizuiri 
central-răsăritene) și Моя Європа (Europa mea). De fapt este o încercare de a 
construi o identitate europeană pe o matrice mitologică a „reconstrucției” 
(modelând așa-numitul „mit habsburgic” cu Galiția ca parte a Imperiului Austro-
Ungar). Cu toate acestea, în conformitate cu opinia lui Marko Pavlîșîn nu este vorba 
nu este doar de un proiect de reconstrucție nostalgic și melancolic, ci de o 
componentă ironică de  demonizare a spațiului reconstruit. De exemplu, în romanul 
Douăsprezece inele și culegerea de eseuri Dezorientare la fața locului cercetătorul 

                                                 
1 L. Mușketîk, У пастці, Kiev, Ukrainski pîsmennîk, 1994, p.156. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

75 

 

 

 

arată că scriitorul înlocuiește treptat vraja nostalgică a Europei Centrale ca utopie 
culturală pierdută pentru totdeauna și se concentrează pe o europenizare activă, 
mai responsabilă și reformistă, constată o revenire la sine nu numai în opoziție cu 
Celălalt, ci și construirea  meticuloasă a identității cu ajutorul surselor autentice și 
originale1. 

Specific pentru Andruhovîci este topografia mitologică (în combinație cu 
crearea conceptului de istoricitate), ca urmare a necesității de a stabili limitele 
spațiale ale existenței ca trăsătură a propriei viziuni. Acest lucru îl ajută să modeleze 
propria variantă de poziționare a ordinii mondiale și poziționarea individului și a 
națiunii în lume. Melancolia care se remarcă în scrierile lui Andruhovîci se explică 
prin conștientizarea problemelor culturale și istorice naționale. Spre deosebire de 
reflecțiile științifice (și cu excepția Revizuirilor central-răsăritene) în care Europa 
este în mod clar împărțită într-o Europa Centrală, de Est și de Vest, care sunt tratate 
în diferite sfere temporale, reflectarea artistică nu dezvoltă aceste tendințe, de cele 
mai multe ori intervine o altă schimbare semantică: Europa, în general, este 
identificată cu lumea (Europa reprezintă lumea, iar crucială pentru explicația 
artistică a ordinii mondiale este opoziția Ucraina – Ceilalți, și nu Ucraina – Europa).  

În timp ce în colecția de eseuri Dezorientare la fața locului Europa este 
privită cu euforie, optimism și credibilitate, în romanul Douăsprezece inele autorul 
inserează dezamăgirea și meditația. Printr-o combinare a accidentalului, a 
carnavalescului, a poeziei și a umorului negru, Andruhovîci subliniază și dezvăluie în 
romanul său stereotipurile estice și vestice, pune pe tapet miturile vechi și noi 
pentru a face o revizuire și o reinterpretare a acestora. Stilul romanului este subtil și 
aparent de neînțeles, iar întreaga acțiune pare absurdă și comică, ciudată și 
incredibilă, confuză și halucinantă. Numai după o perioadă de timp după citirea 
cărții  efectul celor citite se face resimțit și reies mesajele în care rolul Occidentului 
devine mai clar.  Aluziile și referințele lui Andruhovîci pot fi interpretate ca o parte a 
unui puzzle, care, împreună cu imaginile Europei centrale, capătă o componentă 
politizată. Cu ajutorul protagonistului, fotograful austriac Karl-Joseph Zumbrunnen, 
autorul personifică istoria Galiției în prezent dar, și ignoranța Europei de Vest: Karl-
Josef Zumbrunnen se întoarce mereu în Ucraina fără să cunoască limba ucraineană 
și fără să conștientizeze motivul pentru care se întoarce mereu.  

                                                 
1 Європейська меланхолія. Дискурс українського окциденталізму, Кiev, Stilos, 2008, p.71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

76 

Pentru a explica mai clar și mai detaliat motivele protagonistului său, 
Andruhovyci descrie în detaliu arborele genealogic al eroului principal:  „Întru totul  
credibil pare însă faptul că prima sa călătorie ucraineană, Karl-Josef a înfăptuit-o sub 
influența mitului de familie despre străbunicul său, un șef de ocol silvic fanatic de 
activ din Vorohta, mutat ulterior cu serviciul la  Ciortopole”1.  

Cu toate că a efectuat multiple călătorii și în ciuda gândirii sale analitice și 
profunde, Karl-Josef nu a înțeles nici Ucraina ca țară, nici ce se întâmpla în această 
țară. Ucraina a rămas pentru el terra incognita, un loc exotic atât de „diferit” în 
comparație cu „patria sa europeană”. Astfel, melancolic, dar și critic, Andruhovîci 
sugerează că soluția ar fi menținerea și promovarea propriei identități pentru 
crearea unor valori proprii, care pot desigur să coincidă cu valorile europene, dar 
trebuie să se „nască” pe teren ucrainean, valori în care ucrainenii să creadă cu 
adevărat, nu doar să fie preluate dintr-o altă cultură și civilizație. 

Această abordare este specifică și prozei Oxanei Zabujko care, în Studii de 
teren despre sexul ucrainean, dezvoltă tema „patriotismului masochist”, explicată 
prin absența  ucrainenilor în lume și dorință corespunzătoare de a se opune, de a se 
autodefini, de a se autoidentifica ca națiune față de lume în general, nu neapărat față 
de Europa. Astfel autoarea nu se concentrează să își stabilească componentele 
identității  exclusiv față de Europa. „Apartenența la neființă”, conform O. Zabujko, 
este determinată de alegerea ucrainenilor: o „alegere între neființă și realitatea, care 
ucide”. Apartenența la neființă înseamnă nu numai incapacitatea de integrare, dar și 
transformarea treptată a unei identității proprii în „nimic”, deoarece  te privează de 
dialogul cu Ceilalți și astfel se pierde posibilitatea de autodefinire.  

 
Acceptând totul dintr-o dată cu toate inconveniențele, iar tu erai capabilă de așa ceva 
pentru că obosiseși sa mai iubești lumea singură, fără a avea un loc al tău, să treci 
anonimă și necunoscută și să răspunzi la aceleași întrebări: „Where ar you from?”, 
„Ukraine?”, „Where is that?”[…] Ai obosit să nu mai aparții acestei lumi, să te întorci 
acasă, iar acasă te așteaptă o tară nenorocită și tembelă.2  

 
Acest sentiment persistent transmis de el, care m-a doborât în final: cum că totul este 
posibil, pentru că juca fără reguli, mai exact după propriile sale reguli… El era propriul 
land of opportunities, iar între opportunities nu exista nimic prevăzut pentru viitor – în loc 
să  se rupă și să renunțe la acea eternă apartenență la neființa ucraineană3.  

                                                 
1  I. Andruhovîci, Douăsprezece inele, Ed. Rao, București, 2010, p. 14. 
2 O. Zabujko, Studii în teren despre sexul ucrainean, Ed. Art, București, 2008, p.37. 
3 Idem, p. 38. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

77 

 

 

 

 
Motivația ontologică a mitului occidental este relevată de protagonista 

romanului, astfel nerealizarea națiunii în istoria universală și orientarea 
permanentă spre Occident sunt fenomene interdependente: 

 
Europa a reușit să ne contamineze cu febra tulbure a dorinței de individualism și 
credința în propriul „eu pot!”, însă noi nu am creat niciodată fundamentul pentru 
realizarea lui și structurile de legătură care să fixeze și să mențină acest „eu pot”, am 
reușit doar să transformăm în zile  secolele de istorie și, de aceea, acest „eu pot!” 
ucrainean este izolat și lipsit de forță1.  

 
Operele scriitorilor postmoderniștii se învârt în mod constant în jurul 

câmpului gravitațional al occidentalismului, însă imaginea Europei prefigurată în 
proză "nu constă într-o imagine completă, rămânând un simplu set de fragmente"2, 
reflecții ocazionale, mituri culturale. 

Tatiana Maliarciuk își construiește viziunea sa despre Europa sub formă de 
mozaic, Europa reprezentând culoare, fericire, autosuficientă și vis. Pentru toată 
lumea, spune autoarea, Europa reprezintă un anumit set de valori umane obligatorii, 
nu doar orașe și peisaje. Europa este libertatea pe care oamenii care o creează; sunt  
istorii concrete de viață și fapte. Pentru că cel mai mult acum Europa se mândrește 
cu libertatea, care  depinde nu numai de la mine, ci de la mulți alții care vor sau nu 
vor să mi-o dea. Prin urmare, Europa  este o înțelegere a  diferitor ideologii și tradiții 
diferite, la intersecția cărora se naște libertatea fiecăruia. „Acesta este Europa pe 
care am primit-o ca moștenire. Nu am altceva de făcut decât ca să cred în ea, până 
vor veni schimbări, am ce să iubesc la ea"3.  

Descriind imaginea ideală a Europei, Maliarciuk susține eurocentrismul său 
prin geografia Ucrainei, subliniind în mod constant că teritoriul ucrainean a fost 
întotdeauna parte a continentului, nu numai din punct de vedere cultural, dar chiar 
din punct de vedere istoric.  

O viziune ironică a  conceptului simbolic al Europei și „culturii occidentale în 
calitate de ideal de neatins" este oferită de Serhii Jadan în nuvela Берлін, який ми 

                                                 
1 Idem, p. 27. 
2 Європейська меланхолія, p.70. 
3 T. Maliarciuk , Покажи мені свою Европу, і я скажу, хто ти, în „Krîtîka”, 2007, părțile 1-2, pp. 9-10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

78 

втратили (Berlinul pe care l-am pierdut). Ignorarea conceptelor culturale, a 
memoriei, a percepției selective a realității,  contribuie la formarea unui alt tip de 
percepție a identității europene „ei sunt la fel ca noi”, care poate fi interpretat ca 
rezultat al mecanismelor unificatoare a globalizării. „Noua Europă” pentru Jadan 
este o „casă pentru persoanele fără adăpost”, întruchiparea unui amestec de 
eclectism și imigranți. „Am văzut deja  curvele, am văzut un drogat, am avut chiar 
timp să salut câțiva vecini turci [...]. Mă întreb dacă pe aici chiar sunt nemți?”1 

Așadar, imaginea scriitorului despre Europa este asociată cu globalizarea 
„cultura de masă și amenințările sale”, imaginea fiind neatractivă, simplificată, 
expunând transformarea istorică a nucleului occidental. 

În paradigma „antisistemică” de organizare socială și spațială a existenței 
individuale pentru Jadan factorul decisiv îl reprezintă autorealizarea spirituală 
independentă, sensul de împlinire a vieții, care nu poate fi limitat spațial de 
marcherii mitului „european”, „asiatic”, „național”: „Spațiul nu se împarte în spațiul 
propriu și spațiu străin, spațiul este fie liber fie controlat, înțelegi? Sincer mă doare 
în cot unde trăiesc, important este cum trăiesc”2.  

Având în vedere că intriga nuvelei se referă la conflictul cunoștințelor 
culturale și percepția directă a Occidentului, negarea declarativă a naratorului a 
diferențelor esențiale mentale și culturale și afirmarea globalizării (chiar „Berlinul 
pierdut” este un simbol al Babilonului biblic) are o funcție mitologică. Serhii Jadan 
subliniază asimetria dihotomilor tradiționale (European – național, eu – Celălalt) 
oferind valoare uneia dintre poziții, care sunt în mod imanent în opoziție (deși, 
aparent autorul le unifică) imaginile Ucrainei și a Europei rămânând într-un context 
al discursului antioccidental. Salvarea în fața asimilării culturale  este indicată de 
Jadan prin existența memoriei: politică, estetică, istorică, socială, personală. 
Memoria istorică este un semn al identității, al creației: „cu o tonalitate caldă, 
generoasă, Jadan creează un catalog al memoriei, care include peisajele urbane din 
copilărie laolaltă cu gunoiul de muzeu al vieții sovietice. Dar realitatea din trecut 
cauzează recunoștință și respect, nu dispreț și ironie, pentru că acolo, adânc în 
istorie, se ascunde misterul iubirii filiale care ne dă putere și inspirație să trăim 
acum"3.  

Într-o anumită măsură, opinia publică ucraineană cu privire la Europa este  
exprimată de  Lyubko Deresh în eseul său, 3D для Європи (3D pentru Europa). 
                                                 
1 S. Jadan, Біг Мак та інші історії : книга вибраних оповідань, Harkov, Folio, 2011. 
2 Idem, p.257. 
3 L. Berezoviciuk, Творчий портрет Сергія Жадана, http://www.liter.net/=/Zhadan/bereza.html 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 
 
 

Romanoslavica vol. LII, nr.1 
 
 

 

 

 

79 

 

 

 

Această percepție a „străinului", care este obiectul identificării sau asimilării 
culturale și spirituale,  percepția antagonistă a Ucrainei față de Europa, accentuată 
de autopercepția umilitoare a sinelui, este nivelată până la urmă de  admiterea finală 
a ucrainenilor în comunitatea europeană. „Lumea [...] cere schimbări de la noi, 
societatea europeană...”1.  

Încorporând Ucraina în contextul „limitelor” între Est și Vest acționează în 
conștiința receptorului nu numai conceptul de marginalitate, dar și sistemul „Eu – 
Celălalt”, care permite separarea mentală de problema exprimată de autor a „aroganței 
europene": „Europa este mare, Asia și mai mare, iar Ucraina este  mică și 
disproporționată în raport cu acești giganți. Eu sunt ucrainean, și părerea mea despre 
procesele continentale sunt la fel de neimportante și marginale, ca și poziția țării mele"2. 

Percepția constantă stereotipă a imaginii Europei este cea a burgheziei, a 
autosuficienței, sațietății, păcii, calmului, încrederii în sine: „Vestul european este 
limitat de dimensiunea îndestulării și, scuzați-mă, a autosuficienței tâmpe”3.  

Acesta este un spațiu bidimensional „plat”, nepotrivit să aibă o reacție adecvată 
a schimbărilor din lume. Liubko Dereș subliniază imposibilitatea izolării, autoexcluderea 
din procesele globale, perspectivele de conservare a opiniilor cu privire la evenimentele 
mondiale de astăzi, dar toate acestea  continuă să fie afișate de purtătorii de cuvânt ai 
comunității europene, ignorând ceea ce este evident din exterior, adică absență 
stabilității de durată (efectul „timpului oprit”), spre deosebire de incertitudinea totală 
într-un viitor plin de amenințări. Acest tip de percepție a imaginii Occidentului de către 
scriitori, nu este unul ironic și melancolic, ci „grav” și „realist”, este cel mai reprezentativ 
pentru percepția publică, mitologizată în esență, care aparține paradigmei occidentale. 

În general, imaginea Europei nu deține funcția de bază în niciuna dintre operele 
analizate/ Nefiind în prim plan, de cele mai multe ori Europa este prezentă fragmentar 
și episodic. La anumiți scriitori imaginea Europei are accente mitologice a paradisului 
pierdut sau a visului pierdut, pe când alți scriitori au percepția ironico-satirică a mitului 
occidental. În absența unei percepții necritice și lipsa identității proprii,  izolarea în 
dimensiunea „post-” – occidentalizarea Ucrainei ar fi un  fenomen „nu mai puțin 

                                                 
1 I. Andruhovîci, L. Dereș, L,S. Jadan,  Трициліндровий двигун любові, Harkov, Folio, 2009, p.75. 
2 Idem, p 58. 
3 Idem, p.57. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București



 
 
 
 

Romanoslavica LII nr.1 
 
 

  

80 

distructiv, ca sovietizarea”1. Astfel repulsia și atracția pentru europenitate sunt 
considerate de scriitori ca manifestări dihotomice necesare pentru procesul de 
construire a unei identități culturale proprii în oglinda metafizică a Europei, pe de altă 
parte atracția europeană este explicată de efectele provocate de trecutul totalitar. 

 
 
 
Bibliografie 

 
Andruhovîci, I., Douăsprezece inele, Ed. Rao, București, 2010 
Andruhovîci, I., Дезорієнтація на місцевості, Lileia-NV, Ivano-Frankivsk, 2006 
Andruhovîci, I., Stasiuk, А А., Моя Європа, Lvov, Klasîka, 2000 
Berezoviciuk, L., Творчий портрет Сергія Жадана, http://www.liter.net/ 

=/Zhadan/bereza.html 
Grițenko, O., «Своя мудрість»: Національні міфології та «громадянська релігія» в Україні, 

Кiev, UȚKD, 1998 
Hundorova, Tamara, Меланхолія по дорозі в Рим, або дискурс українського 

окцидетналізму, în „Evropeiska melanholia: diskurs ukrainskoho okțîdentalizmu”, Ediția 1, Teoretîcni 
Revizii, Kiev, Stilos, 2008, pp.5-44 

Hundorova, Tamara, Постколоніальний меланхолійний ressentiment în „Evropeiska 
melanholia: diskurs ukrainskoho okțîdentalizmu”, Ediția 1, Teoretîcni Revizii, Kiev, Stilos, 2008, 
pp.103-117 

Jadan, S.,  Біг Мак та інші історії : книга вибраних оповідань, Harkov, Folio, 2011 
Maliarciuk, T., Покажи мені свою Европу, і я скажу, хто ти, „Krîtîka”, 2007 
Movcean, Raisa, «Європа і ми»: Колізії та особливості українського окциденталізму 1920х 

років, în „Slovo i ceas”, nr.1, 2009, pp. 3-16 
Mușketîk, I., У пастці, Kiev, Укр. письменник, 2004  
Pahliovska, Oksana, Українська культура у вимірі «пост»: посткомунізм, постмодернізм, 

поствандалізм, în „Suceasnisti”, nr.10, 2003 
Tarnașînska, Liudmîla, …Чи ідеал вічної Європи є нашим ідеалом …?, în „Evropeiska 

melanholia: diskurs ukrainskoho okțîdentalizmu”, Ediția 1, Teoretîcni Revizii, Kiev, Stilos, 2008, 
pp.118-127 

Tarnașînska, Liudmîla, Презумпція доцільності: Абрис сучасної літературознавчої 
концептології, Kiev,  Ed. Kievo-Mohileanska Akademia, 2008 

Țîjevski, K., Центрально-східна Європа 1994 року, Або як бути собою, „Suceasnisti”, nr.3, 1995 
Zabujko, O., Studii în teren despre sexul ucrainean, București, Ed. Art, 2008  
 
Європейська меланхолія: дискурс українського окциденталізму, seria Teoretîcni Revizii, 

ediția 1, Kiev, Stilos, 2008  

                                                 
1 O. Pahliovska, Українська культура у вимірі «пост»: посткомунізм, постмодернізм, 
поствандалізм, „Suceasnisti”, 2003, nr.10, p.84. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:36:23 UTC)
BDD-A27207 © 2016 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

