
 90

 
 

 
Islamul în atenţia unor scriitori români 

“vechi” şi premoderni 
 

  Lect. univ. dr. Valeriu MARINESCU 
  
 
Conform Dicţionarului religiilor (autori: Mircea Eliade şi Ioan Petru 

Culianu), cuvântul islam provine din a patra formă verbală a rădăcinii slm: 

aslama (“a se supune”) şi înseamnă “supunere (faţă de Dumnezeu)”; muslim 
(musulman) este participiul activ al verbului şi înseamnă “(cel) care se 
supune (lui Dumnezeu)”. Cuvântul musulman este preluat de limba română 
din franceză. 
 Una dintre cele mai importante religii ale omenirii, islamul este 
astăzi întâlnit pe toate continentele, dominând Orientul Mijlociu, Asia Mică, 
regiunea caucaziană, Asia de Sud şi Indonezia, Africa de Nord şi de Est. 
Termenul islam desemnează religia monoteistă care are la bază Coranul şi al 
cărei profet este Muhammad. Prin extensie, cuvântul islam se referă şi la 
întreaga civilizaţie (cu un cadru legislativ unic, cu structuri politice 
specifice, cu tradiţii sociale şi morale) care se revendică de la această religie.  
 Islamul – atrage atenţia Nadia Anghelescu – nu trebuie numit 
“mahomedanism”, întrucât, în ochii musulmanilor, Muhammad este un om 
ca toţi oamenii, un om căruia i s-a încredinţat Mesajul şi care constituie, prin 
întreaga sa comportare, un exemplu demn de urmat pentru credincioşi. Iată 
de ce – explică reputata specialistă – cuvântul mahomedan, care circulă şi în 
limba română, ca şi în alte limbi, cu sensul de “adept al islamului”, nu are 
un echivalent arab, pentru simplul motiv că islamul nu este considerat 
“religia lui Mahomed”, cum apare, în mod greşit, definit de unele dicţionare. 
Ca şi mahomedanism, mahomedan este construit în Europa după modelul lui 
creştin, prin identificarea abuzivă a rolului lui Muhammad pentru islam cu 
cel al lui Hristos pentru creştini. Muhammad este, prin urmare, un 
transmiţător şi orice analogie cu persoana lui Iisus Hristos din creştinism 
este contrară spiritului religiei islamice. Iisus este prezent în textul coranic 
ca unul dintre profeţi, fiul Mariei, trimis pentru a continua Revelaţia pe care 
vine să o desăvârşească Muhammad. 
 Pentru mulţi europeni, islamul, venit în urma creştinismului, apare 
fie ca o continuare directă a acestuia, deci inutil, fie ca o negare totală a 
mesajului creştin. Muhammad (Mahomed), considerat purtător al unei false 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 91 

profeţii, este încărcat cu toate viciile şi, în primul rând, cu cel al 
senzualismului exacerbat pe care l-ar extinde şi asupra religiei pe care o 
propovăduieşte (1).  

O imagine izvorâtă din viziunea medievală asupra islamului este cea 
a fanatismului şi a violenţei pe care acesta le poartă cu sine. Cuvintele din 
Coran “Ucideţi necredincioşii oriunde s-ar afla” reprezintă, din perspectiva 
creştinilor, suprema dovadă a caracterului eminamente agresiv al religiei 
islamice. “Războiul sfânt” (jihad-ul) trebuie purtat împotriva popoarelor 
necredincioase, învecinate cu “teritoriul Islamului”. Înainte de începerea 
luptei, însă, acestea trebuie îndemnate să se convertească; dacă acceptă, fac 
parte din comunitate, iar în caz contrar, sunt cucerite prin forţă sau după 
capitulare. În prima situaţie, conducătorul are puteri nelimitate asupra 
prizonierilor de război, iar bunurile confiscate constituie prada ce se 
distribuie soldaţilor. În cazul capitulării, evreii şi creştinii, în calitatea lor de 
“oameni ai cărţii”, se bucură de un statut privilegiat şi îşi păstrează libertatea 
de exercitare a cultelor, plătind un impozit pe cap de om. Aceşti protejaţi 
mai sunt datori să plătească un impozit funciar (rom. haraci), pentru 
bunurile imobiliare ce le rămân, şi sunt supuşi anumitor obligaţii şi 
interdicţii (contribuie la întreţinerea armatelor musulmane, nu au voie să 
poarte arme etc.).  

Ţările Române au luat contact cu islamul încă de la sfârşitul 
secolului al XIII-lea, mai ales ca urmare a luptelor pentru apărarea fiinţei 
naţionale şi a religiei ortodoxe strămoşeşti. Specialiştii susţin că poziţia faţă 
de islam în Ţările Române urmează poziţia Occidentului european faţă de 
acesta, motiv pentru care vom găsi reflectate în scrierile româneşti etapele 
traversate de Occident în modurile de abordare şi de înţelegere ale acestei 
religii, începând cu polemica violentă din Evul Mediu şi terminând cu 
încercările de iniţiere a unui dialog creştino-islamic din a doua jumătate a 
secolului al XX-lea, pe baza respectului pentru credinţa celorlalţi (2). 
 Din păcate, la început de secol (al XXI-lea) şi de mileniu (al III-lea), 
optica europenilor asupra islamului pare să se întoarcă în Evul Mediu, ca 
urmare a numeroaselor atentate revendicate de grupările teroriste islamice 
(ecouri puternice au avut în întreaga Europă atentatele cu bombă din 
capitala Marii Britanii, Londra, de la 7 iulie 2005) şi ca urmare a răpirilor şi 
a sângeroaselor execuţii petrecute în Irak în special după căderea regimului 
Saddam Hussein. De-a lungul timpului, postul de televiziune Al-Jazeera 
(înfiinţat la 1 noiembrie 1996, puţin cunoscut până în 2001, dar devenit în 
prezent principala sursă de informare din lumea arabă şi, în acelaşi timp, 
principala sursă de informare a guvernelor ţărilor implicate în coaliţia 
multinaţională din Irak), a fost, voit sau nu, “purtătorul de cuvânt” al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 92

teroriştilor irakieni, prezentând imagini care au impresionat profund opinia 
publică internaţională. Însă islamul nu trebuie – şi nici nu a fost, de-a lungul 
veacurilor, – înţeles doar ca o ideologie a unui imperiu care a zdruncinat din 
temelii omenirea, în primul rând deoarece el s-a dovedit un adevărat 
promotor de civilizaţie şi de cultură.  

În articolul de faţă, voi încerca să pun în lumină viziunea românilor 
asupra islamului, luând ca martori doar – din cauza spaţiului limitat – câţiva 
dintre scriitorii noştri vechi şi premoderni.  

În operele unor cronicari precum Macarie, Eftimie, Azarie, Grigore 
Ureche, Miron Costin, Ion Neculce, Radu Popescu, Radu Greceanu, ca 
urmare a condiţiilor istorice şi politice, musulmanii au ca principală trăsătură 
agresivitatea, brutalitatea haotică cu care ei au atentat la valorile unei 
civilizaţii ce întruchipa ordinea, cosmosul organizat de Dumnezeu. Modul în 
care noi, creştinii, i-am privit, în Veacul de Mijloc, pe închinătorii lui Allah a 
fost analizat cu meticulozitate de acad. Dan Horia Mazilu în excepţionala sa 
lucrare Noi despre ceilalţi. Fals tratat de imagologie. Reţinem de aici că, 
pentru români, legea (adică ortodoxia) s-a suprapus, timp îndelungat, peste 
ideea de identitate. 

Grigore Ureche evocă o epocă de mari frământări, în care oamenii 
umblă “cu dzilele-n mână”; Moldova se defineşte ca o ţară “mişcătoare şi 
neaşezată”, aflată în “calea răotăţilor”, din cauza cărora “de multe ori să 
făcea războaie ca să să apere ţara şi pământul său”. Frica de turci se 
dovedeşte frecventă în cronică, afectându-i deopotrivă pe voievozi şi pe 
oamenii de rând; otomanii “în toate părţile fulgera şi tuna cu trăsnetul 
armelor, vărsând sângile creştinilor şi stropşindu volnicia tuturora, 
înmulţindu legea lui Moamet cea spurcată”; ei sunt “de Dumnezeu lăsaţi 
certarea creştinilor şi groază tuturor vecinilor de prinprejur” – în limba 
română veche, a certa însemna a pedepsi, a sancţiona nişte păcate, păgânii 
nefăcând altceva decât să înfăptuiască decizia divinităţii. 

Ion Neculce îl caracterizează pe vizirul Gin Ali-paşa în felul 
următor: “Acesta era un păgân rău, turbat şi mare sorbitoriu de sânge asupra 
creştinilor. Nu-i trebuia lui daruri sau rugăminte. Acesta au omorât pre 
Brâncoveanul-vodă cu copiii lui. Numai nu i-au ajutat Dumnezeu că ş-au 
luat şi el plata, că i-au luat tată-său, diavolul, sufletul”. Nici Radu Greceanu, 
cronicar muntean, nu se lasă mai prejos: “Suliiman-împărat […] au arsu, au 
robit, precum le iaste obiceiul lor […] şi multe vărsări de sânge au făcut în 
creştini atuncea turcii”. De altfel, la acest cronicar, în câmpul semantic al 
cuvântului “turc / turci”, se înscriu termeni precum “păgân rău”, “vrăjmaş 
creştinilor”, “trufaş”, “blestemat”, “nebun şi rău”, “om nebun, rău şi lacom”, 
“lupi răpitori”, “stingători de ţări”, “lacomi păgâni”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 93 

Încă de la sfârşitul secolului al XVII-lea, îngrijorată de ascensiunea 
Porţii în Europa, lumea românească trăia o adâncă nelinişte. Pentru Antonio 
Maria del Chiaro, Moldova şi Muntenia erau “două corăbii plutind pe o 
mare furtunoasă”. Şi Nicolae Mavrocordat era impresionat: “Am pus 
piciorul în Moldova cea zguduită de grele suspine, stropind cu lacrimi 
pământul ei […] ; casele le-am văzut, pe unele lipsite de locuitori, pe altele 
nimicite prin foc şi prefăcute în cenuşă; sfintele lăcaşuri cele mai multe din 
temelie răsturnate şi ajunse pradă turbării tătărăşti […]. Cum crezi că am 
fost atinşi, Prea Sfinte Părinte – [e vorba despre Hrisanth Nottaras] – printr-
o aşa de prea amară privire? Până în fundul inimii am fost sfâşiaţi şi deodată 
scăldaţi în lacrimi, de mâhnire am fost rupţi…”. Ştefan Lemny, socotind anii 
de pace şi pe cei de război din veacul al XVIII-lea, observă că lumea 
românească a trăit, până la 1821 – an când, conform celor mai mulţi istorici, 
se sfârşeşte epoca medievală şi începe istoria modernă a neamului nostru –, 
sub ameninţarea directă a armelor aproape cincizeci de ani. Ţinând cont că 
Poarta, spre a-şi asigura controlul mai temeinic în Principate, a întreţinut 
instabilitatea domniilor, Ştefan Lemny numeşte secolul XVIII românesc, 
sub raport politic, “epoca efemeridelor” (3). 

Antiotoman convins, mitropolitul Antim Ivireanul (canonizat peste 
veacuri de Biserica Ortodoxă Română) zugrăveşte, într-un tablou 
apocaliptic, opresiunea turcească: “Norii ce negresc văzduhul, fulgerile ce 
orbesc ochii, tunetile ce înfricoşază toată inima vitează sânt întâmplările 
cele de multe feliuri, neaşteptate pagube, înfricoşările vrăjmaşilor, 
supărările, necazurile ce ne vin de la cei din afară, jafurile, robiile, dările 
grele şi nesuferite carele le lasă Dumnezeu şi ne încungiură, pentru ca să 
cunoască credinţa noastră şi să ne vază răbdarea”.  

Unul dintre efectele negative ale contactului cu islamul îl reprezintă 
renunţarea la credinţa strămoşească ortodoxă şi, implicit, trecerea la 
mahomedanism (problema trecerii de la creştinism la islam a fost şi este 
privită cu oarecare îngrijorare de către închinătorii lui Hristos pretutindeni 
în Europa). Este cazul fiului domnitorului Petru Rareş, Iliaş, pe care Grigore 
Ureche îl caracterizează printr-un proverb (“dinafară se vedea pom înflorit, 
iară dinlăuntru lac împuţit”) ilustrativ pentru următoarele fapte: “…avându 
lângă sine sfetnici tineri turci, cu carii zioa petrecea şi să dezmierda, iar 
noaptea cu turcoaice curvind, din obiceele creştineşti s-au depărtat. În 
vedere să arăta creştinu, iară noaptea în slobozenie mahmetenească să 
dideasă”. Nici cronicile de peste Milcov nu rămân indiferente la o asemenea 
ticăloşie; iată ce putem citi în Cronica Bălenilor: “să dăzmierda cu turci 
tineri, cu turcoaice tinere… […] Mai apoi au lăsat domnia şi el s-au dus la 
împăratul Suleiman, de au priimitu legea lui Mahmethu, lepădându-să de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 94

Hristos, gândindu-să că va dobândi cinste mare de la împăratul. Ci mai apoi 
rău s-au înşelatu, că după ce s-au turcitu, apucându-l şi îndulcindu-l cu bine, 
l-au pus la Dârstor, nume puindu-i Mahmet. Nici într-acea boierie ce-i 
dedeasă împăratul n-au trăit multă vreme şi îndelungată, ce după doi ani, 
îmbucându-l mulţi din nepriiatenii lui cu multe cuvinte rele cătră împăratul, 
au căzut la închisoare, că au trimis împăratul de l-au legat şi i-au luat toată 
avuţiia. Şi decii l-au trimis peste mare la Brusa, de l-au închis. Mai apoi, de 
inimă rea, peste scurtă vreme au murit şi rău ş-au dat sufletul său în mâinile 
diiavolului, în legea turcească”. 

Episcopul Romanului, Macarie, vede în Iliaş un anti-model de domn: 
viclean, uneltitor, tiran, necredincios, ucigaş, imoral; dar să-i dăm cuvântul 
lui Macarie: “O dragoste, o soare, cum ai putut răbda o astfel fără de lege, 
pe cel ce-a batjocorit pe Hristos, care a fost înşelător al creştinilor, care a 
fost încătuşat la minte de înşelători, de trei ori nenorocitul, cel care s-a dat 
blestematului Mahumet al turcilor, căruia şi numele l-a primit, precum şi 
diavolului”. 

Acelaşi caz de abjurare este surprins de către egumenul Mănăstirii 
Căpriana, Eftimie, în următorii termeni: Iliaş “a început, neruşinatul, să se 
înfrâneze de la vin şi de la carnea de porc şi ce să spun mai mult, s-a arătat 
potrivnic întru toate binecinstitoarei noastre credinţe creştineşti şi 
pravoslavnice. Sfintele icoane, chipul lui Hristos şi al Preasfintei Născătoare 
de Dumnezeu şi ale tuturor sfinţilor le numea idoli, el care era idol al 
necredinţei şi prieten cu diavolul. Pe preoţi şi pe diaconi îi ura, pe călugări îi 
numea vrăjmaşi şi diavoli, el care dintru început era fiul şi moştenitorul 
diavolului ucigător de oameni, şi multe alte hule şi batjocore împotriva 
credinţei noastre ortodoxe [...]. Miercurea şi vinerea şi în cele patruzeci de 
zile, adică în postul mare, mânca carne, ca şi în celelalte sfinte posturi […], 
apoi s-a purtat atât de neruşinat, de parcă era un câine turbat şi cuprins de 
farmece”, turcindu-se în cele din urmă, cu ajutorul unui anume Hadâr. Mai 
mult, se jură “cu mâinile pe cinstita cruce înaintea întregului popor” că 
iubeşte şi crede în legea creştinească, însă, “în noaptea următoare a sfărâmat 
acea cruce, pe care jurase, şi a aruncat-o în privată”.  

Opere monumentale despre islam ne-a lăsat Dimitrie Cantemir, cel 
mai bun orientalist al Europei, care a intrat în toate enciclopediile mari ale 
lumii ca autor al Istoriei Imperiului Otoman (Historia incrementorum atque 

decrementorum aulae Othomanicae). Autorul atrage atenţia asupra felului în 
care musulmanii au preluat teze ale religiei creştine cu intenţia de a o 
răsturna (Coranul vorbeşte despre o dublă natură a Profetului, după pilda 
dublei naturi a lui Hristos). Mahomed este numit “pui de năpârcă”, 
“părintele minciunii”, “fiul întunecimilor”, “diavol întrupat”, “laţul lui 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 95 

Satan”, “gură a iadului”, “tiranul ucigaş de suflete”, “ocară a lumii”, “fala 
musulmanilor”. Dacă Biblia se prezintă pentru creştin ca o aspiraţie a 
salvării pe calea spiritului, Coranul pune simţurile la baza celor sfinte.  
 În Descrierea Moldovei, Cantemir analizează o serie de credinţe 
populare în legătură cu înmormântarea. Acestea, observă autorul, au o serie de 
aspecte comune regăsite în cele două religii: creştină şi musulmană. Astfel, 
turcii, ca şi românii, cred că sufletul mortului nu-şi găseşte odihnă decât după 
40 de zile. În ambele cazuri, provenienţa acestor credinţe este religioasă.  

O operă monumentală despre islam, considerată ca prima lucrare de 
islamologie românească în adevăratul sens al cuvântului, este Sistemul sau 

întocmirea religiei muhammedane. În intenţia autorului, lucrarea trebuia să 
cuprindă două părţi: una tratând despre fundamentele religiei islamice şi 
despre cultura pe care a generat-o ea, iar cea de-a doua prezentând 
organizarea şi instituţiile principalului stat musulman, Imperiul Otoman. 
Cantemir se referă la această lucrare sub titlul ei complet, De 

muhammedana religione, deque politico musulmanae gentis regimine. 
Sistemul… reprezintă prima ei parte şi cuprinde şase “cărţi” ale căror titluri 
sunt: (1) Despre prorocul mincinos Muhammed; (2) Despre Curan; (3) 
Despre Apocalipsul muhammedan, care cuprinde hrisme sau prevestiri 

revelatorii ale pseudoprorocului Muhammed, despre lucrurile ce se vor 

întâmpla înainte de a pieri lumea; (4) Despre teologia muhammedană; (5) 
Despre religia muhammedană; (6) Despre alte rânduieli ale acestei religii.  

După propria mărturisire, făcută în Precuvântare către cititor, 
Dimitrie Cantemir a scris această operă pentru a pune în adevărata lumină 
“această credinţă rea […], această necuvântătoare şi lesnicioasă credinţă” 
care propovăduieşte că “adevărata fericire stă în poftele trupeşti, în dorinţele 
nedomolite, în dezmierdările neînfrânate şi întru îngăduinţa liberă a 
păcătuirii”. În felul acesta, el vrea să pună la îndemâna cititorilor “mai puţin 
iscusiţi în legile şi în cărţile popoarelor orientale” o armă împotriva acestora 
din urmă, pentru ca “să le poată astupa gura cu însăşi nedreptatea lor”. 
Lucrarea ar avea, aşadar, scopuri polemice, fapt ce pune sub semnul 
îndoielii obiectivitatea autorului. El se angajează să scrie “ce se povesteşte şi 
se crede la acele popoare barbare […] fără născociri, fără blam, fără adăugiri 
şi fără vreo scădere”, iar cercetătorii au remarcat că Dimitrie Cantemir este 
pătruns fie de un sentiment de simpatie faţă de subiectul său (Ştefan 
Ciobanu), fie că, dimpotrivă, “atitudinea autorului este aceea a unui 
adversar, nu al poporului turc faţă de care are simpatie, ci al cârmuirii şi al 
principiilor religioase şi politice ale acestei cârmuiri” (P. P. Panaitescu). 
Pentru îndreptăţite motive, obiective şi subiective, atitudinea lui Cantemir 
faţă de islam a fost, într-adevăr, foarte nuanţată (Virgil Cândea). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 96

În privinţa credinţei musulmane, poziţia autorului român este, fără 
îndoială, aceea a unui creştin: unica religie autentică a fost propovăduită de 
Hristos. Iată de ce, în numeroase locuri, se tăgăduieşte caracterul revelat al 
Coranului, Mahomed este considerat doar un “pseudoprofet” şi se afirmă că 
o serie de învăţături coranice sunt “furate din Scripturile noastre”. Cantemir 
susţine că Biblia a fost folosită în alcătuirea Coranului, fie pentru a prelua 
idei, fie pentru a le respinge. El subliniază, de asemenea, că religia 
musulmană s-a format mai târziu decât cea creştină, preluând o parte dintre 
legendele ei, de pildă aceea a Sfântului Gheorghe (în turcă Cisrelles) care a 
ucis balaurul, sau Cassim Giuri pentru Sf. Dumitru.  

Dar, aşa cum subliniază acad. Virgil Cândea, Cantemir nu se 
mulţumeşte să înfăţişeze islamul ca pe o doctrină (în forma cristalizată de 
Coran şi de teologii musulmani), ci mai degrabă ca pe un fenomen social şi 
istoric, descris după reflectarea doctrinei propriu-zise în mintea şi în 
atitudinile adepţilor din vremea lui. Aşa se explică frecventele semnalări ale 
neconcordanţelor între cuvântul Coranului şi comportarea credincioşilor 
musulmani. Virgil Cândea trage o concluzie: “criticile autorului nostru nu se 
îndreaptă totdeauna împotriva învăţăturii musulmane ca atare, ci adesea a 
felului în care mahomedanii contemporani o ocolesc sau o răstălmăcesc, 
pentru a-şi menaja şi îndreptăţi practici interzise ca vânătoarea, luxul 
vestimentar, camăta, beţia, desfrânarea etc. (4). 
 Prima lucrare originală despre islam scrisă direct în limba română 
apare la aproximativ 70 de ani de la publicarea operelor lui Dimitrie 
Cantemir şi este datorată unei alte personalităţi enciclopedice, cu o vastă 
cultură europeană şi cu profunde cunoştinţe de limba turcă – Ienăchiţă 
(Ianache) Văcărescu. Cartea pe care o am în vedere se intitulează Istorie a 

preaputernicilor împăraţi othomani şi face, printre altele, o prezentare a 
vieţii profetului Muhammad şi a religiei islamice, pentru o mai bună 
înţelegere a manifestărilor social-politice ale Înaltei Porţi. Şi Văcărescu 
socoteşte Coranul drept o compilaţie a tuturor scrierilor sfinte de care 
profetul Muhammad ar fi luat cunoştinţă de la evrei şi de la creştini, în 
timpul călătoriilor lui în Palestina şi în alte părţi. În capitolul introductiv 
despre Coran şi despre islam, autorul notează: “Eu în această istorie ce scriu 
în limba românească, am găsit cu cale de a da idee şi de Moameth şi de 
legea moamethană cititorului, pentru ca să aibă oareşicare ştire de ethica 
credinţii a stăpânirii căriia povestesc.” 
 În Introducere la Istoria othomanicească (Editura Biblioteca 
Bucureştilor, 2001), Gabriel Ştrempel se întreabă ce l-a făcut pe Văcărescu 
să elogieze, în această carte, şirul neîntrerupt de sultani, dintre care cel puţin 
unul s-a făcut vinovat de vărsarea sângelui bunicului său, sfetnicul Ianache 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 97 

Văcărescu, odată cu acela al lui vodă Brâncoveanu şi al fiilor domnului 
muntean. “Putem vedea în el – se întreabă Gabriel Ştrempel – pe un nou 
Critobul din Imbros, singurul dintre cronicarii bizantini care a lăudat şi a 
justificat ororile turcilor şi ale lui Mohamed al II-lea din timpul cuceririi 
Ţarigradului ?”. Evident că problema nu trebuie pusă chiar aşa; Ianache 
Văcărescu a fost un slujbaş credincios al Porţii, având multe legături la 
Constantinopol, însă, la sfârşitul celui de-al XVIII-lea veac, Turcia nu mai 
era văzută, în Moldova şi în Muntenia – ca în secolele precedente – drept 
“iadul pe pământ”.  
 Al. Piru consideră Istoria preaputernicilor împăraţi othomani un 
“interesant memorial diplomatic al unui om învăţat şi umblat” şi laudă 
vocabularul folosit de cărturar, precum şi stilul său. Se îmbină în mod fericit 
numeroasele expresii greceşti şi turceşti cu neologismele de provenienţă 
italiană şi franceză. 
 Istoria… se structurează pe două mari părţi, numite de autor 
“tomuri”; primul are în vedere douăzeci şi trei de “preaputernici împăraţi 
othomani”, iar cel de-al doilea – cinci. Nicolae Iorga sublinia faptul că 
prima parte este scrisă pe scurt (şi o critica pentru faptul că autorul “uită cele 
mai strălucite evenimente din istoria patriei lui şi cântăreţul melancolic al 
stemei muntene, acel care vede planând vulturul roman asupra viitorului 
ţării sale, uită că aici a existat vreodată un Mihai Viteazul”), în timp ce a 
doua este o “bogăţie”. Primul volum furnizează preţioase informaţii privind 
istoria turcilor, iar cel de-al doilea – privind politica europeană a vremii. 

În primul capitol, intitulat Moameth, Ienăchiţă Văcărescu se referă la 
începuturile islamului, religie văzută de el ca un amestec de principii iudeo-
creştine. “Moameth” este numit “dătător sau aşezător şi întemeietor al legii 
şi credinţei moamethiceşti”, devenit din slugă proroc şi “înpărat şi dătătoriu 
d-o lege”. Înainte de a fi fost răspândit cu sabia – precizează autorul –, 
islamul a fost răspândit prin “slobozeniile legii”; de aceea, se afirmă că 
această religie îngăduie pe pământ toate plăcerile şi promite fericirea deplină 
pentru viaţa de apoi. Tocmai această libertate totală a principiilor de viaţă, 
atât de diferite de religia creştină, dar şi, în mare măsură, de cea iudaică, a 
prins în lumea arabă şi a făcut ca foarte repede să crească numărul adepţilor 
Profetului. “Şi aşa dăspre o parte cu slobozenia legii, care hărăzeşte 
credincioşilor ei toate bunătăţile cereşti fără depărtarea plăcerilor lumeşti, 
încă şi aceste bunătăţi cereşti arătate cu înlesnită înţelegere şi la cei fără 
simţire, şi dăspre altă parte cu steag şi cu arme, adecă cu stăpânire, s-a întins 
şi legea, până a fi şase părţi musulmani dân treizeci părţi dă oameni ce s-au 
socotit că sânt în lume şi înpărăţia în trei părţi ale pământului, precum să 
vede, în Asia, Africa şi Europa”. Câteva pagini sunt consacrate apoi 
Coranului, al cărui rezumat se face foarte limpede de către Văcărescu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 98

 Interesant se dovedeşte capitolul intitulat Pântru orânduiala 

otcârmuirii înpărăteşti othomanice, din care aflăm că “stăpânirea 
othomănească iaste legată la legea moamethană ca şi faptele omeneşti, adică 
ethica credinţii, însă dă la Moameth, ce au fostu şi stăpânitor, sau înpărat şi 
prooroc şi dătător dă lege. Deci în şeri şerif, adică în pravila turcească, ce 
iaste alcătuită după coprinderea Curanului nu sânt fetfale numai pântru 
pricinile ethice ale faptelor omeneşti, ci mai vârtosu şi pântru toate 
mijloacele otcârmuirii înpărăteşti ale politiceştilor pricini. Căci nici cerere 
dă dăjdii, nici războiu, nici pace, nici nimic nu să porunceşte fără fetfa, 
adică fără de a scrie pravila şi fără dă a să arăta cu capu dă pravilă dă către 
preaînţeleptul muftiu, adecă şeih islam, cuviinţa pântru care să dă porunca şi 
să arată”. Prin urmare, în pravila turcească, pe lângă poruncile ce sunt legate 
de morală, există şi principii vizând conducerea comunităţii; musulmanii 
“sunt datori să fie suppuşi legii şi poruncilor ce să dau după lege; dă aceia 
fără coprinderea legii poruncă nu să dă pântru nici o pricină”. 

Majoritatea versurilor compuse de Văcărescu la adresa sultanilor 
prezentaţi sunt osanale foarte acordate, poetul muntean dovedind din plin că 
are vocaţia elogiului (epocile de criză au favorizat fenomenul de 
personalizare a puterii). Sultanul Mehmed I, de pildă, este glorificat de 
Văcărescu pentru faptul că, închinându-i-se Ţara Românească la 1418, a 
hotărât ca principatul să-şi păstreze obiceiurile şi rânduielile; nu se permitea 
construirea de geamii pe teritoriul românesc, iar dacă un creştin trecea la 
islam, acela îşi pierdea toată avuţia şi trebuia să-şi părăsească ţara.  

Gabriel Ştrempel, în introducere la ediţia pe care o propune 
cititorilor în 2001, notează: “Ianache a fost o mare personalitate a lumii 
vechi româneşti. A fost printre puţinii români, alături de spătarul Nicolae 
Milescu şi de Dimitrie Cantemir, care a jucat un rol diplomatic de primă 
strălucire în contextul european. Ianache Văcărescu i-a slujit pe turci, dar 
concepţiile sale politice şi manierele sale de a acţiona erau occidentale. Iar 
în adâncurile conştiinţei sale a rămas creştin şi nu a regretat succesele 
militare ale creştinilor, fie aceştia austrieci sau ruşi, catolici sau ortodocşi. A 
fost nu orgolios, ci mândru de activităţile şi de relaţiile sale şi a fost 
întotdeauna corect, de parcă n-a fost slujbaş în coruptul imperiu otoman”(5).       
  În secolul al XIX-lea, mulţi scriitori români, fascinaţi de Orient, 
acceptă şi aderă chiar la spiritul filo-islamic. Orientalofilia – componentă 
importantă a spiritului romantic – ar putea părea paradoxală pentru un popor 
care aparţinea, din punctul de vedere al vest-europenilor, unei zone orientale. 
Viorica S. Constantinescu, în lucrarea intitulată Exotismul în literatura 

română din secolul al XIX-lea, consideră această orientalofilie ca fiind un 
fenomen mimetic, “o modă romantică”, adoptată de generaţia bonjuristă prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 99 

intermediul culturii franceze. Opoziţia Orient – Occident începe să fie 
simţită şi în cultura noastră, Orientul devenind, şi pentru români, o 
preocupare, ca spaţiu geografic şi de cultură, ca moravuri, ca religie. Este 
cazul unor paşoptişti precum Vasile Alecsandri, Ion Ghica, Dimitrie 
Bolintineanu, Mihail Kogălniceanu, călători români în spaţiul islamic, de la 
care ne-au rămas memorii şi jurnale de călătorie. Aceşti scriitori se situează 
departe de amintirile negative ale oprimării otomane şi ale invaziilor şi ajung 
să fie observatori direcţi ai lumii musulmane şi ai legii islamice (prezentând, 
în scrierile lor, legăturile dintre legea islamică şi viaţa religioasă, respectiv 
dintre legea islamică şi viaţa socială). 
 În primăvara anului 1853, Bolintineanu porneşte spre Palestina şi 
spre Egipt. Volumul Călătorii la Ierusalim şi Egipt a avut mare succes, 
dovedindu-se o adevărată istorie a ţinuturilor străbătute. Începând cu cele 
mai vechi legende ale locurilor, urmând cu vieţile sfinţilor şi ale împăraţilor 
ce au trăit aici, scriitorul ne introduce în atmosfera acelor timpuri, făcându-
ne să ne concentrăm atenţia în mod deosebit asupra lumii islamice. 
 Câteva dintre filele jurnalului de călătorie al lui Bolintineanu se 
referă în mod explicit la islam, socotit religia arabilor: “Zeii Arabilor, în 
timpii vechi, nu sunt bine cunoscuţi, dar se cunosc câteva lucruri despre 
cultul lor. Vechile tradiţii spun că era la Mecca o casă numită Caba zidită de 
Abraham sau Ismail; în această casă se păstrau două pietre: una, pe care era 
tipărit piciorul lui Abraham, cealaltă o piatră neagră ce se numia sâmburele 
cel întâiu al pământului şi care pierduse albeaţa sa, din cauza păcatelor 
omeneşti – piatra iar era să se albească la ziua judecăţii. La sfârşitul lunii 
fiecărui an, oraşul Caba se umplea de pelerini, fiecare se despuia de 
vestminte; ocolia de şapte ori Caba alergând, săruta de şapte ori piatra 
neagră, arunca de şapte ori pietre în Valea Mihei, vizita de şapte ori munţii 
vecini şi la urmă sacrifica oi şi cămile”. 
 Religia islamică a luat naştere prin misiunea specială a lui 
Muhammad, născut la Meca în anul 570. Bolintineanu se opreşte, cu 
amănunte, şi asupra momentului în care Muhammad, la vârsta de 40 de ani, 
primeşte de la îngerul Gabriel marea misiune de a-i îndruma pe oameni pe 
calea adevăratei credinţe. După ce noul profet îi ameninţă pe compatrioţii 
săi idolatri că vor cunoaşte iadul, aceştia îl proscriu şi doresc să îl prindă. 
Atunci iar i se arată îngerul Gabriel cu o sută de capete şi o cu o sută de 
perechi de aripi care – precizează Bolintineanu – se întindeau de la Răsărit 
la Apus, iar Gabriel îi zice: <Dumnezeu te salută şi îţi vesteşte prin mine: o, 
iubitul meu! o, puterea mea! o, gloria mea! n-am făcut încă nici un profet 
mai bun decât tine; pentru ce te-ai umplut de temere şi de spaimă?>. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 100 

 În urma unei noi întâlniri cu arhanghelul Gabriel, începe, într-o zi de 
vineri, fuga profetului; astfel, vinerea – precizează scriitorul român – până 
astăzi este o zi de sărbătoare pentru musulmani. După mai multe necazuri, 
profetul ajunge la Iatreb, care, din acel minut, s-a numit Medina, adică oraşul 
profetului; aici s-a zidit o geamie la care a lucrat profetul însuşi. Bine 
informat, scriitorul român îşi lămureşte cititorii şi asupra modului în care s-a 
scris Coranul; astfel, Muhammad a cunoscut, în călătoriile sale, un călugăr 
grec eretic şi un rabin. “Aceşti doi oameni îi cetiră unul evangheliile, celălalt 
pentateucul. Aceştia fură îngerii cari îl inspirară. Profetul făcea o comparaţie 
între aceste două cărţi cu obiceiurile Arabilor şi făcu o lege mai bună decât 
idolatria. Când se credea inspirat, dicta secretarilor săi, cari scriau pe o foaie 
de curmal. Aceste foi se adunară, după moartea lui Mohamed de Abu-Berc şi 
făcu o carte cu numele de Coran, ca Biblia Evreilor…”.     
 În finalul călătoriei sale la Ierusalim, Dimitrie Bolintineanu relatează 
despre marea minune a aprinderii luminii de la Sfântul Mormânt, 
impresionat fiind şi de ceremonialul care precedă acest senzaţional fapt: 
“Soldaţii turci, postaţi pe la toate ieşirile, privegheau la păstrarea ordinei. Cu 
toate acestea, arabii de ritul oriental făcură din biserică un fel de târg; 
vânzătorii de portocale, de cafele, şerbete circulau neîncetat prin biserică, 
lăudând marfa lor, prin strigăte neplăcute. Oriunde aruncai ochii, se vedeau 
turme de femei arabe învălite la ochi ca nişte măşti de bal, şezând, unele să 
mănânce în biserică; altele aduseră aici, dupe la casele lor, aşternuturi şi 
învălituri şi dormeau în biserică, aşteptând începutul ceremoniei. Oamenii 
beau cafele şi fumau pe aici, pe colo, prin colţuri. 
 Din când în când, vederea tuturor se oprea pe nişte arabi de ritul 
oriental, carii, intrând cu mulţimea pe poartă, ieşeau pe alta, după ce treceau 
de două-trei ori biserica, ţinându-se de mână şi dănţuind sau sărind în sus ca 
nişte turbaţi. Ei şuierau ca greierii şi băteau apoi din palme; ocoleau un cerc 
ce se afla în lespezile capelei greceşti şi unde grecii de aici, în neştiinţa lor, 
zic că se află centrul pământului. […] După ce făcură toate acele exerciţiuri 
barbare, se puseră astă dată cu tot deadinsul să cheme lumina, prin urlete 
înfiorătoare şi sălbatice. Ai fi zis, văzându-i şi auzindu-i, că sunt o turmă de 
lupi ce urlă la stele”. 
 Pe fundalul acestor întâmplări ce au loc la Sfântul Mormânt în 
noaptea Învierii Domnului, Dimitrie Bolintineanu subliniază o trăsătură 
specifică poporului român – toleranţa: “… fanatismul creştinilor aici este tot 
atât de mare ca al musulmanilor. El se întinde nu numai asupra celor ce nu 
sunt creştini, dar chiar asupra creştinilor de alt rit. Musulmanii numesc cu 
dispreţ pe creştini ghiauri, adică necredincioşi, câni; grecii numesc pe 
catolici şi pe cei de alte rite schilofranchi, câini de franci; catolicii, pe greci, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București



 101 

schismatici. Când spusei călugărilor că la noi poporul este mai înaintat în 
civilizaţie, căci el nici nu urăşte, nici nu iubeşte pe oameni pentru că au 
cutare sau cutare religie, ci îi privesc totdauna după faptele lor, că orice rit şi 
lege este tolerată şi că toţi sunt înaintea lui Dumnezeu ca oameni, iar nu ca 
câni, călugării nu puteau să creadă”. 
 Personalităţile musulmane întâlnite l-au impresionat pe 
Bolintineanu, însă cele mai multe cuvinte de laudă le are pelerinul român la 
adresa lui Chiamil-paşa. “Acest paşă este dintre turcii cei tineri, cu idei mai 
noi şi generoase în privinţa creştinilor; nici un alt paşă înaintea lui, afară de 
Ibrahim, fiul lui Mohamet Ali, nu făcuse atâtea concesii pentru creştini. Ca 
să arate arabilor fanatici că nu trebuie să mai existe oarbele prejudecăţi 
religioase şi dispreţul ce au pentru biserica creştină, acest paşă veni regulat, 
în toate serile din Săptămâna Mare a Paştelui, în biserica noastră”. Iată un 
musulman tolerant, care înţelege că oamenii sunt împreună călători prin 
viaţă, că este extrem de importantă vieţuirea în pace, în înţelegere, în respect 
reciproc între persoane, indiferent de rasă, de naţionalitate sau de 
apartenenţă religioasă. Precizând că acest paşă trimite cavaleri turci care să 
îi escorteze pe creştini în drumul lor spre Iordan, pentru a nu fi atacaţi de 
beduini, Bolintineanu îşi exprimă satisfacţia de a se afla în faţa unui 
promotor al împăcării, în faţa unui luptător pentru instaurarea unei armonii 
interetnice şi interreligioase. 
 Se poate trage acum o concluzie: pe pământ românesc, islamul nu a 
fost perceput exclusiv prin incisivitatea lui. Atâta vreme cât le-au respectat 
teritoriul şi legea strămoşească ortodoxă, “păgânii” au fost acceptaţi de 
români. Întrebările pe care ni le punem astăzi, la început de mileniu, în 
legătură cu fundamentalismul islamic izvorăsc – este adevărat – din tragedia 
însângerării, însă aceasta a fost produsă de slaba capacitate de dialog 
interetnic şi interreligios.  
 
 
Note bibliografice 
 

(1) ANGHELESCU, Nadia. Introducere în islam. Bucureşti: Editura Enciclopedică, 1993. 
(2) GRIGORE, George. Problematica traducerii Coranului în limba română. Bucureşti: 
Editura Ararat, 1997. 
(3) LEMNY, Ştefan. Sensibilitate şi istorie în secolul XVIII românesc. Bucureşti: Editura 
Meridiane, 1990. 
(4) CÂNDEA, Virgil. Studiu introductiv la Dimitrie Cantemir: Sistemul sau întocmirea 

religiei muhammedane. Bucureşti: Editura Minerva, 1977. 
(5) ŞTREMPEL, Gabriel. Studiu introductiv la Ianache Văcărescu: Istoria 

othomanicească. Bucureşti: Editura Biblioteca Bucureştilor, 2001.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:37 UTC)
BDD-A27133 © 2004 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

