
 174 

Documente de arhivă 

 
 
 

Românii de la Muntele Athos între religie şi dictat  
 

Dr. Adina Berciu-Drăghicescu 
Catedra de Ştiinţele Informării şi Documentării, 
Facultatea de Litere, Universitatea din Bucureşti 

E-mail: adina_berciu2002@yahoo.com 
 
 

Dr. Adina Berciu-Drăghicescu este profesor universitar la Catedra de 

Ştiinţele Informării şi Documentării a Facultăţii de Litere, titular al 

cursului de arhivistică şi documentaristică. Este preocupată de domenii 

precum: arhivistică, muzeologie, heraldică, sigilografie, numismatică, 

vexilologie,  miniaturistică.  
 

Rezumat 
 

După o scurtă introducere privind organizarea administrativă şi religioasă 
a Muntelui Athos şi întemeierea schiturilor româneşti Prodromu şi Lacu, 
comunicarea  demonstrează, pe baza de documente de arhivă prezenţa elementului 
românesc aici încă din secolul al IX-lea. Accentul cade pe viaţa călugărilor români 
athoniţi din a doua jumătate a secolului al XIX-lea şi până în prezent. Se scoate în 
evidenţă situaţia grea a acestora, plasaţi mereu între  viaţa religioasă iniţiată şi 
susţinută de Patriarhia Română şi guvernul român şi poziţia grecilor reprezentată 
prin acţiunile antiromâneşti ale Marei Lavre, M-rea  care controlează şi 
administrează, din  1924 şi până în prezent, cele două schituri româneşti. 

Afirmaţiile din comunicare se bazează pe documente aflate în fondurile 
de la Arhivele naţionale şi de la Arhivele Diplomatice ale Ministerului Afacerilor 
Străine. 
 
Cuvinte cheie: români, Muntele Athos, documente de arhivă 

 
 

Conform tradiţiei, originile vieţii monahale athonite s-ar afla în 
timpul împăraţilor Constantin cel Mare (313-337) şi Teodosie (408-434), 
când merg până se presupune că s-au aşezat aici primii călugări. După 
ocuparea Palestinei (638) şi Egiptului (640) de către arabi, unii călugări din 
aceste ţări se refugiază la Muntele Athos, iar în secolele VIII-IX, în timpul 
disputelor iconoclaste, alţi călugări din Imperiul bizantin se retrag tot aici.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 175 

Cea mai veche mănăstire este Marea Lavră, întemeiată de Atanasie 
Athonitul (963), urmată de Iviru (972), Vatoped, Filoteu, toate datând 
înainte de anul 1000. În secolul al XI-lea iau fiinţă mănăstirile Esfigmenu, 
Dohiar, Xenofon, Xiropotam, Caracalu, Costamonitu şi Zografu. În secolul 
al XII-lea Rusicon şi Hilandar iar în secolul al XIV-lea Cutlumuş, 
Pantocrator, Sfântul Pavel, Grigoriu, Simonpetra. 

În decursul vremii, numărul mănăstirilor a variat, după cum au 
evoluat evenimentele istorice. În timp unele au dispărut, altele au fost 
asimilate, iar ordinea lor ierarhică s-a schimbat. În prezent la Athos sunt 20 
de mânăstiri mari, cărora le aparţine teritoriul şi conducerea. Pe lângă 
acestea se mai află 8 schituri, circa 20 de chilii, multe colibe şi câteva mici 
sihăstrii. Schiturile, chiliile, colibele şi celelalte aşezări monahale se găsesc 
sub controlul şi administraţia mănăstirilor pe teritoriul cărora se află. Ele nu 
dispun liber de averea lor şi nici nu participă la conducerea Sfântului Munte.  

Condusă până în secolul al XVIII-lea de un Protos, comunitatea 
athonită începe să fie îndrumată treptat de adunarea colectivă a celor 20 de 
egumeni ai marilor mânăstiri, denumiţi iniţial proistoşi şi apoi epistaţi. 
Aceştia, împărţiţi în cinci grupe de câte patru epistaţi, a alcătuit Epistasia, 
care exercită conducerea prin rotaţie, în fiecare an de la 1 iunie până la 
sfârşitul lunii mai a anului următor. Cei patru epistaţi ai fiecărui grup, aleg 
din sântul lor un preşedinte care ţine cârja Primatului şi poartă titlul de 
Protoepistat sau Protosul Sfântului Munte, 

Ca organ administrativ permanent, superior Epistasiei, funcţionează 
Adunarea Extraordinară sau Sfânta Sinaxă, formată din reprezentanţii celor 
20 de mânăstiri, iar ca organ legislativ şi judecătoresc, Dubla Adunare 
Bianuală sau Sintaxa Dublă Extraordinară. Acestea se întrunesc de două ori 
pe an în orăşelul Careia, capitala Athosului.  

Comunitatea athonită s-a bucurat din secolul al IX-lea şi până la 
cucerirea Constantinopolului de către otomani (1453), de autonomie 
teritorială şi administrativă din partea împăraţilor bizantini. Sultanii otomani 
au confirmat şi au întărit aceste privilegii, iar cele 8 tipicoane I (972), II 
(1046), III (1394), IV (1406), V (1574), VI (1783), VII (1810), VIII (1910), 
au asigurat autonomia administrativă, politică şi religioasă a Sfântului Munte.  

După cucerirea Constantinopolului în anul 1453 şi până la mijlocul 
secolului al XIX-lea, susţinerea Muntelui Athos a revenit Ţărilor Române. 
Fără ajutorul masiv, material şi moral al românilor, aşezămintele Sfântului 
Munte, cu toată autonomia dată de turci nu s-ar fi putut menţine.  

Evenimentele politice din a doua jumătate a secolului al XIX-lea şi 
prima jumătate a secolului al XX-lea au adus problema Sfântului Munte în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 176 

atenţia Conferinţelor de pace europene. Astfel prin Tratatul de pace de la 
Berlin (1878), se întăreau privilegiile Sfântului Munte. Situaţia a rămas 
neschimbată până la Războaiele Balcanice (1912 – 1913). În noiembrie 
1912 armata greacă a ocupat Muntele Athos, iar puterile europene şi-au 
rezervat dreptul de a decide asupra statutului acestuia în cadrul Conferinţei 
de pace de la Londra.  

În noiembrie 1913, Muntele Athos era declarat autonom, 
independent şi neutru. Primul Război Mondial a împiedicat aplicarea 
hotărârilor Conferinţei de la Londra. Guvernul grec a instalat la Careia 
funcţionari de poliţie pentru asigurarea ordinii. În anul 1918 Chinotita de la 
Careia, capitala Sf. Munte, în colaborare cu un consilier grec, întocmea un 
statut în care se specifica autonomia, neutralitatea şi independenţa în 
condiţiile stipulate la Tratatul de la Londra din anul 1913.  

Grecia recunoştea autonomia Muntelui Athos şi prin Tratatul de la 
Sèvres (1920), iar la Conferinţa de la Lausanne (iulie 1923), în urma 
răszboiului greco- turc, Muntele Athos rămânea sub administraţie elenă cu 
titlu de teritoriu sub mandat. La începutul anului 1924 o comisie alcătuită din 
cinci călugări a alcătuit Statutul Muntelui Athos, semnat la 10 mai 1924 de 
reprezentanţii a 19 mănăstiri athonite, mânăstirea rusă Sfântul Pantelimon 
refuzând să-l semneze. În anul 1925, Patriarhia de la Constantinopol, a 
acceptat statutul, iar guvernzul elen emitea la 16 septembrie 1926 Decretul – 
lege intitulat ,,Despre ratificarea regulamentului Sfântului Munte Athos”. Prin 
acest statut, schiturile, chiliile şi colibele athonite sunt declarate anexe ale 
celor 20 de mari mânăstiri; se stabileşte numărul mânăstirilor mari la 20, se 
refuza dreptul de proprietate al celorlalte aşezăminte, cu excepţia celor 20; se 
prevede obligativitatea cetăţeniei greceşti pentru toţi monahii athoniţi 
indiferent de naţionalitate; se declară schiturile, chiliile, colibele, proprietate 
neînstrăinabilă a mânăstirilor tutelare; se interzicea transformarea schiturilor 
în mânăstiri sau a chiliilor în schituri şi a colibelor în chilii, se oprea vânzarea 
chiliilor şi colibelor fără aprobarea prealabilă a mânăstirilor tutelare, care erau 
declarate primul cumpărător; se limita la trei numărul monahilor cu drept de 
moştenire asupra unei chilii.  

Constituţia elenă, elaborată în anul 1926 proclama suveranitatea 
statului grec asupra Muntelui Athos şi interzice orice modificare a 
sistemului administrativ în ceea ce priveşte nunărul mânăstirilor şi regulile 
ierarhice sau raportul lor cu aşezămintele dependente de ele. Statul elen era 
reprezentat de un guvernator iar puterea judecătorească era exercitată de 
autorităţile mânăstireşti şi Chinotită.  

Deşi Constituţia Greciei a suferit după anul 1926 mai multe 
modificări, statutul Muntelui Athos a rămas neschimbat. Astfel constituţia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 177 

elenă din iunie 1975 stabileşte că Muntele Athos reprezintă o regiune care se 
autoadministrează, dar face parte din statul grec. Din punct de vedere 
spiritual, Muntele Athos se află sub jurisdicţia directă a Patriarhiei 
Ecumenice, iar monahii primesc cetăţenia greacă. Statul elen asigură 
menţinerea ordinii şi securităţii publice în Dfântul Munte. Prin urmare, 
prerogativele civile, politice şi bisericeşti ale organelor de conmducere ale 
Sfântului Munte au fost transferate în competenţa statului grec care le 
exercită de fapt.  

De la jumătatea secolului al XIV-lea şi până în secolul al XIX-lea, 
nenumărate documente greceşti, slavone şi româneşti dovedesc că toate 
mânăstirile Sfântului Munte au beneficiat de întreţinere, refacere şi 
înzestrare prin contribuţia voievozilor, boierilor şi credincioşilor români. 
Începând cu Vladislav I şi sfârşind cu ultimii demnitari români din secolul 
al XIX-lea, mânăstirile athonite au primit ajutoare în bani, le-au fost 
închinate moşii, sate, mânăstiri, păduri, podgorii, bălţi, vămi, vaduri de mori 
etc. La jumătatea secolului al XIX-lea, toate aceste proptietăţi aduceau un 
venit anual de aproximativ 7 milioane de piaştri, în timp ce bugetul 
Principatelor Române era atunci de 50 de milioane de piaştri, prin urmare 
reprezenta 1/7 din bugetul lor. Făcând aceste danii, poporul român, 
voievozii şi biserica lui au fost, alături de împăraţii bizantini, cei mai de 
seamă spijinitori ai aşezămintelor Sfântului Munte.  

Documentele athonice atestă prezenţa elementului românesc la 
Muntele Athos încă din secolul al IX-lea, prin prezenţa românilor sud-
dunăreni. Din a doua jumătate a secolului al XIV-lea, documentele încep să 
ateste daniile domnitorilor români dar şi existenţa la Sfântul Munte a unor 
monahi români. Numărul monahilor români, athoniţi a sporit în timp, 
înregistrându-se la sfârşitul secolului al XVIII-lea şi începutul secolului al 
XIX-lea un proces de afirmare a vieţii monahale la Sfântul Munte. Ei au 
vieţuit alături de călugării greci, ruşi, bulgari, sârbi sau în chilii şi colibe 
proprii. La mijlocul secolului al XVIII-lea ei au pus bazele schitului 
românesc Lacu, pe moşia mânăstirii Sfântul Pavel. După unele informaţii el 
a fost întemeiat de câţiva călugări de la Mânăstirile Neamţ, Căldăruşani, 
Cernica şi de la câteva din Basarabia. La mijlocul secolului al XIX-lea se 
ridică din temelii schitul românesc Prodromu pe moşia mânăstirii Lavra. 
După ce în anul 1820, călugării moldoveni Justin şi Patapie au cumpărat de 
la mânăstirea Lavra chilia Ianucopole, datorită evenimentelor de la 1821 au 
revenit în ţară şi chilia a reintrat în proprietatea originară. În aprilie 1852, 
călugării moldoveni Nifon şi Nectarie, cu sprijinul domnitorului Grigore 
Ghica şi al Mitropolitului Sofronie, au recumpărat chilia Ianucopole cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 178 

70000 de lei aur şi au încheiat cu mânăstirea Lavra un nou act, prin care 
aşezământul primea denumirea de schit chinovial moldovenesc. În iunie 
1853, Grigore Ghica atribuie schitului un fond anual de 3000 de galbeni, iar 
în iunie 1856, Patriarhul Ecumenic de la Constantinopol dă un singhiliu, 
întărind actul încheiat de Lavra cu părinţii Nifon şi Nectarie. În martie 1857, 
stareţul schitului Prodromu, Nifon, solicită Mitropolitului Ungro-Vlahiei, 
Nifon, să binecuvânteze zidirea noii biserici a schitului şi să încuviinţeze o 
condică pentru strângerea de milostenii, cerere care a fost acceptată.(1) 

La 19 iunie 1871, domnitorul Carol I recunoştea dreptul schitului 
românesc Prodromu de a se bucura de protecţia legilor ţării, iar în sigiliul 
său era înscris ,,Sigiliul Chinoviului Român”, în loc de moldovenesc, în 
semn de recunoaştere a contribuţiei tuturor românilor şi a schimbării 
intervenite după Unirea din 1859.  

Din deceniul al treilea al secolului al XIX-lea au izbucnit la Muntele 
Athos conflicte cu caracter naţional. Rând pe rând, ruşii, apoi sârbii şi 
bulgarii au obţinut reprezentare în Chinotita de la Careia (ruşii – mânăstirea 
Rusicon, sârbii – mânăstirea Hilandar, bulgarii – mânăstirea Zografu). 
Călugărilor români athoniţi nu li s-a recunoscut de către elementul grec 
majoritar dreptul de a se organiza distinct. Ei erau subordonaţi în continuare, 
în totalitate, atât eclesiastic, canonic cât şi economic mânăstirilor greceşti. 
Un rol însemnat în atitudinea grecilor faţă de români l-a avut secularizarea 
averilor închinate, realizată de Alexandru Ioan Cuza în anul 1863. Grecii 
pierdeau cele mai importante resurse pe care le primiseră până atunci din 
Ţările Române.  

În aceste condiţii, monahii români, indiferent că veneau din 
România, Transilvania, Basarabia, încep să-şi constituie chilii şi colibe prin 
cumpărarea fie a terenului, fie chiar a acareturilor de la mânăstirile greceşti. 
Comparând datele furnizate de ministrul plenipotenţiar al României la 
Constantinopol, Ghika Brigadier, în martie 1901, de superiorul schitului 
românesc Prodromu, Antipa Dinescu, în septembrie 1905 şi de Memoriul 
istorico-statistic asupra Muntelui Athos şi situaţia călugărilor români 
athoniţi din anul 1908, rezultă că la începutul secolului al XX-lea existau 32 
de centre româneşti athonice cu un număr de 628 de monahi români trăitori 
în cele două schituri româneşti, Lacu şi Prodromu, precum şi în 24 de chilii 
şi 26 de colibe. Nu ne vom ocupa de chiliile şi colibele româneşti.  

După 1863, după Legea secularizării averilor mânăstireşti închinate 
Muntelui Athos, situaţia călugărilor români de la Sf. Munte s-a înrăutăţit 
considerabil. 

Documentele menţionează situaţia Schitului Lacu şi Prodromu.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 179 

Astfel monahul de la Prodromu, Ghedeon, elabora în 8 iunie 1881 un 
Memoriu (2), asupra situaţiei schitului Lacu. După ce descria locul arid de 
pe moşia mânăstirii Sfântul Pavel, pe care era situat schitul, monahul 
aprecia că grecii acceptaseră aşezarea călugărilor români ,,fiindcă este cu 
greu de locuit de alte naţiuni şi mai cu seamă de greci”. Şi pentru că monahii 
români plăteau bir anual mânăstirii Sfântul Pavel, Ghedeon continua: ,,în tot 
anul îl vinde românilor acest loc şi el tot grecesc este (3). Monahul 
prodromit descria situaţia de ,,clăcaşi greceşti” a monahilor români de la 
schitul Lacu, care vieţuiau în 50 de case constituite de ei. Unii locuiau 
singuri, alţii câte doi, trei sau patru. Cele 50 de case formau fiecare ,,o 
stăpânire” şi erau supuse mânăstirii Sfântul Pavel, care, ,,numai ea este în 
drept a-i judeca şi a hotărî pentru dânşii cum voieşte”. Mânăstirea 
chiriarhică recunoştea dintre ei pe unul ca ,,reprezentant sau dichiu şi doi 
membri, însă anual”. Aceşti reprezentanţi ai schitului erau obligaţi să 
respecte învoiala cu mânăstirea chiriarhică ,,iar nu cu interesul naţionalităţii 
din care se compune acest loc”. Prin urmare, monahul prodromit deplângea 
lipsa de autonomie a monahilor români de la schitul Lacu ,,şi, într-un 
cuvânt, stăpânire românească nu este acolo, ci grecească”. Şi el demonstra 
în continuare ,,cum acest loc se vinde şi niciodată nu este vândut”. (4)  

Este explicat sistemul care funcţiona la Muntele Athos în relaţiile 
dintre cele 20 de mânăstiri independente şi schiturile şi chiliile dependente 
de ele. Şi monahii chiliilor care alcătuiau schitul Lacu le cumpărau de la 
Mânăstirea Sfântului Pavel, căreia îi plăteau un bir anual, iar dacă vindeau o 
treime din preţul încasat revenea mânăstirii. Dacă titularul chiliei deceda şi 
nu avea moştenitori (diadohi), chilia revenea mânăstirii, iar dacă avea 
diadoh, acesta plătea mânăstirii a treia parte din valoarea chiliei. Mai mult, 
era semnalat faptul că ,,nimeni nu are voie să aibă mai mulţi ucenici, ci 
numai unul sau cel mult doi”, fapt ce determina într-adevăr vinderea şi 
cumpărarea chiliilor în mod repetat, aducând venituri mânăstirii chiriarhice.  

Se specifica faptul că monahii schitului nu puteau ,,avea nici o 
relaţie cu vreo autoritate bisericească şi politicească în numele lor sau al 
naţiunii lor, ci numai în numele mânăstirii celei greceşti”. Urmarea acestei 
lipse de autonomie era că, ,,orişicând ar vrea acea mănăstire a desfiinţa acest 
schit Lacu şi a-l transforma în grecesc poate prea bine, pentru că numele lui 
este schitul Lacu al mânăstirii Sfântului Pavel, iar nu al românilor şi, deşi se 
numeşte astăzi de noi, de români, schitul Lacu Românesc, este numai un 
nume simplu, iar nu propriu, dat şi recunoscut de mânăstirea supremă  
Sfântul Pavel sau de vreo altă autoritate”. (5) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 180 

În privinţa modului de întreţinere a călugărilor schitului se arata în 
mrmoriu, că unii dintre ei veneau cu bani din România, din care se 
întreţineau, alţii confecţionau linguri şi cruci, ,,însă cu toţii, în genere, sunt 
datori a săpa viile mânăstireşti greceşti şi a le culege alunii şi olivii”. Aceste 
îndatoriri ale călugărilor schitului către mânăstirea chiriarhică erau 
apăsătoare şi le îngreuna peste măsură existenţa. Călugărul Ghedeon aprecia 
faptul că monahii trebuiau să dea dovadă de umilinţă, însă ,,eu zic umilit fie, 
dar înaintea lui Dumnezeu şi a lepădării de pofte”, iar nu umilit prin 
interzicerea manifestării naţionalităţii lui şi a ,,progresului spiritual cuvenit 
naţiunii lui, niciodată la aceasta nu trebuie umilit, ci să fie egal”. Călugărul 
prodromit, care vieţuia la celălalt schit românesc, care ducea o luptă 
îndelungată cu mânăstirea Lavra, pentru recunoaşterea unor raporturi 
echitabile în relaţiile dintre schituri şi mânăstiri, arăta şi care erau urmările 
lipsei de egalitate în drepturi şi ale supremaţiei monahilor greci athoniţi.  

Monahul Ghedeon arăta că majoritatea călugărilor schitului Lacu 
erau săraci şi nu aveau cu ce plăti birul anual. În acest scop, pentru a-i ajuta, 
statul român le dădea subvenţia anuală de 1200 de lei. Se arăta şi cum 
foloseau ei subvenţia: pentru plata birului tuturor călugărilor către 
mănăstirea Sfântului Pavel, pentru reparaţii ,,la trebuinţele comune ale lor, 
adică biserici şi mori”, pentru acoperirea cheltuielilor făcute la sărbătoarea 
hramului Sfântului Dimitrie ,,şi să nu mai umble cu talerul pe la greci din 
mănăstire în mănăstire”, iar atunci când mai rămâneau bani, se dădeau celor 
mai săraci dintre ei.  

Stareţul şi epitropii prezentau un raport la sfârşitul fiecărui an, 
înaintea Soborului schitului, asupra modului cum fusese folosită subvenţia. 
Se constata că unii călugări voiau ca subvenţia să fie împărţită de la început 
între ei, lucru care ar fi dus la situaţia ca ,,tot cel care are mai mult să ia mai 
mult şi cel care nu are, să ia mai puţin şi să fie silit a-şi plăti birul de unde 
ştie şi când are nevoie de reparaţii şi cheltuieli comune să umble cu talerul 
pe la uşile grecilor”. Aşadar, se considera că modul cum era folosită 
subvenţia era corect.  

Din memoriu reiese că monahul Ghedeon nu cunoştea conduita 
noului dichiu al schitului, dar existau zvonuri despre nişte neînţelegeri între 
călugări asupra modului de întrebuinţare a subvenţiei. Dichiul depusese 
subvenţia schitului pe anul 1880 la schitul Prodromu, obţinând o dobândă de 
5% pe an, fie pentru ,,neînţelegerile între ei sau nu au avut trebuiinţă 
neapărată acum de bani”. 

În încheierea Memoriului, monahul prodromit, sugera guvernului 
român să le ,,ordoneze să-i întrebuinţeze după cum am zis mai sus… Iar, de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 181 

găseşte guvernul de cuviinţă, să-i împărţească între ei, apoi împărţescă-i, şi 
când au necesităţi comune, umble cu talerul pe la uşile străiunilor, dacă le 
face onoare”. (6) 

La 24 martie 1883, într-un memoriu înaintat consulului român la 
Salonic, dichiul Iustin împreună cu toţi părinţii şi fraţii schitului Lacu, în 
număr de 67, se plângeau că ,,ne aflăm în mare strâmtoare, împilaţi întru toate 
dinspre Sfânta Mănăstire, lemnele ce le-am avut prin grădini ni le-am tăiat”. 
Mai mult, birul anual, care fusese până atunci de 12 lire, fusese mărit la 25 de 
lire otomane ,,şi cei mai mulţi dintre noi nu sunt în stare ca să-şi scoată pâinea 
zilnică”, fiind nevoiţi să ceară călugărilor ruşi de la mânăstirea Sfântului 
Pantelimon ,,câte puţini posmagi”. Aceasta, explică ei, din cauza faptului că 
fuseseră secularizate mânăstirile închinate din România în decembrie 1863, 
iar monahii greci, supăraţi, îi înfruntau, spunându-le: ,,duceţi-vă la guvernul 
vostru, că el ne-a luat moşiile noastre!”. Mai mult decât atât, biserica era  
într-o avansată stare de degradare, încât era ,,rezemată în lemne, stă să cadă şi 
voie de a se reînnoi nu ni se dă” (7). Consulul era rugat ,,de a nu fi trecuţi cu 
vederea, chibzuiţi precum Dumnezeu v-a lumina, arătaţi unde se cuvine ca să 
ne mai uşurăm de această nevoie”. (8) 

În perioada următoare schitul a primit subvenţia din partea statului 
român uneori cu întârziere, însă situaţia lui era precară faţă de situaţia 
schitului Prodromu. La 12 mai 1905, într-un memoriu adresat ministrului 
Cultelor şi Instrucţiunii Publice, arhimandritul Antipa Dinescu, stareţul 
schitului Prodromul evidenţia situaţia monahilor români de la schitul Lacu, 
care au cerut mânăstirii chiriarhice Sfântul Pavel să reclădească biserica Sf. 
Dimitrie care se ruinase pe aceeaşi temelie. ,,Li s-a dat voie, însă cu 
condiţiune ca suma de bani necesară să se dea în mănăstire, iar grecii să 
tocmească meşteri zidari şi tâmplari la lucrarea bisericii şi să fie plătiţi tot de 
ei, din banii adunaţi din milostenie cu condică, de monahii români, 
îndatorându-i a face oarecare îmbunătăţiri şi în biserica mânăstirii. Încântaţi 
de multe laude şi promisiuni, le-au luat cu încetul atâţia bani, încât au făcut 
tâmpla de piatră de marmură, multe iconostase şi alte îmbunătăţiri în 
interiorul bisericii catedrale a mânăstirii, plus cadouri particulare”. Şi 
arhimandritul arăta că noua biserică a schitului Lacu a ajuns să coste ,,îndoit 
şi pentru aceasta, căci banii se depuneau în mâna grecilor şi ei îi speculau 
după cum voiau”. Când au voit să sfinţească noua biserică, grecii le-au cerut 
monahilor români de la schitul Lacu încă 500 de lire turceşti ,,în folosul 
mânăstirii, cu un cuvânt să o răscumpere încă o dată. Neavând şi nici voind 
a le mai da bani li s-au dat voie să slujească Sfânta Liturghie numai cu 
Sfântul Antimis. Vom vedea în viitor ce va mai urma”. (9) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 182 

În timpul Primului Război Mondial, schitul Lacu, nu mai primea nici 
un ajutor din ţară. Dintr-un memoriu adresat primului ministru, I. I. C. Brătianu, 
la 21 iulie 1919,, rezultă că în schit vieţuiau 70 de monahi ,,care trăim cum 
numai un singur Dumnezeu ştie” şi care, din cauza marilor greutăţi 
materiale, îşi amanetaseră chiliile. Aceştia solicitau ajutor de la ,,patria 
noastră mumă şi la sfetnicii ei, de a se milostivi asupra noastră cu ceea ce 
vor binevoi”. Semnau dichiul, ieromonahul Nicolai şi epitropii, Sava 
Rădulescu şi ieromonahul Iosif. (10) 

La 10 august 1920, dichiul Ioanichie monahul, împreună cu 
epitropii, acordau o împuternicire ieroschimonahului Damaschin ,,pronumit 
M. Beju”, român din Transilvania, proprietar al chiliei Buna Vestire care 
făcea parte din schitul Lacu, pentru a primi din partea guvernului român 
subvenţia pentru perioada 1915 – 1920. În locul banilor, dichiul solicita ,,să 
ne dea grâu” şi alte lucruri ce erau necesare vieţuitorilor schitului ,,fiindcă-n 
ţara grecească era scump şi banii româneşti nu umblă”. (11) Din referatul 
întocmit pe împuternicire rezulta că nu se eliberase nimic pentru perioada 
1915 – 1920, în bugetul pe anul 1920 figura 1400 de lei, iar pentru 1917 – 
1919 fodul fusese reportat.  

La 15 martie 1922, dichiul chiliei Sfântul Ierarh Nicolae din schitul 
Lacu, Eftimie monahul, îi scria Episcopului de Argeş, Visarion Puiu, că a 
achitat datoriile pe care le avea, totuşi mânăstirea chiriarhică Sfântul Pavel 
,,nu-mi îngăduie a mai trăi aici, invocând fel de fel de motive cu totul 
neserioase. Mi-a ordonat să vând casa, ceea ce eu n-am făcut încă. M-a 
anunţat acum că va veni cu chinoul să mă dea afară cu ucenicii împreună”. 
Monahul athonit se hotărâse împreună cu ucenicii, ,,văzând atâtea tulburări, 
nesiguranţa şi lipsa de orice sprijin în străinătatea aceasta”, să se retragă  
într-un schit din Basarabia, ,,unde nu vom mai fi socotiţi ca sarea în ochi şi 
vom scăpa de a mai robi străinilor”. Îl rugau pe Visarion Puiu, ,,ca după cum 
altădată ne-aţi arătat toată bunăvoinţa şi tot sprijinul… şi vom fi toată viaţa 
recunoscători celui ce ne va scăpa din robia străină în care ne aflăm, unde cel 
ce judecă condamnă şi execută, neavând cui ne plânge durerea”. (12) 

Monahul Eftimie Movilă, superiorul chiliei Sfântul Nicolae din 
acelaşi schit, îi scria aceluiaşi episcop, Visarion Puiu, şi-l recomanda pe 
schimonahul Inochentie de la chilia Înălţarea Domnului, unde era stareţ 
ieromonahul Ioachim, ca fiind ,,călugăr cu viaţă bună şi cu ajutorul lui 
Dumnezeu… să-l binecuvânteze şi să-l ajute să vadă Episcopia Argeşului şi 
alte mânăstiri”. Monahul Eftimie intenţiona să viziteze şi el ţara ,,dacă se 
vor mai alina evenimentele prin care treceau … În Muntele Athos domină o 
scumpete şi o criză nemaipomenită la toate, nu ştiu până când”. (13) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 183 

După anul 1924, când monahismul athonit intră în criză, schitul 
Lacu decade spiritual şi material. Monahii bătrâni se sting din viaţă unul 
câte unul. Tinerii nu mai vin, în primul rând din cauza piedicilor puse de 
autorităţile elene. Chiliile se pustiesc şi se ruinează. Procesul se accentuează 
după anul 1945, când regimul comunist întrerupe orice legătură cu Muntele 
Athos şi când ajutoarele ce mai veneau din partea credincioşilor români 
încetează cu totul. În anul 1975, schitul Lacu mai avea doar 4 monahi 
bătrâni în frunte cu egumenul Neofit Negară. În anul 1976 soseau din ţară 3 
călugări tineri: ieromonahul Iulian Lazăr, monahul Meletie Ifrim de la 
Mânăstirea Sihăstria şi monahul Melchisedec de la Mânăstirea Putna (14). 

În prezent Schitul Lacu mai are 10 chilii şi alte câteva în ruină, şi 
este locuit de 40 de călugări români: 

Cea mai importantă dintre ele, chilia Buna Bestire, are 9 monahi în 
frunte cu stareţul Ştefan Niţescu; 
Chilia Sfântul Artenie – 8 monahi, stareţ părintele Pimen; 
Chilia Sfântului Prorooc Ilie – 2 monahi, stareţ părintele Sofronie; 
Chilia Întâmpinarea Domnului – 4 monahi, stareţ părintele Paisie; 
Chilia Sfântului Ierarh Nicolae – 5 monahi, stareţ părintele Rafael; 
Chilia Acoperământul Maicii Domnului – 3 monahi, stareţ părintele 
Isidor; 
Chilia Sfântul Antonie cel Mare – 4 monahi, stareţ părintele 
Nichifor; 
Chilia Intrarea în Biserică a Maicii Domnului – stareţ monahul 
Pimen Vlad.  
Pentru întreţinerea chitului, statul român ar trebui să reînceapă 

acordarea unei subvenţii aşa cum a procedat în 2007 cu celălalt schit 
românesc, Prodromu, pentru că şi monahii isihaşti din chiliile Schitului 
Lacu duc aceeaşi viaţă a sfinţeniei, prin ascultare, nevoinţă şi rugăciune.  

Schitul Prodromu, a trecut şi el prin numeroase perioade de 
tulburări, parte din cauza certurilor dintre călugări, parte din cauza poziţiei 
şi atitudinii Patriarhiei de la Constantinopol.  

Călugării români de la Prodromul au fost dezbinaţi la un moment 
dat: unii au trecut de partea Mânăstirei Lavra, ceilalţi au rămas să susţină 
cauza românească, să obţină recunoaşterea ridicării schitului Prodromul la 
rang de mănăstire.  

În primăvara anului 1881 a avut loc un mare proces între mânăstirea 
Lavra şi Schitul Prodromul, apoi s-a întrunit sinodul de la Constantinopol, 
starea schitului rămânând aceeaşi, ba chiar mai rău. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 184 

Călugării adresează memorii Minist. Cult. şi Instr. Publice (15), 
acesta Minist. Afac. Străine. (16) 

Năzuinţa călugărilor români de a li se recunoaşte dreptul distinct de 
comunitate naţională era justificată. Ideea pentru care s-au străduit multă 
vreme, aceea de a obţine recunoaşterea ridicării schitului românesc 
Prodromu la rang de mânăstire, cu toate drepturile aferente, alături de cele 
20 existente, între care 17 greceşti, una rusească, una bulgară şi una 
sârbească, nu a exclus nici o eventuală altă soluţie, care să le asigure un 
statut aparte, pe baze naţionale, recunoscut ca atare.  

Întreaga lor acţiune a urmărit doar aspecte de organizare şi regim de 
existenţă sau stare materială, nepunându-se în nici un fel în discuţie problemele 
de credinţă sau de autoritate religioasă. Această năzuinţă românească era 
îndreptăţită şi din cauza constrângerilor venite din partea clerului grec. 
Călugării români erau supuşi diverselor abuzuri în ceea ce priveşte contractele, 
taxele, dările, interzicerea culturilor, a ridicării de noi lăcaşuri sau locuinţe, a 
închinovierii unor călugări sau a împiedicării noilor veniţi de a se stabili ca 
monahi acolo. Mari greutăţi erau făcute cu hirotonisirea sau înaintarea în grade, 
cu folosirea pădurilor şi a surselor de apă. (17) 

Astfel, într-un memoriu din 13 iunie 1881 al călugărilor români de la 
schitul Prodromul adresat Ministrului Cultelor, se arăta ,,ca numărul 
părinţilor să fie mărginit, ceea ce dă Lavrei motiv de a avea drept de 
autoritate înăuntrul schitului, care ar fi o mare înjosire pentru români ca 
monahii greci viind în schit să numere pe părinţii români ca pe nişte 
dobitoace, deoarece toate schiturile locale, atât chinoviale, cât şi idiorithmr 
(de sineşi) greci, ruşi, bulgari şi sârbi, nu sunt constrânşi în număr hotărât de 
părinţi, ci numai chinoviul român, pretenţie ce nu corespunde cu spiritul 
actual de fondaţie a schitului. Că cheresteaua pentru care am plătit până 
acum şi suntem datori a plăti totdeauna pe viitor câte 1000 lei vechi, ca să ni 
se dea pentru toate trebuinţele casei, ni se interzice”. (18) 

Un alt memoriu al monahilor de la schitul Prodromu, din 29 septembrie 
1881, sublinia poziţia părtinitoare a Patriarhiei de la Constantinopol, care, pe 
de o parte, promitea reprezentanţilor României sprijin şi, pe de altă parte, nu 
recunoştea drepturile aşezămintelor româneşti, ba mai mult le restrângea. 
Astfel, în urma unei noi audienţe la Patriarhie a consulului României la 
Constantinopol, Al. Fara, din însărcinarea Mitropolitului Primat român în 
privinţa situaţiei schitului Prodromu, Pariarhul a răspuns că: ,,hotărârea ce a 
dat-o contra drepturilor schitului nostru, prevăzută în singhiliul din 1876, a 
făcut-o nevrând şi că i-a promis că dacă schitul va intra în negocieri de pace 
cu Lavra, conform hotărârii ce a dat P.S.S. la 13 august a.c. şi neîmpăcându-se, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 185 

atunci P.S.S. are să dea un  singhiliu mai bun decât cel din 1876… Cu 
asemenea promisiuni P.S.S. Patriarhul din Constantinopol mai înainte de a 
elibera hotărârea P.S.S. din 13 august a.c., a asigurat pe onor. Dl. Dimitrie 
Brătianu, pe onor Dl. N. Bordeanu, precum şi pe onor. Dl. Olănescu, prim 
secretar al legaţiunii române din Constantinopol, că P.S.S. nu va ataca 
drepturile schitului nostru român prin singiliul din 1876. Care promisiuni s-au 
adeverit false, după cum se constată în menţionata hotărâre. De asemenea şi 
acum din câte a promis onor. Dl. Fara, nici una va îndeplini, ci numai că 
voieşte să se profite de ocazie. Pentru aceasta fac toate tentaţiunile ca chestia 
schitului nostru român să nu intre pe canalul politic, spre a fi recunoscut 
formal de autoritatea guvernului otoman, că România cere un stabiliment de 
pioşi români în Muntele Athos; şi aşa să-şi piardă schitul toate drepturile 
recunoscute de Marea Biserică prin singiliul din 1876, care este pus sub scutul 
european şi prin acest mod să înlăture dreptul guvernului român de a apăra 
acest sacru stabiliment, lăsându-l la dispoziţiunea Sanctităţii Sale şi a grecilor 
lavrioţi”. (19) 

Monahii români implorau autorităţile române să nu creadă ,,falsele 
promisiuni de la Fanar; nici una n-a admis şi nici că vor admite, ci numai că 
vor să profite de ocaziune (ceea ce este ruşinos pentru naţiunea română, a fi 
jucată ca o păpuşă de politica grecilor)… şi pierzând odată ocaziunea 
progresării sale, care i se oferă prin art. 62 al Tratatului de la Berlin, se 
pierde şi orice altă speranţă de prosperitate morală şi materială, de la care 
naţiunea noastră s-ar fi putut cândva nu puţin profita” … (20). 

Art. 62 al Tratatului de la Berlin, invocat de monahii români în 
memoriu, prevedea garanţii internaţionale pentru Sfântul Munte: 
,,ecleziasticii pelegrini şi călugării tuturor naţionalităţilor se vor bucura de 
aceleaşi drepturi, avantaje şi privilegii… Călugării din Muntele Athos, 
oricare ar fi ţara lor de origine, vor fi menţionaţi în posesiunile şi avantajele 
lor anterioare şi se vor bucura fără nici o deosebire de deplina egalitate de 
drepturi şi prerogative”. (21) 

În urma conflictului dintre Prodromu şi Marea Lavră din perioada 
1880 – 1890, Lavra acţionase şi ea urmărindu-şi interesele.  

După 1910, conducătorul Comunităţii Fraţilor Români de la Athos, 
Teodosie Soroceanu împreună cu Stareţul de la Prodromul Antipa Dinescu, 
vor relua seria memoriilor adresate Bisericii Ortodoxe Române şi 
Guvernului, solicitând din nou, ridicarea schitului la rangul de mânăstire, 
alături de cele 20 de mânăstiri athonite. ,,Saptes prezice mânăstiri pentru 
greci, una pentru ruşi, una pentru sârbi şi una pentru bulgari, socotim că ar 
putea deocamdată să fie de ajuns, şi ca un omagiu adus Ţărilor Române, să 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 186 

se fi gândit cineva ca să nu fim cum suntem azi, în condiţii umilitoare pentru 
noi toţi ca naţiune, fără nici o mănăstire acolo”. (22) 

Statul român şi-a sporit preocuparea pentru îmbunătăţirea situaţiei 
monahilor români. Războaiele Balcanice au dus la modificarea situaţiei 
politice din zonă, în luna noiembrie 1912 statul grec lua în stăpânire 
Peninsula Chalcidică şi introducea starea de asediu. Autorităţile otomane 
erau înlăturate, dar era garantată păstrarea autonomiei Sfântului Munte. La 
Conferinţa de la Londra era discutată situaţia călugărilor athoniţi şi se 
avansau mai multe soluţii: fie rămânerea în cadrul statului otoman cu 
vechiul regim, fie încorporarea în statul grec cu un regim de autonomie, fie 
crearea unei organizaţii independente sub garanţie internaţională. Ministrul 
român de la Londra, N. Mişu, sugera autorităţilor române să se înţeleagă în 
privinţa obţinerii ,,a cel puţin un vot în Adunarea de la Careia (Chinotita), 
fie prin cumpărarea drepturilor autonome ale unei mânăstiri părăsite, sau 
prin recunoaşterea chiliilor noastre ca mânăstiri independente, ceea ce va fi 
mai greu”. (23) 

La 3 octombrie 1913 Chinotita de la Careia hotăra păstrarea 
sistemului existent, transferând drepturile Imperiului Otoman către regatul 
grec şi respingând ideea internaţionalizării sau neutralităţii Muntelui Athos. 
Ocazia favorabilă a rezolvării pozitive a solicitărilor monahilor români 
athoniţi din vara anului 1913 a fost pierdută.  

În anul 1914, izbucnea la schitul Prodromu un conflict între o parte a 
călugărilor şi stareţul Antipa Dinescu, care era acuzat de nerespectarea 
Regulamentului adoptat în anul 1891. Stareţul era dat afară cu forţa din 
funcţie şi din schit. Trimis să soluţioneze conflictul, consulul general al 
României la Salonic, G. C. Ionescu, constata în februarie 1915 că răzvrătirea 
era condusă de mânăstirea Lavra, iar ,,dezordinea şi necinstea care domneşte 
în mânăstirile greceşti se va înrădăcina şi la Prodrom”. (24) Conflictul de la 
Prodromu se va derula între anii 1914 – 1917 şi va reizbucni în martie 1919, 
deoarece călugării răzvrătiţi, ce fuseseră exilaţi, au fost reinstalaţi în schit cu 
ajutorul autorităţilor elene.  

Din documentele păstrate în fondul Ministerului Cultelor şi Artelor 
la DANIC, rezultă că în aprilie 1920, călugării de la Prodromu l-au ales 
stareţ pe protosinghelul Simeon Ciomondra, dar nu a fost recunoscut de 
Lavra, pentru că era născut în Macedonia, iar articolul 4 din hotărârea 
sinodului din 1883, prevede ca stareţul să fie român născut în România. În 
1921 a fost ales un altul Hrisostom Apostolache.  

În iulie 1922, Mitropolitul Primat, Miron Cristea, înainta 
Ministerului Cultelor, un Memoriu în care solicita intervenţia pe lângă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 187 

autorităţile elene pentru obţinerea independenţei schitului şi numirea unui 
reprezentant în Chinotita de la Careia (25). 

Dar instabilitatea de la conducerea schitului şi certurile dintre 
călugării prodromiţi continuau însă, aducând grave prejudicii imaginii 
acestuia şi demersurile autorităţilor române.  

În cadrul reformei agrare făcută în Grecia în 1924 s-a trecut şi la 
exproprierea moşiilor aparţinând mânăstirilor athonite. Numai moşiile 
mânăstirii sârbeşti Hilandar dar şi metocul din insula Thassos al schitului 
Prodromu, nu fuseseră încă expropriate. În toamna anului 1927 acesta a fost 
expropriat, confiscându-se recolta, măslinii, uneltele, teascul de ulei, tot ce 
aveau acolo şi o fără nici o despăgubire ameninţându-se însăşi existenţa 
schitului Prodromu. 

A urmat o perioadă extrem de grea pentru călugării athoniţi în 
general şi pentru cei de la schitul Prodromu în special. Dependenţa de 
mânăstirea Lavra, lipsa unui reprezentant în Chinotita de la Careia care să le 
apere drepturile, exproprierea metocului din insula Thassos, impunerea 
cetăţeniei elene, conflictele dintre călugări întreţinute de Lavra, disensiunile 
create de adoptarea noului calendar, proasta administrare a bunurilor din 
ţară şi apoi ruperea legăturilor cu România după instaurarea regimului 
comunist, au făcut ca cel mai important schit românesc de la Muntele Athos 
să decadă economic, iar călugării să dispară unul câte unul, fără să poată 
aduce ucenici din ţară care să-i înlocuiască.  

În luna iunie 1963, când Patriarhul Justinian a participat la 
festivităţile dedicate mileniului Muntelui Athos, a vizitat şi schitul 
Prodromu. Grădinile schitului erau bine întreţinute, şi în el vieţuiau 18 
călugări, în frunte cu arhimandritul Veniamin Popa, care-i urmase la 
conducere, ieromonahului Arsenie Mandrea, din anul 1946. Stareţul remarca 
faptul că Justinian era primul Patriarh al României care vizita schitul, şi 
solicita ajutor pentru efectuarea reparaţilor necesare clădirilor şi bisericii, 
precum şi trimiterea de călugări din ţară pentru ,,împrospătarea personalului 
monahal”(26). Acest lucru se va întâmpla abia peste un deceniu. 
Arhimandritul Veniamin Popa a condus schitul în perioada 1946-1975, fiind 
urmat de protosinghelul Ilarion Lupaşcu, în perioada 1975-1984. În anul 
1975 soseau în schit patru călugări tineri de la mânăstirea Sihăstria, iar în 
perioada 1978-1985, mai veneau încă 8 monahi. La conducerea schitului 
începând cu anul 1984 şi până în prezent se găseşte arhimandritul, Petroniu 
Tănase, remarcabil duhovnic şi teolog athonit.  

În anul 1986, schitul era locuit de 16 monahi, dintre care şase aveau 
peste 50 de ani, iar restul erau monahi tineri, cu vârste între 27 şi 35 de ani. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 188 

În perioada următoare statul român a donat schitului un tractor cu remorcă şi 
o maşină de teren. Faţă de vremurile trecute, când schitul dispunea de 
venituri de la proprietăţile din ţară şi de la metocul din insula Thassos, în 
prezent este unul dintre cele mai sărace de la Muntele Athos.  

După anul 1990, cu ajutorul statului român şi al altor donatori, s-au 
refăcut o parte din atelierele schitului, a fost restaurată biserica principală, 
brutăria, sinodiconul, corpurile de chilii din partea de sud, de nord şi de apus, 
arhondaricul, bucătăria şi trapeza, s-a îmbunătăţit sistemul de aprovizionare 
cu apă, prin instalarea unor conducte metalice şi  construirea a două cisterne 
de apă. A fost construit un drum carosabil între schit şi Marea Lavră.  

În prezent, la schitul Prodromu vieţuiesc 27 de călugări români, 
conduşi de venerabilul arhimandrit Petroniu Tănase.  

La 23 aprilie 2007, prin Legea nr. 497, s-a instituit cadrul juridic 
referitor la sprijinul financiar acordat de statul român schitului Prodromu. S-
a alocat anual de la bugetul de stat, prin bugetul Ministerului Culturii şi 
Cultelor, o sumă în lei echivalentă cu 250000 de euro, destinată ,,acoperirii 
cheltuielilor de restaurare şi întreţinere a clădirilor de incintă şi a celor 4 
biserici, realizării de materiale cu caracter de promovare, precum şi pentru 
susţinerea activităţilor acestui schit” (27). La 7 aprilie 2008, Parlamentul 
României modifică articolul 4 al acestei legi aducând precizarea că această 
sumă este destinată ,,restaurării, reparării, întreţinerii şi administrării 
clădirilor din incintă şi a celor 4 biserici; achiziţiei de mijloace fixe pe baza 
listei de investiţii, avizată conform dispoziţiilor legale în vigoare; 
activităţilor de întreţinere şi producţie în regie proprie; plăţii unor activităţi 
de manoperă şi prestări de servicii; susţinerii activităţilor existenţiale şi 
spirituale ale monahilor, primirii şi cazării pelerinilor; realizării unor 
materiale destinate promovării schitului”(28). Se reia, astfel tradiţia, 
întreruptă timp de o jumătate de secol, de sprijinire a acestui centru de înaltă 
trăire spirituală.  

În concluzie putem afirma că: 
Aşezămintele monahale româneşti de la Muntele Athos reprezintă şi 

astăzi ortodoxia românească în acele locuri, iar scăderea drastică a 
numărului monahilor athoniţi şi a lăcaşurilor lor de cult, nu trebuie să lase 
societatea românească indiferentă. Faptul că aceste aşezăminte au fost 
sprijinite constant de statul român, din a doua jumătate a secolului al  
XIX-lea şi până la Primul Război Mondial, cu subvenţii şi ajutoare 
însemnate pentru construirea şi întreţinerea bisericilor şi a chiliilor, 
reprezintă o atitudine care trebuie reluată în zilele noastre, spre a putea salva 
cel puţin cele două schituri şi cele câteva chilii româneşti în care mai pâlpâie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 189 

încă, cu mari strădanii personale ale acestor monahi, tradiţia românească în 
Muntele Athos.  

Faptul că în anul 2007, statul român a acordat o subvenţie de 
250000 de euro pe an pentru schitul Prodromu, este un prim gest, care 
dovedeşte că societatea românească nu i-a abandonat pe aceşti fii ai ei, 
care au ales să se retragă în Muntele Athos şi să se roage pentru acest 
popor din care fac parte suportând întregul dictat al călugărilor greci de-a 
lungul timpului. Acordarea de ajutoare băneşti şi materiale trebuie însă să 
se îndrepte şi către monahii români ai schitului Lacu, ca şi către chiliile 
care au în urmă o istorie de peste 140 de ani, şi care sunt păstrătoare şi 
continuatoare ale tradiţiei monahale româneşti.  

Prin urmare, statul, diplomaţia, Patriarhia Română, dar şi societatea 
românească, trebuie să vegheze ca vieţuirea monahilor români athoniţi să fie 
decentă, pentru a putea reprezenta mai departe valorile ortodoxiei româneşti 
la Muntele Athos. Căci, aşa cum subliniază actualul stareţ al schitului 
Prodromu, părintele Petroniu Tănase, ,,Documentele păstrate sunt mărturii 
grăitoare, care pun în lumină gândul şi fapta acestor monahi împlinite departe 
de hotarele ţării lor, la îndemnul conştiinţei lor naţionale româneşti” (29). 
 
 

Referinţe bibliografice 
 

(1)  D.A.N.I.C., fond Ministerul Cultelor şi Instrucţiunii Publice, dosar 268/1975, f. 123-124.  
(2)  AMAE. fond Constantinopol, vol. 276, nepaginat.  
(3)  Ibidem. 

(4)  Ibidem. 

(5)  Ibidem. 

(6)  Ibidem. 
(7)  Ibidem, fond Problema 15, vol. 21, f. 31.  
(8)  Ibidem. 
(9)  Ibidem. 
(10) Ibidem, fond Ministerul Cultelor, Direcţia Contabilităţi, dosar 956/1919, f. 1.  
(11) Ibidem, dosar 100/1920, f. 4.  
(12) Ibidem, fond Visarion Puiu, dosar 9, f. 17.  
(13) Ibidem, f. 22.  
(14) VASILESCU, Gh.; IGNATIE Monahul. Românii şi Muntele Athos: vol. 2, Bucureşti: 

Lucman, 2007, p. 241.  
(15) Ibidem, f. 13, fond Ministerul Cultelor şi Instrucţiunii Publice, dosar 6/1881, f. 11.  
(16) Ibidem, f. 15.  
(17) ZBURCHEA, Gh. O istorie a românilor din Peninsula Balcanică: secolul VIII-XX. 

Bucureşti: Editura Biblioteca Bucureştilor, 1999, p. 169.  
(18) D.A.N.I.C., fond Ministerul Cultelor şi Instrucţiunii Publice, dosar 6/1881, f. 24.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București



 190 

(19) Ibidem, f. 46.  
(20) Ibidem, f. 47.  
(21) ZBURCHEA, Gh. Op. cit, p. 165.  
(22) Şcoli şi biserici româneşti din Peninsula Balcanică: documente: 1864-1948: vol.1. 

Bucureşti: Editura Universităţii din Bucureşti, 2004,  p. 257.  
(23) Ibidem, p. 39.  
(24) Ibidem, p. 293.  
(25) DANIC, fond Ministerul Cultelor şi Artelor, dosar 11/1992, f. 44.  
(26) VASILESCU, Gh.;  IGNATIE Monahul. Op. cit., p. 210.  
(27) Monitorul Oficial, partea I, nr. 298/8 mai 2007, p. 6.  
(28) Ibidem, nr. 283/22 aprilie, 2008, p. 2.  
(29) VASILESCU, Gh.; IGNATIE Monahul. Op. cit., vol. 1, p. 402.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:31:57 UTC)
BDD-A27097 © 2008 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

