
Noi discipline, noi abordări şi noi tehnologii în 
societatea informaţională 

 

 
 

Câteva principii mediologice 
 

Dr. Alexandra Crăciun 
Departamentul de Comunicare şi Relaţii Publice 
Facultatea de Litere, Universitatea din Bucureşti  

E-mail: alexandra.craciun@sprachlit.uni-regensburg.de 
 

 
Alexandra Crăciun este lector la Universitatea din Bucureşti, 

Facultatea de Litere, Departamentul de Comunicare şi Relaţii Publice, 
titular al cursurilor de Comunicare şi mentalitate postmodernă,  dar şi de 
branding. Temele sale de cercetare se referă la reprezentarea identităţii fie 
că este vorba despre modele identitare legate în artă sau literatură, fie că 
este vorba despre modele identitare dezvoltate în comunicarea de brand. 
Alexandra Crăciun deţine un doctorat în filologie cu tema „Narcisismul şi 
problemele reflectării”. În prezent, ea predă în cadrul Universităţii din 
Regensburg. 

 
Rezumat 

 

Articolul prezintă câteva perspective noi asupra civilizaţiei contemporane 
oferite prin intermediul unei noi discipline denumită „Mediologie”. Această nouă 
ştiinţă pe care o propune profesorul francez Regis Debray prezintă caracteristicile 
societăţii contemporane în relaţie cu modele ale unor etape precedente. Acest 
articol propune o perspectivă critică asupra modelului propus de Regis Debray 
prin comparaţie cu alte surse ce vizează analiza evoluţiei modelelor culturale în 
timp, ca de pildă perspectiva propusă de Giambattista Vico asupra evoluţiei 
codurilor lingvistice şi culturale. Scopul articolului este acela de a oferi o 
perspectivă integrată, care să permită o mai bună înţelegere a schimbărilor ce stau 
la baza societăţii de tip informaţional.  
 
Cuvinte cheie: mediologie, comunicare, postmodernism, logosfera, 
grafosfera, videosferă  

 
 
Trăim într-o lume în care reperele se relativizează constant şi de 

aceea din când în când avem nevoie de taxonomii.  

77 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Alexandra Crăciun    
 

 

 78

O astfel de taxonommie este propusă de autorul Regis Debray 
tocmai pentru a sistematiza reperele unei societăţi contemporane fluide, în 
care informaţia se transformă în experienţă,  iar ierarhiile în rating. 

În acest context profesorul francez propune o nouă disciplină: 
Mediologia. O ştiinţă îngrozitor de tânără, formulată în jurul anului 1990, 
prin cunoscutul „Curs de mediologie generală” (1991).  

Iscată probabil din celebrul: „the medium is the message”(1) al lui 
Marshall McLuhan, această ştiinţă rescrie istoria lumii în funcţie de distanţele 
pe care elementele mediatoare le aşează în interiorul grupurilor sociale.  

Demersul său este unul salutar tocmai pentru că reuşeşte să pună în 
evidenţă trăsăturile lumii contemporane printr-o proiecţie diacronică. 

Demersul său, nu este cu totul nou, şi tocmai de aceea, vom încerca 
să prezentăm comparativ şi un alt model, similar, ce  propune  ca şi în cazul 
lui Debray o sistematizare diacronică a modelelor culturale.  

Astfel, italianul Giambattista Vico evoca trei vârste ale ciclului lumii 
pe care le vom prezenta pe scurt spre comparaţie: 
 

1. Vârsta divinǎ / a credinţei – este o fazǎ hieroglifică, definitǎ prin 
folosirea poeticǎ a limbajului; 

2. Vârsta eroicǎ / a aristocraţiei – este o fazǎ hieraticǎ, stǎpânitoare 
a unui limbaj alegoric; 

3. Vârsta poporului – este o fazǎ demoticǎ, stǎpânitoare a unui 
limbaj descriptiv. 

 

1. Vârsta divinǎ – reprezintǎ investirea cuvintelor ca tipuri particulare 
de semne cu o intensificare  a conţinutului lor, ce anuleazǎ distincţia obiect – 
subiect. Obiectul şi subiectul sunt legate de o putere şi o energie comunǎ, 
drept pentru care cuvintele capǎtǎ şi exprimǎ o putere cvasifizicǎ, sunt 
concrete, nu existǎ abstracţiuni, limbajul e aforistic, oracular, discontinuu. 
Este faza ilustratǎ de Homer sau presocratici; o fazǎ a limbajului pitagoreic. 
 

2. Vârsta eroicǎ – este vârsta unui limbaj platonician, care 
individualizeazǎ, creeazǎ elite, exprimǎ gânduri, idei, sentimente. Acest 
limbaj „în-fiinţeazǎ”  subiectul pentru cǎ face pentru prima datǎ diferenţa 
între subiect şi obiect, instaureazǎ reflecţia cu conotaţiile sale de privire în 
oglindǎ, diferenţiazǎ operaţiile intelectuale de cele emoţionale, întemeiazǎ 
abstracţii. Aceastǎ fazǎ hieraticǎ aduce conştiinţa unor moduri de gândire 
operante sau inoperante.  

Stilistic în această fază se face trecerea de la metaforǎ la metonimie. 
În metaforǎ, ‘acela’ este egal cu ‘acela’, în metonimie, ‘acesta’ îl înlocuieşte 
pe ‘acela’.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării, Nr. 15/2011 
 

 79

Este, în fapt, diferenţa între limbajul care substituie şi limbajul care 
instituie. Limbajul metonimic este un limbaj analogic, o imitaţie a unei 
realitǎţi dincoace de ea însǎşi; depǎşim lumea poeticǎ printr-o lume 
dialecticǎ, o lume a gândirii separate, al cǎrei criteriu de existenţǎ este 
argumentarea. Acesta este un limbaj socratic. 
 Limbajul poetic permitea o pluralitate a zeilor pentru cǎ nu fǎcea 
decât sǎ instituie întruchipǎri ale identitǎţii individului cu natura. 
Simultaneitatea cuvânt – obiect se manifesta în exerciţiul prezenţei acestor 
zei. Limbajul metonimic este cel al teologiei monoteiste pentru cǎ în 
separaţia subiect – obiect apare necesitatea unei fiinţe perfecte, a unei 
realitǎţi transcendente, la care sǎ se facǎ recurs în toate analogiile, în 
descendenţa platonicǎ, a lui Socrate, Kant şi Hegel, care aparţin şi ei unui 
orizont metonimic al limbajului.  

Cu o precizie delicată, Michel Foucault făcea diferenţa între delficul 
„gnôthi seauton” – cunoaşte-te pe tine însuţi şi  „epimeleia heautou” – 
preocuparea de sine într-o arheologie a cristalizării celor două lumi.   

Aşa cum arată Foucalut, preocuparea de sine este o „disciplină” 
socratică ce generează un sens nou, aproape modern,  al cunoaşterii de sine, 
un sens pe care preotesele lui Apollo îl ignorau.  

Dacă în templu cunoaşterea de sine însemna raţionalizarea 
discursului, legată de acel „meden agan” – nimic prea mult, necesar pentru 
esenţializarea întrebărilor oraculare, pentru Socrate celebrul „gnôthi 
seauton”  ţine de cristalizarea subiectului în sens modern, „este, formula 
întemeietoare a raportului dintre subiect şi adevăr.” (2) 

Vârsta eroică devine aşadar vârsta preocupării de sine, a conştiinţei 
că degradarea limbajului – sau mai bine zis precizia lui, capacitatea acestuia 
de a diferenţia, ne transformă în personaje perfectibile, supuse propriei 
preocupări. 
 

3. Faza demotică sau vârsta poporului – începe în secolul al XVI-lea 
şi este marcatǎ prin prelungirea unor tendinţe ale Renaşterii, Reformei, 
devenind dominantǎ în secolul al XVIII-lea. Este marcatǎ de diferenţa 
puternicǎ între obiect şi subiect: subiectul este cel expus impactului 
senzorial cu lumea obiectivǎ.  

Descoperirea lumii senzoriale, a naturii, prin senzaţii, duce la 
înţelegerea noţiunii de gol. Limbajul trebuie sǎ descrie lumea obiectivǎ. El 
nu este adevǎrat pentru cǎ este sau pentru cǎ înlocuieşte, el este adevǎrat 
numai atunci când descrie. De aceea, figura dominantǎ devine comparaţia; 
este momentul empirismului, care nu argumenteazǎ ci descrie spunând: “nu 
existǎ intelect fǎrǎ sǎ existe în prealabil simţuri.”  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Alexandra Crăciun    
 

 

 80

Ştiinţa se dezvoltǎ şi ea pe doua nivele de percepţie senzorialǎ: 
• nivelul detaliului, al particularului, al accidentalului; 
• nivelul ideal ce constituie sursa cunoaşterii. 
Problema acestui moment este cea a iluziei. Observatorul, pentru a 

se integra în acest proces descriptiv, trebuie, la rândul sǎu, sǎ devinǎ obiect 
de observaţie. 

Pe scurt, etapa metaforicǎ aduce, ca figurǎ paradigmaticǎ, Zeul, cu 
natura sa personalǎ sub formǎ de spirit.  

Modelul eroic impune Dumnezeul transcendent sub formǎ de cuvânt, 
ca alegorie. Iar cea de-a treia etapǎ, lasă cerul gol pentru cǎ realitatea 
rǎmâne pur senzorialǎ.  

Comentând pertinenţa celor trei modele, Northrop Frye observa:  
“Ideea sugerează în sine faptul c-am încheiat, probabil un uriaş ciclu 

al limbajului din timpurile homerice, până în zilele noastre, când lucrul 
evocă cuvântul, şi ne aflăm pe punctul să începem din nou ciclul, întrucât se 
pare cǎ suntem, azi, iarǎşi confruntaţi cu o energie comunǎ subiectului şi 
obiectului, ce nu poate fi exprimatǎ verbal decât printr-o anumitǎ formǎ de 
metaforǎ. 

E adevărat că numeroase elemente metaforice reapar în limbajul 
nostru, dar acesta este mai degrabă aspectul pozitiv al aceluiaşi proces: acela 
că s-ar putea sǎ intrǎm într-o fazǎ cu totul nouǎ a înţelegerii noastre 
privitoare la limbaj.” (3) 

 Acestea fiind spuse, să revenim la mediologie pentru a constata cât 
de diferită sau de apropiată este perspectiva lui Regis Debray faţă de cea a 
predecesorului său. Debray mǎrturisea cǎ punctul său de plecare în 
construcţia mediologiei a fost reprezentat de textul pe care pictorul Magritte 
l-a aşezat într-o celebră lucrare a sa: “Aceasta nu este o pipǎ!” negând 
conţinutul vizual al reprezentării, pentru a genera astfel o schimbare radicalǎ 
a raportului între regimul verbal şi cel vizual.  

Mediologia reprezintǎ deci, încercarea de a decanta contradicţiile ce 
se nasc între semn şi referent, între mesaj şi mijlocul de comunicare în 
cursul diferitelor regimuri de tip discursiv. 

Ca şi Vico, mediologul împarte istoria în trei etape, sau „lumi”, etape 
ce nu sunt simultane, dar nici complet consecutive. 

1) Logosfera 

2) Grafosfera 

3) Videosfera 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării, Nr. 15/2011 
 

 81

Logosfera e lumea dependentă de prezenţa fizică, apropiată. 
Autonomia cuvântului vorbit (logos) nu anulează total, aşa cum s-ar  
părea, scrierea.  

Scrisul funcţionează cu toată forţa autoritară pe care o împrumută 
din zona oralităţii.  

Jacques Derrida ataca scrierea în ceea ce o diferenţiază de oralitate, 
evidenţiind incapacitatea celei dintâi de a acoperi aceleaşi valori ca şi 
cuvântul vorbit.  

În opinia lui, oralitatea domină, deconstruieşte scriitura. Derivând 
sensul scrisului din moarte ca şi Platon, Derrida subminează scrierea cu 
rangul oedipian, de limbaj ce şi-a ucis tatăl.  

Logosul, în schimb, înseamnă prezenţa permanentă a autorului ce 
poate „apăra textul scris”, consacrându-i sensul adevărat:  

„Căci partea cumplită a scrisului e că seamănă într-adevăr cu pictura: 
şi operele acelei arte stau în faţa noastră ca nişte fiinţe vii, dar dacă le întrebi 
ceva, ele se învăluiesc într-o tăcere foarte solemnă.  

Tot astfel şi propoziţiile: se pare că vorbesc ca şi când ar avea minte; 
însă când întrebi ceva din ceea ce afirmă ele, ca să pricepi totdeauna îţi dau 
unul şi acelaşi răspuns.  

Şi când e odată scris, orice cuvânt colindă pretutindeni şi pe toţi 
deopotrivă şi pe la cei ce pricep şi pe la cei pe care nu-i priveşte deloc fără 
să poată spune la cine trebuie să meargă şi la cine nu.  

Şi de câte ori e nesocotit şi batjocorit pe nedrept, el are nevoie  
de tatăl său, ca dă-i ajute, căci el singur nici nu poate să se apere, nici  
să se ajute.”(4)  

În descendenţă platonică, în succesiune derridiană, postmodernii consi-
deră logosul, deşi degenerat în oralitate, mai important decât textul scris. 

Această concepţie este opusă însă mediologiei, pentru care logosul 
nu reprezintă uciderea textului scris, ci este „Cuvântul” prin excelenţă, 
particularizat în existenţa cărţilor sacre: Biblia, Coranul, Upanişasele.  

Formule de tipul: „Scrisul e Dumnezeu: hieroglifa în sens tare.”  sau 
„Dumnezeu dictează, iar omul notează.”, consacră pentru mediologi scrisul 
ca manifestare a transcendenţei. 

 
Grafosfera este pentru Regis Debray epoca tipografiei, lumea în 

care imaginea este subordonată textului, etapa apariţiei autorului – cel care 
îndepărtează textul prin paradoxul signaturii.  

Grafosfera are în centru concepera scrierii drept criptografie pentru 
că scrisul îşi asumă acum o altă capacitate de difuzare, îşi pierde sensul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Alexandra Crăciun    
 

 

 82

transcendent, elitist şi inaugurează o paradigmă ce va constitui unul dintre 
reperele modernităţii: instituţia autorului.  

Grafosfera e o lume în care se păstrează centralitatea, o lume 
organizată, care funcţionează după regula adevărului.  

Un „adevăr” girat de un autor şi, chiar dacă vorbim încă despre un 
autor omniscient, capacitatea sa de acoperire se restrânge la opera, devine 
deci parţială. 

 Astfel, în coerenţa grafosferei apar fisuri. Dumnezeu-autorul nu mai 
creează după reguli permanente, el nu mai este generator de logos sub forma 
cuvântului ce instaurează realitatea, ci rămâne doar un generator de lumi 
ficţionale, pe care le stăpâneşte omniscient. 

Dacă ar trebui să folosim un limbaj aristotelic, am spune că 
grafosfera e o lume meta-fizică, în sensul că ea succede logosul în calitatea 
sa de limbaj ce are capacitatea de a se constitui fizic ca existenţă. Grafosfera 
se află astfel „după” (grecescul meta) - fizică pentru că autorul nu instituie 
prezenţa fizică ci o „construieşte” lumi într-un univers ficţional.  

Autorul înseamnă tocmai dispariţia transcendenţei din text, 
înlocuirea ei cu semnătura, cea care desemnează posibilitatea dispariţiei 
creatorului, posibilitatea morţii lui.  

Semnătura, spre deosebire de caracterul nesemnat, implicit, al 
textelor sacre, trimite la posibilitatea evacuării fizice a autorului din text, la 
posibilitatea limbajului de a-şi ucide tatăl. 

 
Videosfera e vârsta electronului, etapa în care vizibilul are efect de 

autoritate fiind cel care se instituie prin simulacrum.  
Scrisul nu dispare definitiv, dar se accentuează dominanţa vizualului. 

Încă din epoca tipografiei, imaginea începea să domine scrisul prin faptul că 
semnul scris era asimilat ca imagine.  

Acum însă vizibilitatea îşi asumă întreaga autoritate devenind criteriul 
de consacrare al adevărului.  

În videosferă e adevărat ceea ce vedem, spre deosebire de logosfera, 
unde e adevărat ceea ce nu se vede, adică transcendentul, divinul.  

La fel, în grafosferă adevărul e dincolo, în lumea ficţională, garantat 
de un autor absent, semnalat doar de numele de pe copertă.  

În videosferă însă, lumea trăieşte testimonial (ceea ce scade probabil 
intensitatea adevărurilor, a jurămintelor, a afirmaţiilor într-o erodare a 
construcţiilor morale).  

Şi într-un univers testimonial, fragmentul de realitate e transformat în 
reprezentare – care la rândul ei se transformă în adevăr.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării, Nr. 15/2011 
 

 83

Videosfera e vârsta electronului, a ciberneticii, a sondajului de 
opinie prin care grupul social se hrăneşte vampiric cu propria sa imagine.  

Sintetizată prin rating sau cotă de piaţă, această lume capitalizează 
exact ceea ce nu se poate capitaliza: simulacrumul (5).  

În această perspectivă, Jean Baudrillard vorbeşte despre natura 
hiperreală a lumii noastre, natură ce goleşte obiectul de consistenţă, lăsând 
doar suprafaţa, ecranul, să semnifice.  

Videosfera ar corespunde astfel noţiunii de „simulacru” pe care o 
introduce Baudrillard, anulând perspectivele autorităţii tactile, auditive, ce 
corespund unor lumi depăşite deja. 

În interiorul acestor trei cicluri ale comunicării, mediologia 
structurează o serie de concepte care formează de fapt, definiţia perioadelor 
despre care am vorbit. Pentru acurateţea interpretărilor, am introdus pe lângă 
fiecare concept câteva explicaţii lămuritoare. 

 
    LOGOSFERALOGOSFERALOGOSFERALOGOSFERA    GRAFOSFERAGRAFOSFERAGRAFOSFERAGRAFOSFERA    VIDEOSFERAVIDEOSFERAVIDEOSFERAVIDEOSFERA    
Tipologia Tipologia Tipologia Tipologia 
individualăindividualăindividualăindividuală    
    
    
MediulMediulMediulMediul    
    
    
    
    
    
    
    
Figuri ale Figuri ale Figuri ale Figuri ale 
timpuluitimpuluitimpuluitimpului    
    
    
    
    
    
    
Vârste canoniceVârste canoniceVârste canoniceVârste canonice    
    
    
    
    
    
    
Tipologie socialăTipologie socialăTipologie socialăTipologie socială    
    
    
    
    

UnulUnulUnulUnul  
(transcendentul) 
 
 
PământulPământulPământulPământul    
(materializarea 
cuvântului, a mesajului, 
consacrarea limbajului ca 
logos) 
 
 
 
CerculCerculCerculCercul  
(durată eternă, repetiţie, 
o centralizare care ne 
trimite înapoi – funcţia 
liturghiei de a reface 
mereu momentul trecut) 
 
BătrânulBătrânulBătrânulBătrânul  
(întoarcere spre trecut) 
 
 
 
 
 
 
Oraşul, imperiul, regatulOraşul, imperiul, regatulOraşul, imperiul, regatulOraşul, imperiul, regatul  
(spaţiu social centralizat 
– tipologia burgului 
generator de separaţii şi 
ierarhii) 

ToţiToţiToţiToţi  
(autorul – pluralitatea 
adevărurilor) 
    
MareaMareaMareaMarea    
(fluiditatea auctorială în 
care adevărul poate fi 
construit) 
 
 
 
    
LiniaLiniaLiniaLinia  
(structură orientată spre 
viitor – autorul este învestit 
cu atribuţia de a construi 
universul) 
    
    
    
AdultulAdultulAdultulAdultul  
(autorul, creatorul, 
constructor al unui timp 
posibil) 
 
 
 
PoporPoporPoporPoporul, naţiunea, statulul, naţiunea, statulul, naţiunea, statulul, naţiunea, statul  
(delimitarea se face prin 
diferenţiere) 
    
    

FiecareFiecareFiecareFiecare    
(adevăr individual, simultan 
acreditat prin contact vizual) 
    
AerulAerulAerulAerul  
(ubicuitatea, prezenţa într-
un continuu absolut, 
posibilitatea de conectare a 
adevărurilor relative ca 
prezenţă, vezi transmisiunile 
în direct) 
    
PunctulPunctulPunctulPunctul  
(actualitate, eveniment, este 
autocentric) 
 
 
 
    
    
CopilulCopilulCopilulCopilul  
(credulitate, capacitate de a 
se conecta, existenţa într-o 
lume actuală a jocului care 
nu solicită nici viiotrul nici 
trecutul) 
    
Populaţia, lumeaPopulaţia, lumeaPopulaţia, lumeaPopulaţia, lumea  
(oricine poate face parte  
dintr-o populaţie) 
 
    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Alexandra Crăciun    
 

 

 84

Tipologie politicăTipologie politicăTipologie politicăTipologie politică    
    
    
    
    
    
    
    
ParaParaParaParadigmele de digmele de digmele de digmele de 
atracţieatracţieatracţieatracţie    
    
    
    
    
    
Tipologiile Tipologiile Tipologiile Tipologiile 
simbolicesimbolicesimbolicesimbolice    
    
    
    
    
    
    
    
    
Clasa spiritualăClasa spiritualăClasa spiritualăClasa spirituală    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
Repere de Repere de Repere de Repere de 
legitimarelegitimarelegitimarelegitimare    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

AbsolutismulAbsolutismulAbsolutismulAbsolutismul  
(logosul nu suportă 
alternativa, nu acceptă 
aproximaţia) 
 
 
 
 
 Mythosul Mythosul Mythosul Mythosul  
(mistere, dogme, epopei) 
 
 
 
    
    
ReligiileReligiileReligiileReligiile  
(centrate pe cuvânt) 
 
 
 
 
 
 
 
    
BisericaBisericaBisericaBiserica  
(dogma iradiază, iar 
susţinătorii ei sunt cei 
acreditaţi din punct de 
vedere spiritual – clasa e 
formată din oratores, cei 
care prelungesc logosul ca 
dogmă, ei sunt profeţii, 
clericii, preoţii, vestalele) 
 
 
 
 
 
 
De ordin divinDe ordin divinDe ordin divinDe ordin divin  
(se spune „aşa este”, „e 
adevărat pentru că e 
sacru”) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    

Naţionalismul, Naţionalismul, Naţionalismul, Naţionalismul, 
totalitarismultotalitarismultotalitarismultotalitarismul  
(naţionalism = 
pluralitate; totalitarism – 
se poate ca unul dintre 
autori să vrea ca adevărul 
lui să fie absolut) 
    
LogosulLogosulLogosulLogosul  
(cuvântul exersat în 
utopii, în sisteme, în 
programe) 
 
 
    
SistemeSistemeSistemeSisteme  
(lumea e construită în 
jurul unor edificii al căror 
zeu central este autorul; 
de cele mai multe ori ele 
se dezvoltă ca ideologii) 
 
 
 
    
InteligenţaInteligenţaInteligenţaInteligenţa  
(intelectualitatea care 
este „făcătoare de 
cunoaştere”, care duce 
către adevăr, dar 
construindu-l. În acest 
relativism ea permite 
evoluţia. Clasa laicilor, a 
profesorilor, a doctorilor, 
a celor care generează 
cunoaştere, devenind 
autori ai ei) 
 
 
 
IdealulIdealulIdealulIdealul  
(momentul ideologiilor, 
al sistemelor. Cuvinte de 
ordine: „aşa este pentru 
că e adevărat”. Iar 
adevărul acesta se 
construieşte în interiorul 
sistemului, prin 
demonstraţie) 
 
 
 
 
    

IndividualismulIndividualismulIndividualismulIndividualismul  
(a-nomie = lipsa de nume) 
 
 
 
 
 
    
ImagoImagoImagoImago  
(fantasme, afecte, raportări 
superficiale la lume; reva-
lorizarea lucrurilor mărunte; 
incapacitatea de a construi 
utopii) 
    
ModelulModelulModelulModelul  
(nu mai e nici teologie, nici 
sistem/ideologie, ci se 
apropie mai mult de sărăcia 
iconologică. Iconologia 
videosferei este o dezvoltare 
punctuală a sistemului, un 
sistem devenit popular prin 
simplificare) 
 
MediaMediaMediaMedia  
(difuzorii şi producătorii de 
media. Ei sunt generatori ai 
realului, pentru că video-
sfera garantează realitatea 
în direct. Informaţia este cea 
care reprezintă adevărul, 
care dovedeşte că fiecare 
fapt poate fi infinit multi-
plicat, care subminează 
autoritatea, care garantează 
existenţa obiectelor, dar şi 
incoerenţa individualităţii. 
Apariţia eului spart.) 
 
PerformanţaPerformanţaPerformanţaPerformanţa  
(cuvinte de ordine: „aşa 
este, pentru că 
funcţionează”. Trebuie să 
concepem lumea 
videosferei exprimată prin 
punct parte a unei reţele în 
care toate conexiunile sunt 
justificate prin performanţă. 
Publicitatea, mass media 
oferă modele de 
performanţă prin cote de 
piaţă şi ratinguri) 
    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării, Nr. 15/2011 
 

 85

Motorul Motorul Motorul Motorul 
obedienţeiobedienţeiobedienţeiobedienţei    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
Mijlocul de Mijlocul de Mijlocul de Mijlocul de 
influenţareinfluenţareinfluenţareinfluenţare    
    
    
    
    
    
    
Controlul Controlul Controlul Controlul 
fluxurilorfluxurilorfluxurilorfluxurilor    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
Statutul Statutul Statutul Statutul 
individuluiindividuluiindividuluiindividului    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    

FanatismulFanatismulFanatismulFanatismul  
(nu înseamnă formele 
extreme de azi, ci mai 
degrabă nebunia 
platoniciană, acea 
stăpânire a minţilor, pe 
care o aduce contactul 
persistent, repetat, cu 
credinţa. Este generatorul 
dogmei, prelungirea 
logosului şi asumarea sa 
personală) 
 
 
 
 
 
    
PredicaPredicaPredicaPredica  
(cuvântul ce capătă 
anvergură datorită 
contextului spiritual în care 
e enunţat, cuvântul ce 
reprezintă o prelungire a 
funcţiilor logosului) 
 
DirectDirectDirectDirect  
(de tip ecleziastic, în care 
transmiterea se face prin 
iradiere, de la sursă, iar 
contactul este puternic 
perturbator faţă de orice 
alt stimul) 
 
    
    
    
SubiectulSubiectulSubiectulSubiectul  
(prin el logosul se 
împlineşte, este creaţie. În 
acest statut subiectul 
comandă, poate să 
construiască, să dea 
expresie în perspectiva 
înţelesului ultim. Avem de-
a face cu o funcţiune 
puternică a identităţii, 
funcţiune consolidată de 
relaţia metafizică cu 
transcendentul. Este un 
statut elitist, ce decurge 
dintr-un adevăr absolut pe 
care îl susţine prin 
existenţa sa). 
 
 
 
 

LegeaLegeaLegeaLegea  
(este sistemul care 
garantează adevărurile, 
garantează ideologia, ce 
poate fi în acelaşi timp 
atacată, construită, 
reconstruită. Legea este 
raţionalizarea. Caracterul 
normativ exprimă sistemul 
raportându-l la ideal. Dacă 
fanatismul nu emite contra-
argumente, legea e aucto-
rială, pentru că ea poate fi 
luată în discuţie. Ea se aplică 
ori de câte ori trebuie ca o 
instanţă personală să se 
refere la un sistem) 
 
PublicaţiaPublicaţiaPublicaţiaPublicaţia  
(cartea, ziarul publicând 
naraţiuni de tip foileton. 
Aceste forme garantează 
instituţia autorului şi 
adevărurile lui) 
 
 
Control politicControl politicControl politicControl politic  
(control indirect. Fluxurile 
se exercită în interiorul 
sistemelor, în direcţii 
justificate de funcţiile 
auctoriale, de funcţiile de 
putere, nu avem de-a face 
cu acea iradiere, cu acel 
contact permanent pe care 
îl oferea logosfera) 
 
CetăţeanulCetăţeanulCetăţeanulCetăţeanul  
(nu mai reprezintă totul, ci 
partea. El convinge sau se 
lasă convins, generând sau 
intrând în sistem. El este cel 
care face legea şi este supus 
ei, având deci rază de 
acţiune limitată. Statutul lui 
participativ îl face mai slab, 
mai vulnerabil decât 
subiectul, dar îi oferă în 
acelaşi timp atuurile unei 
lumi în care poate juca un 
rol activ, atuurile autorului). 
 
 
 
 
 
 
 

OpiniaOpiniaOpiniaOpinia  
(ilustrată fie de sondaj, fie de 
declaraţie, oferă videosferei 
doar o garanţie limitată. Dacă 
fanatismul ne asigură că e 
pesistent, iar legea oferă 
stabilitatea pe care se baza 
coerenţa sistemului, opinia 
este în toate formele sale 
mobilă. Ea ilustrează cel mai 
bine conceptul de relativism şi 
trăieşte din inserţia sa în 
canalele media. Opinia, ca 
model al obedienţei, impune 
domnia relativităţii, a 
individualismului, fără a fi însă 
şi a unui regim personal) 
 
ApariţiaApariţiaApariţiaApariţia  
(cu caracter secvenţial, relativ, 
fără termene de existenţă, cea 
care nu face parte din nici un 
program, fiind mai apropiată 
de „expunere”. Ea garantează 
existenţa şi creează capitalul 
de imagine) 
 
Control economicControl economicControl economicControl economic  
(absolut indirect, ce decurge 
din supravegherea mesajelor. 
Presiunea sondajelor de 
opinie, a cotelor de piaţă, a 
segmentărilor, a procentelor, 
determină angajamente 
cauzale prin care fluxurile 
capătă sensuri predefinite) 
 
ConsumatorulConsumatorulConsumatorulConsumatorul  
(calitatea aceasta de 
consumator face din identitate 
doar o morfologie variabilă ce 
trăieşte din reacţiile la mediul 
economic. Amintindu-ne 
teoriile lui Baudrillard – omul 
contemporan nu seduce, ci este 
sedus, iar consumatorul joacă 
prin excelenţă rolul de personaj 
sedus. „A seduce” este un atu al 
obiectului, al mărfii. Obiectul 
seduce, evocă, cheamă. Atunci 
consumatorul nu mai are nici 
libertatea subiectului de a 
prelungi predica, nici libertatea 
cetăţeanului de  vota sistemul, 
păstrându-şi doar capacitatea 
de a opta pentru marfa de care 
urmează să fie sedus. Este un 
statut pasiv, impropriu, mai 
degrabă un handicap). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Alexandra Crăciun    
 

 

 86

DicDicDicDictonul tonul tonul tonul 
autorităţii autorităţii autorităţii autorităţii 
personalepersonalepersonalepersonale    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
Regimul Regimul Regimul Regimul 
autorităţii autorităţii autorităţii autorităţii 
simbolicesimbolicesimbolicesimbolice    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
    
Unitatea direcţiei Unitatea direcţiei Unitatea direcţiei Unitatea direcţiei 
sociale şi criteriul sociale şi criteriul sociale şi criteriul sociale şi criteriul 
de coerenţăde coerenţăde coerenţăde coerenţă    
    
    
    
    
    
    
    
    
Centrul de Centrul de Centrul de Centrul de 
gravitaţie gravitaţie gravitaţie gravitaţie 
subiectivsubiectivsubiectivsubiectiv    
    
    

„Dumnezeu mi„Dumnezeu mi„Dumnezeu mi„Dumnezeu mi----a spus”a spus”a spus”a spus”    
(autoritatea subiectului se 
construieşte cu referinţe 
sacre, iar sprijinul acesteia 
este neechivoc, pentru că e 
generat de  principiul de 
construcţie a lumii) 
 
 
 
 
 
 
InvizibilulInvizibilulInvizibilulInvizibilul  
(reprezintă marca 
autorităţii simbolice, 
înseamnă trimiterea 
permenetă  la 
transcendent, este garanţia 
contactului inefabil. 
Logosul  nu are nevoie de 
un simţ care ar putea să ne 
înşele. Văzul nu garantează 
existenţa ci reprezintă o 
limitare a ei.) 
 
 
 
 
 
 
 
 
    
RegeleRegeleRegeleRegele  
(principiul dinastic, un rege 
marcat de o definiţie 
simbolică, ca „traumaturg” 
, un rege ce împlineşte o 
descendenţă ce-i justifică 
rolul.) 
 
 
    
    
AnimaAnimaAnimaAnima    
(lumea logosferei este de 
tip feminin, e lumea 
transferurilor fluide, a 
intuiţiei, a comunicării de 
tip empatic, în care fluxul e 
de tip spiritual. Anima e 
receptivă, e maleabilă, 
creatoare) 

„Ac„Ac„Ac„Aceasta am cititeasta am cititeasta am cititeasta am citit----o întro întro întro într----o o o o 
carte”carte”carte”carte”  
(autoritatea decurge din 
statutul cuvântului 
imprimat. Cetăţeanul 
devine autor şi are dreptul 
de a gira adevărul lumii sale 
posibile. Din nou, 
identitatea este susţinută 
din exterior, bucurându-se 
însă de acest sprijin pe 
termen lung.) 
 
LizibilulLizibilulLizibilulLizibilul  
(vine de la ideea cuvântului 
scris. Lizibiulul nu înseamnă 
„vizibil”, ci modul în care 
vizibilul devine expresie. 
Lizibilul oferă mai multe 
garanţii, pentru că el este 
aşezat întotdeauna în 
raport cu autorul/cititorul. 
Lizibilul nu este atât de 
convingător ca invizibilul, 
dar poate da seamă cel 
puţin de adevărurile 
auctoriale înscrise ca text. 
Lizibilul face parte din 
sistem, se bazează pe 
norme, are un caracter 
logic, şi tocmai de aceea 
reprezintă mai mult decât 
vizibilul) 
 
ŞefulŞefulŞefulŞeful  
(şef de stat, general, patron. 
Nu este o instanţă 
simbolică, este doar una 
teoretică. E un zeu parţial, 
al grupului, al spaţiului 
respectiv, un principe 
ideologic.) 
 
 
 
AnimusAnimusAnimusAnimus    
(lumea constructorilor de 
raţionamente, de sisteme, 
de ideologii, o lume a 
autorităţii generate lucid cu 
acuitatea  
conştiinţei) 
 

„Aşa am văzut la televizor”„Aşa am văzut la televizor”„Aşa am văzut la televizor”„Aşa am văzut la televizor”    
(adevărul este adevărat ca şi o 
ştire transmisă în direct. Este 
garantat de simulacru, iar 
autoritatea personală se 
construieşte prin recurs tocmai 
la acest simulacru) 
 
 
 
 
 
 
VizibilulVizibilulVizibilulVizibilul  
(trimite nu la adevăr, ci la 
asemănare, nu la realitate, ci la 
eveniment. Nu oferă garanţii, 
nu mai păstrează nici o 
legătură cu autorul, este doar 
un instrument al receptorului, 
care în lipsa normelor, poate 
utiliza mesajul aşa cum 
doreşte. Vizibilul este 
descoperit în faţa 
interpretărilor, în sensul în 
care vorbea Eco despre „opera 
deschisă”.) 
 
 
 
 
 
    
    
LiderulLiderulLiderulLiderul  
(implicarea unui grup restrâns, 
adunarea sufragiilor acestui 
grup. Un principe statistic. Nu 
are nevoie nici de teologie, 
nici de sistemul ideologic, este 
pe care e incapabil să-l 
producă. Este generat de 
sondaj, de audienţă, de cota 
de piaţă etc.) 
 
SenzoriumSenzoriumSenzoriumSenzorium 
(lumea simţurilor, o lume 
construită după modelul 
corpului) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București



Studii de Biblioteconomie şi Ştiinţa Informării, Nr. 15/2011 
 

 87

 Pentru a înţelege mai bine categoriile mediologice trebuie să ştim 
faptul că, în acelaşi moment, putem regăsi în lume toate cele trei medii, deşi 
ele în mod teoretic apar ca succesiune.  

Cu alte cuvinte logosfera, grafosfera şi videosfera nu sunt consumate 
spaţial în acelaşi ritm.  

Într-un context similar, prezentând teoria celor trei valuri, Alvin 
Toffler afirma că întâlnirea între etape diferite al configuraţiei lumii duce la 
seisme şi, în majoritatea cazurilor, contactul a două culturi aflate în etape 
diferite provoacă arderea etapelor şi adoptarea caracteristicilor civilizaţiei 
mai dezvoltate. 

 
Note 

 
(1) O traducere contextualizată a acestei formule poate fi regăsită în volumul McLUHAN, 

Marshall. Mass media sau mediul invizibil. Bucureşti: Editura Nemira, 1997,  
p. 148. 

(2) FOUCAULT, Michel. Hermeneutica subiectului. Cursuri la Collège de France (1981–
1982). Bucureşti: Editura Polirom, 2004, p. 14. 

(3) FRYE, Northrop. Marele Cod. Biblia şi literatura. Bucureşti: Editura Atlas, 1999, p. 44. 
(4) PLATON. Phedru. Gorj: Editura Ram, 1939, p. 117. 
(5) Foarte interesantă pentru aceasta capitalizare a simulacrumului poate fi discuţia despre aşa 

numitul brand equity sau capitalul de marcă cel ce contabilizează felul în care un 
anumit „brand” este perceput pe o piaţă: loialitatea faţă de marca respectivă, noto-
rietatea ei, asociaţiile pe care le face un subiect în momentul în care este rostit numele 
mărcii respective. Toate aceste aspecte extrem de abstracte, toate aceste „stări de spirit” 
dacă vreţi, sunt capitalizate în lumea noastră pentru sume cât se poate de concrete. 
Astfel un raport din iunie 1999 (trebuie să spunem că doar odată cu anii 80 a apărut 
această evaluare a conţinutului abstract al mărcii) arăta că, de pildă,  Coca Cola valora 
83,8 miliarde de dolari, iar Mercedes doar 17,8 miliarde USD. 

 
 

Bibliografie 
 

BARTHES, Roland. Camera Lucida.  New York: Hill and Wang, 1981. 
BAUDRILLARD, Jean. Diaphora. Celălalt prin sine însuşi. Cluj-Napoca: Editura 

Casa Cărţii de Ştiinţă, [s. a.]. 
CĂLINESCU, Matei. Cinci feţe ale modernităţii. Bucureşti: Editura Univers, 1995. 
DERRIDA, Jacques. Dissemination. Chicago: University of Chicago Press, 1981. 
FOUCAULT,  Michel. Hermeneutica subiectului. Cursuri la Collège de France 

(1981–1982). Bucureşti: Editura Polirom, 2004. 
FRYE Northrop. Marele Cod.Biblia şi literatura. Bucureşti: Editura Atlas, 1999. 
PLATON. Phedru. [s.l.], Editura Ram, 1939. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:14:54 UTC)
BDD-A27067 © 2011 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

