
 

 293

Hermeneutica discursului religios 
la graniţa dintre⁄ între filosofie-politică- teologie 

Viorella MANOLACHE 

Beyond the simple philosophy of inventions or major spiritual feudalists, the 
experiences of the outside world pleads for the release of the tyranny of any first 
and last truth, of the consistency of dogmatism and distortions contradictory 
writing. Despite any pressures, the writing and (re)writing of the philosophical and 
theological segment, especially on its discursive side, follows the route of a 
philosophical imperative, which requires an activity of political socialization, of 
interiorizing any standards, and reactivate it by in situ approaches. Dumitru 
Stăniloae´s language (political, philosophical or theological one) remains the 
original expression of the spirit.  

 
Filosofie sau teologie? Repere ale discursului religios 
Dincolo de a fi simple invenţii ale filosofilor sau ale marilor feudali ai spiritului 

(Şestov, 1995: 22), experienţele lumii exterioare pledează pentru eliberarea de sub 
tirania oricărui adevăr prim şi ultim, aşadar, de sub consecvenţa dogmatismului şi a 
distorsionărilor contradictorii ale discursului. Pentru Lev Şestov, gîndirea 
europeană este una încătuşată de reducţionisme, de „pioase minciuni dezarmante” 
ale metafizicienilor “parcă fără trup şi fără patimi”, departe de modelul teologiei 
medievale, „nu mai puţin compensatoare faţă de antinomiile omului modern” 
(idem).  

Întrebării dacă există o filosofie creştină, o vocaţie intelectuală a creştinismului, 
É. Bréhier (1931) şi É. Gilson (1944) îi răspund prin ancorarea unui atare concept 
retoric posibilităţilor realităţii istorice complexe, prin convertirea descrierii 
fenomenologice într-o adevărată comprehensiune a dimensiunii intenţionale a 
actului religios. Comprehensiunea faptului religios cere o capacitate de comunicare 
a interpretului cu intenţia religioasă determinată a lumii specifice, în care se 
(în)scriu toate manifestările sale. În acest sens, relaţia filosofiei cu Absolutul va fi 
una teoretică de descoperire şi justificare. Plasată descendent, natura filosofiei 
(reprezentînd ceea ce este filosofia prin ea însăşi) devine stare creştină 
(ascendentă) atîta vreme cît filosofia se exercită în ⁄ din interiorul spaţiului creştin 
(Adămuţ, 2001).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 294

În acord cu Schleiermacher (1944) noţiunea de hermeneuticã biblică îşi poate 
găsi justificarea, presupunînd existenţa unei duble interpretări: lingvistice şi 
psihologice. Astfel, hermeneutica va fi înţeleasă mai întîi ca disciplină generală, 
filosofică şi, în al doilea rînd,  ca ramură a disciplinelor umaniste precum studiile 
teologice sau juridice. Hermeneutica presupune efortul de înţelegere al oricărui 
text, iar interpretarea biblică, disciplină subordonată acesteia, nu va putea 
contrazice principiile generale ale hermeneuticii. Orice text trebuie înţeles, după 
Schleiermacher, conform acestor principii şi în afara oricărei autorităţi 
extratextuale. Cu menţiunea că, pentru Schleiermacher, procesul înţelegerii 
parcurge un traseu invers celui alcătuirii unui discurs. A înţelege înseamnă a gîndi, 
a descifra expresia lingvistică. Dacă hermeneutica vizează discursul (în forma sa 
rostită sau scrisă), atunci orice expresie lingvistică emite faptul că discursul e un 
decupaj din ansamblul unei anumite limbi. Potrivit acestei alegaţii, fiecare discurs 
deţine o sintaxă preexistentă.  

Fr. Schleiermacher operează distincţia „neînţelegere” (Unverständnis)⁄ 
„înţelegere greşită” (Mißverständnis), delimitînd clar două tipuri de competenţe: 
cea filologică – menită să (re)construiască paternitatea textului– şi, respectiv, cea 
psihologică, intuitivă. Semnificantul desemnează materialitatea literelor, ţesătura 
vizibilă, iar semnificatul devine sensul perceput în viziunea clasică drept originar, 
univoc şi definitiv. „Semnul clasic” mizează pe un „sens finit”, închis în 
obiectualitatea sa, fiind opus ideii de libertate. Textul clasic e un macrosemn care 
închide ceea ce a fost spus într-un semnificat inert şi precis. 

Limbajul este în mod originar expresia unui spirit. Hermeneutica are în vedere 
atît latura gramaticală, cît şi cea personală a interpretării, apropiindu-se astfel de 
ceea ce grecii numeau techné.  

Pentru Constantin Noica (2008), algoritmul nu este altceva decît transformarea 
unei secvenţe statice într-o succesiune dinamică de paşi. Explicaţia acestei stări se 
(re)găseşte în ontologia nicasiană plasată sub semnul dialecticii, a trecerii şi 
transformării elementelor sale componente. Algoritmul devine ,,forma lichefiată“, 
curgătoare a schemei. El descrie parcurgerea unui periplu de la element la 
individual şi apoi iarăşi la element. Schema desfăşurată emite faptul că un 
individual este interfaţa a două orizonturi (unul exterior şi altul interior), a unei 
perechi de determinaţii (una exterioară şi alta interioară) şi a unei perechi de 
generaluri (unul exterior şi celălalt interior). 

În acord cu Martin Heidegger, fiinţa umană (de)cade din imperiul Logosului 
raţional, printr-un proces de „excese, exuberanţă şi paradoxuri, îmbrăcînd şi forme 
magice şi rituale cu ample consecinţe, care ne conduc încă o dată spre întoarcerea 
nihilismului”. Dumitru Stăniloae (re)configurează profilul omului-grijă al lui 
Heidegger, a cărui angoasă, în acord cu desfăşurarea fenomenologică a Dasein-
ului, se revelează, în forma ei cea mai concretă şi mai determinată istoric, în 
întîlnirea cu teama, în mod concret, cu spaima (Sein und Zeit). Filosofia consideră 
grija ca pe o structură ce cuprinde întreaga constituţie a fiinţei umane. Prin grijă, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 295

omul este mereu „înaintea sa”, anticipînd posibilităţi viitoare (Sichvorwegsein). 
Dincolo de a reprezenta doar o însuşire statică, această fizionomie interioară se 
converteşte într-o structură existenţială, neliniştită.  

 D. Stăniloae va (re)gîndi consideraţiile heidegger-iene, considerînd că devine 
imperativă, dincolo de limbajul convenţional, păstrarea fiinţei poetice în Logosul 
întrupat. O atare integrare-articulare în Logosul divin, comportă, însă, mai multe 
etape pentru Sein zum Tode, Dumitru Stăniloae fiind de acord că istoria, în 
structura sa actuală, are ca element necesar moartea,  axiomă tributară ideii că 
oricine se naşte în istorie pe cale firească,  moşteneşte păcatul ereditar1.  

Pentru a concretiza legătura omului cu Dumnezeu în ⁄ prin istorie, Dumitru 
Stăniloae, constatînd cu instrumente heidegger-iene criza raţionalismului filosofic 
(dar bazîndu-se pe experienţa filocalică a Sfinţilor Părinţi), consideră că, raţiunea îl 
percepe pe Dumnezeu ca pe un atribut esenţial al inimii, căci inima are o 
deschidere spre infinitatea lui Dumnezeu. Dacă filosoful descoperă că atributul 
fiinţei poetice este limbajul convenţional, teologul descoperă tăcerea de dincolo de 
cuvinte, pentru că doar în tăcere „adîncul nostru e lucrător”.  

Căutarea fiinţei, aşa cum este ea operată în cheie filosofică de Heidegger, 
imprimă teologiei apofatice, potrivit lui Yannaras (1997), o deschidere necesară. 
Acesta susţine că Heidegger, prin „distincţia” metafizicii occidentale, deschide 
calea spre o adevărată concepţie ontologică a fiinţei (dez)individualizate şi 
(dez)intelectualizate, pregătind negativ calea revenirii la o ontologie greacă 
veritabilă.  

 
Demersuri discursive, politice şi religioase în Telegraful Român 
Plasată între filosofie şi etică, realitatea subiectivă se organizează după noi 

reguli filosofico-discursive. Avînd ca pivot de demarare a criticii normative „lupta 
pentru re-cunoaştere”, lansată de Hegel, un filosof precum Axel Honneth (1982) se 
aşază în „direcţia de înaintare” a acestuia, în măsura în care dependenţa eu-lui faţă 
de egalul său rămîne guvernată / dependentă de relaţii morale, pe de o parte, şi de 
viaţa etică  (Sittlichkeit), pe de altă parte, principii ce devin aplicabile odată cu 
lupta pentru re-cunoştere. Evitînd o remorcare teoretică la proiectul speculativ şi 
metafizic al lui Hegel, Honneth  revine în analiză, (în)spre naturalismul pragmatic 
al lui Mead, pledînd indirect pentru identificarea condiţiilor intersubiectivităţii 
necesare pentru auto-realizarea individuală. În acest context terminologic, 
Honneth (re)lansează şi dezvoltă propria sa concepţie formală despre viaţa etică, 
înţeleasă drept standard normativ şi critic, menit a depăşi etica neo-aristotelică, pe 
de o parte, şi teoria morală neo-kantiană, pe de altă parte. Potrivit lui Axel 
Honneth, intersubiectivitatea se leagă, inextricabil, de re-cunoaştere şi se 

                              
1Holbea, Gheorghe, Integrarea teologică a filosofiei lui Heidegger, http://www.crestinortodox.ro/ 

Integrarea_teologica_a_filosofiei_lui_Heidegger-160-15253.html 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 296

localizează în forma extinsă a conflictelor sociale. Dincolo de a fi simple conflicte 
de interese, aceste coliziuni sînt marcate de normele unei gramatici morale, 
argumentate politic prin judecăţi normative care privesc, deopotrivă, legitimitatea 
şi re-cunoaşterea. 

Aşezînd comunicarea publică sub semnul unei „orbiri” de factură biblică, 
Dumitru Stăniloae aplează la un registru comunicaţional, în care sensul alunecă, 
subzistînd ideii dominante de (dez)ordine, de nenorocire, de aglomeraţie 
întîmplătoare de discursuri şi diagnoze. Constatăm că forţa amintirii biblice, 
(tocmai într-un moment în care această (re)memorare pare să-şi fi pierdut 
coeziunea!) ne împinge într-o „stază tematică”, ca ultim avatar al unei estompări a 
perspectivelor, într-o grea pierdere de sens. Apelul la parabola biblică a orbilor, ne 
plasează, discursiv, într-un spaţiu al imaginarului colectiv, într-o îngrămădire 
discursivă, de scheme şi stereotipuri, de imprecizie a obiectului enunţat, răspîntii 
denunţate cu precizie de D.Stăniloae. S-ar produce, aşadar, în termenii lui Paul 
Zumthor (1998) o reprezentare evenimenţială care prinde obiectul, un soi de stază, 
de suspendare a dinamismului narativ, în care limbajul / discursul “nu mai vorbesc 
decît pentru a confirma o judecată preconcepută”. Aşa cum avertiza Stăniloae, 
acest antagonism radical – la nivel de individ şi / sau la nivelul structurilor 
colective – se (con)topeşte într-o mişcare afectivă şi imaginară şi caută să se 
dezvolte ca ficţiune totalitară. 

 Potrivit lui Dumitru Stăniloae, „ce este noua dogmă totalitară, în virtutea 
căreia individul contează numai ca parte deplin ataşată naţiunii, trăind pentru ea, 
dacă nu cea mai radicală – şi desigur, minus oarecare exagerare, cea mai justă – 
repudiere a dizolvantului individualism egoist? Dacă-i aşa ce e mai firesc decît să 
vedem Germania actuală îndreptîndu-se şi pe teren bisericesc spre o cît mai deplină 
ataşare a individului totalităţii bisericii şi persoanelor cari o reprezintă, organelor 
ei? (...) Dar ne întrebăm noi: Se va satisface oare puternica dorinţă germană după 
autoritate numai cu o instituţie care n-are în realitate o temelie mai adîncă decît 
pămîntul, oricît ar vrea titlul să sugereze o astfel de temelie? O instituţie fără 
ungere divină, aşezată numai de voia omenească fie această voie a unuia sau a 
tuturora, pentru că în fond nu-i o prea mare deosebire – va inspira ea cu adevărat 
autoritate? Nu vor începe în curînd iarăşi dezbinările şi rătăcirile singulare? 
Reformatorii au fost consecvenţi cu ei înşişi. Afirmînd dogma individualismului au 
frînt însăşi coloana vertebrală a ierarhiei: i-au luat suportul divin, au negat taina 
hirotoniei. Cine vrea să se întoarcă la autoritate, dacă vrea să fie consecvent, dacă nu 
vrea să se frămînte între doi poli, să meargă pînă la capăt: s-o fixeze pe temelia care 
se prelungeşte pînă în Dumnezeirea nemărginită, pe temelia hirotoniei. Altfel toată 
strădania e un joc de copil care înalţă castele plăpînde dărîmate la cea mai uşoară 
atingere; un joc în care dai păpuşilor nume de lucruri reale” (Protestantismul la o 
mare răspîntie în Telegraful Român, 1933, nr. 64, p. 1).  

Optînd pentru o atare matrice de discurs, cercetînd articolele publicate în 
Telegraful Român, de la începutul anilor '30, am remarcat faptul că elitele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 297

religioase româneşti au respirat în „duhul” a două valori (supra)ordonatoare: cea 
ortodoxă şi cea naţională. Pentru Dumitru Stăniloae, „în ordinea religioasă, trei 
lucruri promovează mai mult calităţile unui neam: limba naţională, conducerea de 
sine şi contribuţia proprie la formularea doctrinei religioase. Dacă nu i se permite 
uzul limbii naţionale, nu se încordează în a-şi exprima, prin urmare în a-şi clarifica 
prin cugetare proprie, ideile religioase; şi nu-şi perfecţionează acest instrument de 
expresie. Dacă nu se conduce de sine, prin reprezentanţii săi, nu se poate exercita 
în a-şi găsi singur cele mai potrivite norme de viaţă publică şi rămîne mereu un 
minor care primeşte de-a gata aceste norme. Iar dacă nu poate contribui la 
formularea doctrinei sale, nu se va îndemna să scruteze, să-şi pună imaginaţia 
creatoare la lucru, să comunice şi altora părerile sale şi să le discute. Va rămînea şi 
în această privinţă un minor, aşteptînd cu pliscul căscat să-i toarne altul grăuntele 
spiritual. Lipsind un popor de aceste trei drepturi, îi reduci la inactivitate cele mai 
vitale facultăţi spirituale ale sale” (O mişcare actuală în sînul catolicismului 
german în Telegraful Român, 1933, nr. 65, p. 1-2).  

O atare intervenţie stabileşte în cheie honneth-iană conţinutul normativ al auto-
încrederii (Selbstvertrauen), auto-respectului (Selbstachtung) şi al stimei de sine 
(Selbstschatzung), dublate de practica reală a relaţionării cu sinele, ca spaţii ale 
unor pattern-uri şi/sau condiţii ale identităţii individuale şi colective. Pe urmele lui 
Hegel şi Mead, în cheie honneth-iană, Stăniloae relaţionează identitatea cu 
alteritatea („sinele cu necesitatea re-cunoaşterii de către ceilalţi”), argumentînd 
astfel existenţa unei realităţi practice, în care re-cunoaşterea este particularizată 
prin iubire (Liebe), prin existenţa şi exercitarea drepturilor (Recht) şi prin 
solidaritate (Solidarität).  

Pornind de la conceptual Hegelian al fiinţei, E. Levinas (2006) în Altfel decît a fi 
sau dincolo de esenţă, leagă, inextricabil, acest concept de acela al esenţei, noţiune 
ce implică deopotrivă jocul de-a fiinţa şi neantul. Plasînd subiectul în afară, într-un 
altfel de a fi, Levinas îl investeşte cu menirea evaluării terenului necesar dintre 
adevăr şi ideologie. Diferenţa între ⁄ dintre eu şi altul presupune non-indiferenţa 
faţă de un celălalt. Tocmai dincolo de esenţă se aşază istoria Occidentului, ce 
poartă la marginile sale urma Istoriei îndepărtate de sensul său, nobleţea stoică a 
resemnării în faţa logosului. O atare filosofie se (re)cunoaşte şi în intervenţia lui 
Dumitru Stăniloae din Telegraful Român- Partidele politice şi crucea (nr. 13-14, 
1933, p. 1-2): „Indiferenţa şi bagatelizarea elementelor credinţii şi cultului 
bisericesc caracterizează de multă vreme aproape pe fiecare ins care se socoate, cu 
cele 8 clase de liceu ale sale, trecut peste periferia cunoştinţei relative şi a 
necesităţii de-a crede, în cîmpul cunoaşterii integrale şi infailibile, deşi acest cîmp 
se întinde gol şi dezolant în faţa sa. Şi n-ar fi atît de grav lucru dacă indiferentismul 
acesta al păturei intelectuale nu i-ar strica decît ei şi n-ar ţinea-o decît pe ea ruptă 
de izvoarele vieţii creatoare. Nenorocirea e că exemplul ei se întinde asupra lumii 
mai de jos. Uneori, e drept, intelectualii nu fac propagandă ateistă voluntar, ci 
numai întrucît cînd petrec în sat sînt văzuţi departe de cele bisericeşti şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 298

tradiţionale. Alteori însă fac aceasta propagandă voluntar, din inconştienţă sau 
satanism. E destul să cităm atîtea pasagii din discursurile electorale. (...) Sîntem în 
preajma constituiiri Uniunii românilor ortodocşi. E momentul suprem ca ea să se 
realizeze. Misiunea ei e mare. Va fi în stare să facă minuni? Căci minune e pentru 
vremea noastră seacă schimbarea la faţă în sens religios a intelectualilor noştri. Noi 
nădăjduim mult, căci unde e puţină silinţă omenească e şi mult ajutor 
dumnezeiesc”.  

Deschiderea altfel de a fi semnifică strîngerea laolaltă, în conjunctură intimă şi 
dintr-o dată a esenţei. Deschiderea spaţiului, nevoia de a apărea, de a pune în 
lumină, de a transparentiza spaţiul, semnifică un în afară, în care nimic nu acoperă 
nimic, iar mărcile distinctive sînt marcate de lipsa de protecţie, de reversul replierii, 
de lipsa de acoperiş, de non-lume, non-locuire, de expunere lipsită de apărare. 
Deschiderea sinelui către un altul nu reprezintă, o condiţionare sau o întemeiere de 
sine în statornicia de locuitor sedentar sau nomad. Eu-l echivalează cu iată-mă 
pentru ceilalţi, fiind un pro-nume ce deschide restaurînd ceea ce niciodată nu a 
putut rămîne absolut închis în spaţiul său. 

Varianta generală a “emisiei” publice o urmează pe cea a dubletului - în 
ipostaza de surprindere a diferenţelor evenimenţiale pe structura exactă a aceleiaşi 
realităţi. Plasaţi, biblic pe coordonatele vindecării orbului din Ierihon, ori a lui 
Bartimeu sau chiar a orbului din naştere, (re)cunoaştem, dincolo de gesturile 
rituale, un minim de reprezentare – ca restrîngere sincronică în a vedea semnul / 
cuvîntul (depăşind noţiunea de mana ) ca pe o forţă pură, supralicitată explicit. 
Orice schimb verbal sau scris reprezintă o utilizare conştientă şi intenţionată a 
unui sistem de comunicare. Apropiind mana de noţiunea “semnificantului vag”, de 
semnificaţiile nesigure, Levi-Strauss vedea în cuvîntul golit de sens, o unică formă 
de a anula prăpastia dintre semnificant şi semnificat, ca servitute a oricărei gîndiri 
finite (Manolache, 2005). Aşadar, vom (re)aşeza parabola biblică a vindecării 
orbului în proiecţia comunicaţională a unor „înlănţuiri de reprezentări”, avînd în 
vedere şi faptul că, peisajul biblic tratează ritul şi gestul comunicaţional ca variante 
ale limbajului „vindecător”.  

In principiu, D. Stăniloae considera că partidele politice şi activitatea 
desfăşurată de ele pot avea un rol benefic în viaţa naţiunii. Dacă discursul comunist 
se plia, neinocent pe teoria semnelor, teorie în care se putea reprezenta schimbul-
donator (ca formă primitivă a schimbului) în sensul transmiterii unui obiect / 
discurs încărcat de afecte, unui destinatar care nu mai avea nimic în posesie, 
Stăniloae propunea, anticipativ, găsirea unor forme de contra-atac pentru un model 
politic care nu a modificat vreo configuraţie, ci doar a dramatizat-o. Această 
„natură politică denaturată” şi-a pierdut mijloacele necesare nevoilor şi a căpătat o 
fixaţie dominantă, susţinută prin propria servitute ca opacitate corporală: acolo 
unde se opune instantaneitatea medierii alienate gîndirea semnificantului impune 
(re)cunoaşterea clivajului şi a unei ambivalenţe rigide. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 299

Astfel de „repere” ale discursului pot fi aproximate, completudinar, în ceea ce 
Ricouer numea „fie hermeneutică, fie critica ideologiilor”. În acest sens, Paul 
Ricouer surprindea disputa agonistă Habermas-Gadamer, cu scopul de a lansa 
premisa că, limbajul nu face decît să permită căutarea condiţiilor de legitimitate 
politică. În acest registru discursiv, teologul Stăniloae va deplînge asaltul partidelor 
politice în vederea folosirii preoţilor şi a prestigiului Bisericii pentru obţinerea de 
capital politic, dar fără a fi real interesate de soarta Bisericii: ”Toate partidele, fără 
exceptie, au tabărît pînă acum pe capul preotului, strîmtorîndu-l cu fel de fel de 
ameninţări şi promisiuni să lase un pic altarul şi să conlucreze cu ele. Biserica şi 
preoţimea n-au contat pînă astăzi în acest Stat ca o valoare independentă, ci numai 
întru-cît puteau partidele şi oamenii politici să se servească de ea. O lăudau cînd 
voiau să îi sprijine şi o dăscăleau cu ifos cînd refuza să se preteze la jocul lor. De 
ce toate partidele făceau curte Bisericii cîtă vreme erau în opoziţie şi o supuneau la 
fel de fel de vexaţiuni după ce ajungeau la putere? Pentru că Biserica a trebuit să 
fie mereu în ipostaza de protestatară faţă de guvernele samavolnice cu drepturile ei, 
ceea ce-i făcea pe opozanţi să creadă că e aliata lor, ca să vadă, cînd ajungeau la 
putere, spre neplăcerea lor, că ea  merge pe drumul ei, cerînd înţelegere şi 
tratament civilizat” (Precizări, în „Telegraful Român”, nr. 1, 9 martie 1941).  

La o primă lecturare, pretenţiile normative de valabilitate mijlocesc, în mod 
evident, o dependenţă reciprocă limbă/ lume socială şi politică. Asemenea aliaje 
par interesante în măsura în care argumentele, din perspectivă procedurală, sînt 
astfel reglementate încît oponenţii şi (pre)oponenţii să poată verifica printr-o 
atitudine ipotetică (despovărată de presiunea acţiunii şi experienţei) pretenţiile de 
valabilitate devenite problematice. Căci, regulile discursului sînt doar o formă de 
prezentare a premiselor pragmatice ale unui praxis de vorbire, premise plasate 
discret şi conştient la modul intuitiv.  

Într-o accepţie comună, spaţiul orwelian al Europei centrale şi de sud-est 
rămâne un teritoriu în care modelul democratic (egalitar şi liberal al Luminilor) 
cedează, acutizat de acţiunea substratului, a reziduurilor de mentalitate (bizantin-
otomană ori arhaic-rurale), de fetişizare a raţionalităţii birocratice, efecte dublate de 
proliferarea paralelă a reţelelor clientelare de trafic de influenţă. Modelul corupt al 
unei modernităţi incomplete este plasat sub semnul hibridului, al contradicţiilor 
dintre aparenţă şi esenţă. Optînd pentru inventarul unor atari reziduuri politice, 
culturale, economice (care deformează modelul occidental al modernităţii sau care 
i se opun cu încăpăţînare!) ne ralierăm opţiunii potrivit căreia, proiectul modern 
românesc a eşuat tocmai din lipsa unei tradiţii democratice, a reciprocităţii de 
drepturi dintre conducători şi conduşi. Rezidurile religioase, secularizarea mult 
întîrziată şi incompletă a societăţilor sud-est-europene, unele valori şi atitudini 
considerate incompatibile cu modelul occidental al modernităţii, perpetuarea unui 
sistem administrativ opresiv, arbitrar, incontrolabil şi ineficient, persistenţa unei 
gîndiri de tip mitic în discursul identităţii colective, ruptura dintre sat şi oraş, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 300

deficitul de dezvoltare al zonelor rurale – sînt tot atîtea cadre pe / în care s-a 
consolidat şi susţinut (şi) puterea politică. 

Între sacrificiu şi / sau dar, ceremonie sau inocenţă- nivelul comunicaţional 
caută o diminuare a încărcăturii sale sacrificiale. La nivelul reţelelor 
comunicaţionale, „instituţia sacrificială” devine, în sfîrşit, ”simbolică”, în sensul 
extenuat şi inutil.  

Urmînd modelul biblic al orbului vindecat şi pliindu-l pe varianta potlach-ului 
amerindean, sîntem în prezenţa unor forme (formule) de schimb la nivel 
comunicaţional: fie prestaţii totale la egalitate, fie prestaţii totale la rivalitate. 
Ecuaţie inegală în meghina căreia va fi prins, istoric, şi discursul religios românesc! 

 
Bibliografie 
 
Adămuţ, Anton I., 2001, Filosofia Sfîntului Augustin, Editura Polirom, Iaşi 
Brehier, E., 1931, Histoire de la Philosophie, (Vol. 1: L’antiquite et le moyen age), 

Librairie Felix Alcan, Paris 
Gilson, É., 1944, L´esprit de la Philosophie Médiévale, Gifford Lectures, ed. rev. 

Vrin 
Holbea, Gheorghe, Integrarea teologică a filosofiei lui Heidegger, 

http://www.crestinortodox .ro/ Integrarea_teologica_a_filosofiei_lui_Heidegger-160-
15253.html 

Honneth, Axel, 1985, Kritik der Macht: Reflexionsstufen einer kritischen 
Gesellschaftstheorie, Suhrkamp 

Levinas, Emmanuel, 2006, Altfel decît a fi sau dincolo de esenţă, Editura Humanitas, 
Bucureşti 

Manolache, Viorella, 2005, Cecitatea politică- între sindrom ereditar şi faza lungă a 
maşinistului, Editura Universităţii “Lucian Blaga”, Sibiu 

Noica, Constantin, 2008, Şase maladii ale spiritului contemporan, Editura Humanitas, 
Bucureşti 

Schleiermacher, Friedrich, 1944, Discours sur la religion, Aubier, Paris 
Şestov, Lev, 1995, Apoteoza lipsei de temeiuri. Eseu despre gîndirea adogmatică, Editura 

Humanitas, Bucureşti 
Yannaras, Christos, 1997, Towards a New Ecumenism, in Sourozh, nr. 70, November 
Zumthor, Paul, 1998, Babel sau nedesăvîrşirea, Editura Polirom, Iaşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:04 UTC)
BDD-A27 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

