CICCRE V | 2016

Patricia LUCAS | Don Quijote y el teatro dentro de
(Universidad Complutense de Madrid) | |a novela

Abstract: (Don Quixote and the theater inside the novel) In Don Quixote we can found a good number
of episodes that have a high degree of theatricality, especially in the second part of the novel, for example
Clavilefio's flight, the parade in which appears the wizard Merlin or the entrance of the Countess Trifaldi.
In these scenes, other characters interact with Sancho and Don Quixote and participate in the world of
simultaneous fictions that coexist in the novel. In the majority of the scenes, we are in front of some kind of
farces created by characters that want to laugh and, somehow, to take part in the world of the two
protagonists. However, it is important to notice that we find these dramatical elements in a novel, in a
narrative text that does not have the proper visual support of a true representation of theater. In these cases,
visual effects have to be created only by words, and the same happens with the sounds of the trumpets or
the colors of the sets. Cervantes, as he tells us in the Persiles, is conscious of the power that verbal
elements have to create images. “History, poetry and painting symbolize between each other, and are so
alike in appearance, that when you write history, you paint, and when you paint, you compose.” (I, XIV).
The aim of this paper is to review and study these elements, to reflect on the importance of the theater in
the Spanish Golde Age and its influence in Cervantes' narrative.

Keywords: Cervantes, Quixote, Spanish Golden Age, theater, novel

Resumen: En el Quijote encontramos un buen nimero de episodios que presentan un alto grado de
teatralizacion, especialmente en la segunda parte de la novela, por ejemplo el vuelo de Clavilefio, la
cabalgata de Merlin o la entrada de la duefia Trifaldi. Se trata de escenas en las que los dos protagonistas
interactuan con otros personajes que, de manera u otra, participan o se dejan envolver en diferentes
ficciones para sumarse al mundo de don Quijote y Sancho. Estos lances teatrales aparecen, sin embargo,
en un mundo narrativo que no cuenta con el apoyo visual propio de una verdadera representacion
dramatica. En este caso es la palabra la que tiene que anunciar las entradas y salidas, hacer sonar los
clarines o pintar los decorados. Cervantes, segin nos dice en el Persiles, es consciente de esta capacidad
de lo verbal para construir imagenes: “La historia, la poesia y la pintura simbolizan entre si y se parecen
tanto que, cuando escribes historia, pintas y, cuando pintas, compones.” (III, cap. XIV). La
comunicaciéon se propone repasar estos episodios y estudiar su construccion para reflexionar sobre la
importancia que el pujante mundo dramatico del Siglo de Oro tuvo en la narrativa cervantina.

Palabras clave: Cervantes, Quijote, Siglo de Oro, teatro, novela

1. El manejo de codigos y recursos teatrales en la novela

“-iNo milagro, milagro, sino industria, industria!” (Quijote II, cap. XXI). Los
episodios del llamado mundo fingido*del Quijote (Ferreras, 1982), aquellos en que se

1 Seguimos las denominaciones: mundo voluntario o intramundo, mundo transformado, mundo fingido
y extramundo, propuestas por Ferreras (1982).

563

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

preparan situaciones y mundos inventados para los dos protagonistas, presentan un
alto grado de teatralizacion. En el fondo no son mas que farsas que los otros personajes
ponen en escena. Sin embargo nos encontramos con ellos dentro de una novela, es
decir, en un mundo narrativo que no cuenta con el apoyo visual propio de una
verdadera representacion de teatro. En este caso es la palabra la que tiene que anunciar
las entradas y salidas, hacer sonar los clarines, o pintar los decorados. Muchos de los
ambientes de la novela adquieren la cualidad de escenarios teatrales (Martin Moran,
27-46). Cervantes, segun nos dice en el Persiles, es consciente de esta capacidad de lo
verbal para construir imagenes: “La historia, la poesia y la pintura simbolizan, entre si
y se parecen tanto que, cuando escribes historia, pintas y, cuando pintas, compones”
(I, cap. XIV). Estas palabras, que podemos interpretar como una reelaboracion del
topico horaciano ut pictura poesis, se pronuncian un siglo antes de las reflexiones de
Lessing sobre la relacion de poesia y pintura en el Laooconte. Cervantes tiene clara la
capacidad de sugerencia visual de la palabra, y en el mismo Persiles encontramos una
declaracion que llega incluso a afirmar la primacia de ésta frente a la de la vista: “los
libros muchas veces hacen mas cierta experiencia de las cosas que no la tienen los
mismos que las han visto, a causa de que el que lee con atencion repara una y muchas
veces en lo que va leyendo, y el que mira sin ella no repara en nada y, con esto, excede
la leccidn a la vista” (111, cap. VIII).

A lo largo del Quijote, Cervantes pinta con palabras, disfraza a sus personajes
y hace aparecer elementos de tramoya dentro de la novela. En ocasiones mueve a sus
criaturas siguiendo los pasos de coreografias escénicas y se describen con certeza sus
gestos, risas o expresiones corporales. Uno de los rasgos mas significativos de este
proceso de teatralizacion de la novela, tiene que ver con las distintas mascaras de
lenguaje libresco tras las que se esconden los distintos personajes. Asi califica Martin
de Riquer (2003, 217) a los arcaismos del hidalgo, y de un modo similar podemos
interpretar las intervenciones declamatorias de Sanson Carrasco, cuando recita un
soneto convertido en caballero del Bosque, o la profecia dramatizada puesta en boca
del sabio Merlin. La palabra se convierte en un elemento mas del mundo fingido, en
un elemento caracterizador del disfraz del personaje. Es este también el caso de los
superlativos que pronuncia la condesa Trifaldi: “acendradisimo caballero don Quijote
de la Manchisima, y su escuderisimo Panza” (II, cap. XVIII), que actian como un
motivo de burla escenificada.

La condicion declamatoria de muchos de estos parlamentos del mundo fingido, su
caracteristica de lenguaje teatral y dramatizado, queda de manifiesto también en las
diversas ocasiones en las que lo exclamativo o las interjecciones aparecen en boca de
estos personajes, representantes de ficciones para don Quijote: “Tomaron le luego en
hombros y al salir del aposento se oy6 una voz temerosa [...] -jOh Caballero de la Triste
Figura! No te dé afincamiento la prision en que vas...” (I, cap. XLVI). Los personajes se
convierten en actores, y uno de los primeros paso que da cualquier representante al dar

564

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

vida a un papel es cambiar de nombre. Empezando por el propio protagonista, son varios
los que lo hacen en la novela, adoptando sonoras y fingidas denominaciones.

En don Quijote el nombre verdadero queda en la imprecision, Quijada,
Quesada... ya que lo importante es el personaje caballeresco que ¢l mismo se ha
creado y que interpreta sintiéndolo como real. Por ello recibira también el nombre de
caballero de los Leones y de caballero de la Triste Figura, y lo que es ain mas
significativo, cuando decida interpretar el papel de enamorado penitente, él mismo
imitard a Amadis, que en ese trance se hizo llamar Beltenebros. El nombre se
convierte asi en un elemento de disfraz verbal, de caracterizacion dramatica. En el
caso de los otros personajes, el hecho de cambiar de nombre va ligado también a su
actuacion como intérpretes en el mundo fingido. Es el caso de Dorotea convertida en
la princesa Micomicona, o de Sanséon Carrasco, interpretando al caballero de la
Blanca Luna, antes caballero de los Espejos o del Bosque, enamorado de la sin par
Casildea de Vandalia. La tradicion literaria da a Cervantes la posibilidad de adoptar
nombres sonoros con resonancias heroicas, aunque tampoco desaprovecha la
oportunidad de inventar otros en referencia directa a alguna caracteristica del
personaje, como en el caso de la condesa Trifaldi, caracterizada por su vestido de tres
puntas. La idea del cambio de nombre como disfraz lingiiistico, se manifiesta
también al final de la historia, cuando los dos protagonistas, de regreso a Casa,
fantasean con la posibilidad de participar en una ficcién pastoril. Pensando en la
posibilidad de esta nueva representaciéon idean sus nuevos nombres, Quijotiz y
Pancino, volviendo a emplear en tono burlesco la tradicion literaria.

Cervantes caracteriza a sus personajes cuando actian, cuando interpretan
farsas para don Quijote, y los mueve por los escenarios que pinta como si se tratara
de actores teatrales. Por eso aparecen en la novela indicaciones que parecen casi
acotaciones de teatro. Si sucede que algunas de las acotaciones del teatro cervantino
tienen rasgos novelescos (Sevilla, Rey Hazas 1987) (Zimic 1992), podemos decir
también que en ciertos momentos, la pintura que hace Cervantes de escenarios,
situaciones y personajes en su novela, se expresa en términos de anotaciones
teatrales. En los episodios del mundo fingido, especialmente en el palacio de los
duques, se realizan montajes escénicos y desfiles cuidadosamente representados.
Cervantes tiene cuidado de manejar claramente a sus personajes, pintando asi sus
movimientos de manera verosimil: “Detras de los tristes muisicos comenzaron a
entrar por el jardin adelante hasta cantidad de doce duefias, repartidas en dos hileras,
todas vestidas de unos monjiles anchos “ (II, cap XXXVII).

Las entradas de los distintos representantes se convierten en imagenes teatrales
que se escenifican en la mente del lector, pero que no renuncian a la sorpresa visual
de las verdaderas representaciones: “entraron por el jardin cuatro salvajes, vestidos
todos de verde yedra, que sobre sus hombros traian un gran caballo de madera” (11,
cap XLI). Como vemos, la descripcion de la apariencia, del disfraz, se une a la
aparicion del personaje, lo que da al texto ese aire de acotacion teatral, de breve

565

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

resumen de la organizacion visual y espacial que acompafia la puesta en escena:
“Salio en fin Sancho, acompanado de mucha gente, vestido a lo letrado” (I, cap.
XLIV). Cervantes organiza los espacios fingidos en la novela con el mismo cuidado
gue lo haria un director de escena:

“A un lado del patio estaba puesto un teatro y dos sillas, sentados dos personajes, que por

tener coronas en la cabeza, y ceptros en las manos daban sefiales de ser algunos reyes, ya
verdaderos o fingidos.” (IL, cap. LXIX)

2. Gestos, risas y disfraces

Junto al manejo del espacio escénico, otra de las labores clave de un montador de
teatro es la direccion de los actores. En este caso se trata de actores de papel, de personajes
literarios; pero igualmente Cervantes se encarga de hacerlos gesticular y expresarse
corporalmente ante nosotros. Asi vemos a la condesa Trifaldi, expresando con la postura el
respeto fingido que le inspiran los duques: “Llegd, pues, con el espacio y prosopopeya
referida a hincarse de rodillas ante el duque, que en pie, con los demas que alli estaban, le
atendia” (11, cap. XXXVI). Y con el mismo respeto, vemos también a los dos protagonistas,
que responden con maneras teatrales a la farsa que los duques han fingido para ellos: “se
levantaron don Quijote y Sancho y les hicieron una profunda humillacion, y los duques
hicieron lo mesmo, inclinando algun tanto las cabezas” (I, cap. LXIX). La actuacion de los
personajes, sus movimientos, posiciones y gestos se acotan con precision, para que
podamos reproducirlos en el escenario de nuestras imaginaciones.

La dimension comica del mundo fingido es clave para los que montan las
farsas, pero no solo resulta graciosa para sus intérpretes, sino que también hace
gracia a los lectores, que asisten como espectadores a distancia. Cervantes pinta la
risa, la hace aparecer en escena, contagiandonos a nosotros de la diversion que
disfrutan los personajes farsantes: “era todo esto materia de grandisima risa (I, cap.
XLV), no menos causaban risa las necedades que decia el barbero que los disparates
de don Quijote” (I, cap. XLV), “el duque no le dijo mucho impedido de la risa” (11,
cap. XXXII), “perecia de risa la duquesa en oyendo hablar a Sancho” (II, cap.
XXXII). Los personajes carcajean unas veces, y otras se aguantan hasta explotar
finalmente de manera sonora; en definitiva se divierten, y Cervantes nos los muestra
asi para que también lo hagamos nosotros. Sabe bien que la risa es contagiosa, como
sin duda ocurria en el teatro, por eso la presenta y la hace fisica en la novela.

Acostumbrados como estamos, a la imagen de don Quijote, al que hemos visto
retratado en innumerables ocasiones, es posible que se nos escapen el golpe de efecto
y la comicidad que su figura entrafia. La extrafieza que en la Espafia de Felipe III
causaria alguien ataviado segtin la moda del siglo XV, al estilo de los caballeros de la
guerra de Granada, es comparada por Martin de Riquer con el efecto que nos
causaria encontrarnos hoy con alguien ataviado de general carlista (Riquer 2003,
122-123). El disfraz, el golpe de efecto visual, esta presente desde la caracterizacion
inicial del hidalgo. La mera apariencia del personaje nos hace cuestionarnos el

566

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

supuesto realismo cervantino. Si bien es cierto que su disfraz, o el de Sansén
Carrasco convertido en Caballero de los Espejos, entran dentro de lo verosimil,
también lo es que parece arriesgado caracterizar como realista el comportamiento de
alguien que, como el bachiller, abandona su hogar manchego y viaja hasta Barcelona
para batirse en duelo, disfrazado de caballero medieval, con un vecino trastornado de
su pueblo. Si hoy nos encontrdsemos con alguien vestido de general carlista,
declarando semejantes propositos, pensariamos sin duda, que nos encontramos ante
un actor o ante un loco. Y estas son, precisamente, las dos circunstancias que
aprovecha Cervantes para hacer verosimil su imaginativo relato.

De igual modo que ocurria con los nombres, no va a ser solo el hidalgo el que,
enloquecido, cambie su apariencia. En la locura colectiva que supone el mundo
fingido, van a ser muchos los personajes que se disfracen, aunque lo hagan con
conciencia de que estan interpretando, sin confundir la realidad con la farsa. El
disfraz da pie a Cervantes para las invenciones y el juego: “el barbero hizo una gran
barba de una cola rucia o roja de buey [...] convenia aquel disfraz para sacarle de la
montafia” (I, cap. XXVII) Y también para la irreverencia, sobre todo cuando es el
cura el que se convierte en actor de extrafias apariencias:

“La ventera vistié al cura de modo que no habia mas que ver; plisole una saya de paiio, llena

de fajas de terciopelo negro de un palmo en ancho, todas acuchilladas, y unos corpifios de

terciopelo verde, guarnecidos con unos ribetes de raso blando, que se debieron hacer, ellos y la
saya, en tiempo del rey Bamba.” (I, cap. XXVII)

Todos estos elementos contribuyen a la dimension ludica del relato (Torrente
Ballester 1984). Disfrazar a los personajes y convertir su aparicion en una mascarada,
hace posible la hipérbole burlona: “la nariz del escudero del Bosque, que eran tan grande,
que casi le hacia sombra a todo el cuerpo. [...] corva en la mitad y toda llena de verrugas,
de color amoratado, como de berenjena; bajabale dos dedos mas abajo de la boca” (II,
cap. XIV). Pero como es habitual en Cervantes, después de mostrarnos el prodigio lo
hace verosimil, racionaliza lo fantastico, al contarnos cémo estan construidos estos
artilugios escénicos: “Y echando mano a la derecha, sac6 unas narices de pasta y barniz,
de mascara, de la manifatura que quedan delineadas.” (I, cap. XIV)

En el caso de las ficciones en el palacio de los duques, los disfraces son
elementos de gran importancia visual. Los colores o la aparicion de grupos
uniformados, ponen ante nuestros ojos la escena representada. Se generan asi
misteriosas entradas de los distintos personajes miticos, COmo ocurre en la cabalgata de
Merlin: “Junto a ella venia una figura vestida de una ropa de las que llaman rozagantes,
hasta los pies, cubierta la cabeza con un velo negro” (I, cap. XXXV). La imagen
fantastica de estos disfraces misteriosos, se une a la burla cuando estas vestimentas
miticas tocan a los protagonistas. Es el caso de Sancho disfrazado en el episodio del
timulo de Altisidora, o de la armadura protectora, que montan para este mismo
personaje, en el ataque fingido de la insula Barataria: “le pusieron encima de la camisa,
sin dejarle tomar otro vestido, un pavés delante y otro detras, y por unas concavidades

567

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

que traian hechas le sacaron los brazos y le liaron muy bien con unos cordeles” (11, cap.
LIIT) La imagen del pobre Sancho entablillado nos lo presenta como un ser ridiculo,
victima de las bromas de los representantes que actian a su lado.

3. Efectos de iluminacion y sonido

En el montaje de las ficciones ducales se maneja el espacio en todas sus
dimensiones representativas, y la luz es, sin duda, una de ellas. A las condiciones
naturales se suman los artificios de la puesta en escena: “un poco mas adelante del
crepusculo, a deshora parecioé que todo el bosque por todas cuatro partes se ardia” (II,
cap. XXXIV) La hora a la que se realiza la cabalgata de Merlin esta cuidadosamente
elegida, asi como los artilugios luminosos que portan sus representantes: “sobre cada una
venia un disciplinante de luz, asimismo vestido de blanco, con una hacha de cera grande,
encendida, en la mano” (II, cap. XXXV). El mismo detalle se pone en el montaje del
tamulo de Altisidora. La luz se maneja escenograficamente, buscando el efecto aterrador
y sorprendente que producen sus visiones. Los decorados fingidos, como ocurre en el
teatro, quedan caracterizados también por el modo en que se iluminan: “por los
corredores del patio, mas de quinientas luminarias” (I, cap. LXIX). La luz, que en la
época era efecto del fuego o de las velas, ayuda a componer estos cuadros visuales, que
combinan la luminotecnia con el decorado, en el que por ejemplo nos encontramos con
un “dosel de terciopelo negro, alrededor del cual, por sus gradas, ardian velas de cera
blanca sobre mas de cien candeleros de plata” (II, cap. LXIX) La descripcion del espacio
teatralizado es precisa, y nos permite poner en pie la escena en nuestra mente. Junto a los
espectadores en directo, que ven con sus propios ojos, aparecen los lectores como
espectadores indirectos, que no ven, pero que imaginan. Al igual que hacian los duques,
también tenemos que proceder al montaje de estas escenas de teatro.

De un modo semejante a lo que ocurre con los efectos visuales, se manejan
también los elementos sonoros. Las puestas en escena y las ficciones dan pie para
trabajar también este efecto sensorial de manera teatral, como ocurre en la llegada del
diablo correo, ruidosamente anunciada: “Luego se oyeron infinitos lelilies, al uso de
moros cuando entran en las batallas; sonaron trompetas y clarines, retumbaron
tambores, resonaron pifaros, casi todos a un tiempo” (II, cap. XXXIV). La cabalgata
de Merlin ofrece una ocasion semejante: “alli sonaba el duro estruendo de espantosa
artilleria; aculla se disparaban infinitas escopetas, cerca casi sonaban las voces de los
combatientes, lejos se reiteraban los lililies agarenos” (II, cap. XXXIV). Pero lo
sonoro no es solo un acompaiiamiento de entradas y salidas, no es mera decoracion
sensorial, ya que puede llegar a convertirse en elemento de ficcion narrativa, como
ocurre en la insula Barataria. Su ataque es fingido a través de una guerra que solo se
manifiesta por el sonido. Como ocurria en el teatro de la época, escenificar una
batalla visualmente era algo practicamente imposible, por lo que se opta por su
representacion simbdlica a través del sonido que llega de lejos.

568

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

La construccion de escenografias, como ya hemos sefialado, es muy importante
en el palacio de los duques. De los carros triunfales de la cabalgata de Merlin, al
tamulo de Altisidora, se ponen en pie una serie de tablados, cadalsos y arquitecturas
efimeras capaces de ambientar el mundo fingido. La corte de los duques es, sin duda, el
lugar en el que se manifiesta con mas claridad la influencia de la fiesta barroca en la
imagineria del Quijote. Sin embargo, no son solo estas escenografias complejas las
unicas tramoyas que se ponen en pie en la novela. Ya en el ambiente pobre de la venta,
la joven Maritornes juega a realizar ingenios y construcciones engafiosas, e incluso
algo crueles, con el fin de reirse del hidalgo: “Y haciendo una lazada corrediza al
cabestro, se la ech6 a la mufieca, y bajandose del agujero, atd lo que quedaba al cerrojo
de la puerta del pajar, muy fuertemente.” (I, cap. XLIII)

La tramoya se emplea como engafo, para generar escenarios burlescos o para
gastar bromas crueles, pero también para intentar hacer volver al hidalgo a su casa:
“hicieron como una jaula de palos enrejados, capaz que pudiese en ella caber
holgadamente don Quijote [...] por orden y parecer del cura, se cubrieron los rostros y
se disfrazaron, quién de una manera y quién de otra” (I, cap. XLVI). La tramoya y el
montaje, sin embargo, no aparecen Unicamente en el mundo fingido. En realidad, en el
Barroco toda la vida empieza a adquirir una dimension de fingimiento y teatralidad
(Maravall 1975) que se refleja especialmente bien en el episodio de las bodas de
Camacho. Se ha entoldado el bosque y se han construido andamios para ver las
representaciones y danzas, los participantes desfilan, se disfrazan, cantan y recitan.
Cervantes pone delante de nuestros ojos la dimension espectacular que debia tener la
fiesta barroca: “Delante de todos venia un castillo de madera, a quien tiraban cuatro
salvajes, todos vestidos de yedra y de cafiamo tefiido de verde, tan al natural, que por
poco espantaban a Sancho” (II, cap. XX). Las fronteras entre la realidad y la ficcion se
desdibujan, como también lo hacen las que delimitan lo natural y lo artificial,
componiendo un cuadro en el que no podia faltar lo dramético: “ibanse acercando a un
teatro que a un lado del prado estaba, adornado de alfombras y ramos” (II, cap. XXI).

En este episodio la tramoya teatral no es solo un decorado, sino que aparece
como artifice del prodigio que resuelve el conflicto amoroso entre Camacho, Quiteria y
Basilio. Nos referimos al truco de este ultimo para fingir su suicidio, un ardid que
parece sacado de un manual de efectos especiales de teatro: “halld que la cuchilla habia
pasado, no por la carne y costillas de Basilio, sino por un cafiéon hueco de hierro que,
lleno de sangre, en aquel lugar bien acomodado tenia; preparada la sangre, segin
después se supo, de modo que no se helase” (11, cap. XXI) De ahi que el milagro sea en
realidad una industria, que Cervantes describe para mantenerse dentro de lo verosimil.
Lo fantastico es explicado como un prodigio mecanico, el autor deja que nos seduzca
para luego hacernos ver que no estamos ante una invencion disparatada.

La tramoya, el disfraz y otros elementos teatrales, como hemos visto, aparecen
a lo largo de toda la obra. Se trata de un encaje de ficciones, unas dentro de otras, que
es comun a otras expresiones culturales de la época (Diez Borque 1972). Podemos,

569

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)



CICCRE V | 2016

ademas, observar una mayor complejidad de estos montajes teatrales en el texto
narrativo segiin avanza la novela. Esto se debe fundamentalmente a dos causas, por
una parte estd la dimension espectacular que adquieren los montajes en el palacio de
los duques, y por otra la decision cervantina de reducir o eliminar las narraciones
intercaladas en la segunda parte, en la que se logra la variedad a través de historias
escenificadas y no meramente contadas. No obstante, existe una ficcion que escapa a
los recursos teatrales mencionados; una cuestion maravillosa que no queda resuelta
por completo en la obra, o al menos no de la manera teatral que se ha expuesto antes.
Se trata de la cueva de Montesinos y de las visiones que en ella tuvo el hidalgo.

-Sancho, pues vos queréis que se os crea lo que habéis visto en el cielo, yo quiero que
vos me creais a mi lo que vi en la cueva de Montesinos. Y no os digo mas (II, cap. XLI).

No hay aqui una maquina trazada ni una explicacion razonable, pero si la
posibilidad de una historia fingida, como bien insinfia don Quijote a Sancho, cuando este
relata su vuelo a lomos de Clavilefio. En uno de los multiples juegos de simetrias, ironias y
complicidades, que caracterizan la prosa cervantina, el hidalgo pide a Sancho que asuma
como verosimil una ficcion que tan solo es un relato. Don Quijote parece atreverse aqui a
pedir una credulidad que Cervantes no osa demandar a sus lectores de una manera tan
directa. El autor, imbuido de la idea de verosimilitud aristotélica (Riley 1962), justifica
como teatros los mundos imaginarios que nos presenta. Se une asi a las ideas defendidas en
las poéticas de la época, como la de Pinciano. Su propia criatura, sin embargo, parece
superarle en audacia y se permite renunciar a este recurso. Cuando habla con Sancho sobre
la cueva de Montesinos, le pide a su escudero, e indirectamente a los lectores de la obra, la
asuncion como relato creible de un mundo de ficcion construido inicamente con palabras.
Cervantes, en su papel de autor verosimil, nos explica la manera en que va creando los
espacios, gestos y movimientos de sus personajes, adoptando en algunos casos estrategias
que parecen provenir del teatro. Sin embargo, Don Quijote, al ser un personaje de ficcion,
se siente libre para invitarnos directamente a creer en historias imaginarias.

Referencias bibliograficas

Cervantes Saavedra, Miguel de. 1999 ed. Obras completas: La Galatea, Don Quijote de la Mancha,
Novelas Ejemplares, Persiles y Segismunda, Trato de Argel, Numancia, Ocho comedias y ocho
entremeses, Viaje del Parnaso, Poesias F. Sevilla Arroyo, ed. Madrid: Castalia.

---------- 1987 ed. Teatro completo F. Sevilla Arroyo, ed. Barcelona: Planeta.

Covarrubias, Sebastian de. 1995 ed. Tesoro de la Lengua espaiiola o castellana, edicion de Maldonado,
F.C.R. Madrid: Castalia.

Diez Borque, José Maria (dir.). 1972. Teatro dentro del teatro, novela de la novela en Miguel de
Cervantes, en Anales Cervantinos, X1 (113-128).

Ferrerras, Juan Ignacio. La estructura parédica del Quijote. Madrid: Taurus, 1982.

Maravall, José Antonio. 1975. La cultura del barroco: andlisis de una estructura historica. Barcelona: Ariel.

Martin Mor4n, José Manuel. 1986. “Los escenarios teatrales del Quijote”, en Anales cervantinos, tomo 24, pp. 27-46.

Riquer, Martin de. 2003. Para leer a Cervantes. Barcelona: El Acantilado.

Riley, Edward C. 1962. Teoria de la novela en Cervantes. Madrid: Taurus.

Torrente Ballester, Gonzalo. 1984. El Quijote como juego y otros trabajos criticos. Barcelona: Destino

Zimic, Stanislav. 1992. El teatro de Cevantes. Madrid: Castalia.

570

BDD-A26675 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)


http://www.tcpdf.org

