
CICCRE V 2016 
 

563 

 

Patricia LUCAS 
(Universidad Complutense de Madrid) 

 

 

Don Quijote y el teatro dentro de 

la novela 

 

 

 
Abstract: (Don Quixote and the theater inside the novel) In Don Quixote we can found a good number 

of episodes that have a high degree of theatricality, especially in the second part of the novel, for example 

Clavileño's flight, the parade in which appears the wizard Merlin or the entrance of the Countess Trifaldi. 

In these scenes, other characters interact with Sancho and Don Quixote and participate in the world of 

simultaneous fictions that coexist in the novel. In the majority of the scenes, we are in front of some kind of 

farces created by characters that want to laugh and, somehow, to take part in the world of the two 

protagonists. However, it is important to notice that we find these dramatical elements in a novel, in a 

narrative text that does not have the proper visual support of a true representation of theater. In these cases, 

visual effects have to be created only by words, and the same happens with the sounds of the trumpets or 

the colors of the sets. Cervantes, as he tells us in the Persiles, is conscious of the power that verbal 

elements have to create images. “History, poetry and painting symbolize between each other, and are so 

alike in appearance, that when you write history, you paint, and when you paint, you compose.” (III, XIV). 

The aim of this paper is to review and study these elements, to reflect on the importance of the theater in 

the Spanish Golde Age and its influence in Cervantes' narrative. 

Keywords: Cervantes, Quixote, Spanish Golden Age, theater, novel 

Resumen: En el Quijote encontramos un buen número de episodios que presentan un alto grado de 

teatralización, especialmente en la segunda parte de la novela, por ejemplo el vuelo de Clavileño, la 

cabalgata de Merlín o la entrada de la dueña Trifaldi. Se trata de escenas en las que los dos protagonistas 

interactúan con otros personajes que, de manera u otra, participan o se dejan envolver en diferentes 

ficciones para sumarse al mundo de don Quijote y Sancho. Estos lances teatrales aparecen, sin embargo, 

en un mundo narrativo que no cuenta con el apoyo visual propio de una verdadera representación 

dramática. En este caso es la palabra la que tiene que anunciar las entradas y salidas, hacer sonar los 

clarines o pintar los decorados. Cervantes, según nos dice en el Persiles, es consciente de esta capacidad 

de lo verbal para construir imágenes: “La historia, la poesía y la pintura simbolizan entre sí y se parecen 

tanto que, cuando escribes historia, pintas y, cuando pintas, compones.” (III, cap. XIV). La 

comunicación se propone repasar estos episodios y estudiar su construcción para reflexionar sobre la 

importancia que el pujante mundo dramático del Siglo de Oro tuvo en la narrativa cervantina. 

Palabras clave: Cervantes, Quijote, Siglo de Oro, teatro, novela 

 

1. El manejo de códigos y recursos teatrales en la novela 

“-¡No milagro, milagro, sino industria, industria!” (Quijote II, cap. XXI). Los 

episodios del llamado mundo fingido1del Quijote (Ferreras, 1982), aquellos en que se 

                                                      
1 Seguimos las denominaciones: mundo voluntario o intramundo, mundo transformado, mundo fingido 

y extramundo, propuestas por Ferreras (1982).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

564 

preparan situaciones y mundos inventados para los dos protagonistas, presentan un 

alto grado de teatralización. En el fondo no son más que farsas que los otros personajes 

ponen en escena. Sin embargo nos encontramos con ellos dentro de una novela, es 

decir, en un mundo narrativo que no cuenta con el apoyo visual propio de una 

verdadera representación de teatro. En este caso es la palabra la que tiene que anunciar 

las entradas y salidas, hacer sonar los clarines, o pintar los decorados. Muchos de los 

ambientes de la novela adquieren la cualidad de escenarios teatrales (Martín Morán, 

27-46). Cervantes, según nos dice en el Persiles, es consciente de esta capacidad de lo 

verbal para construir imágenes: “La historia, la poesía y la pintura simbolizan, entre sí 

y se parecen tanto que, cuando escribes historia, pintas y, cuando pintas, compones” 

(III, cap. XIV). Estas palabras, que podemos interpretar como una reelaboración del 

tópico horaciano ut pictura poesis, se pronuncian un siglo antes de las reflexiones de 

Lessing sobre la relación de poesía y pintura en el Laooconte. Cervantes tiene clara la 

capacidad de sugerencia visual de la palabra, y en el mismo Persiles encontramos una 

declaración que llega incluso a afirmar la primacía de ésta frente a la de la vista: “los 

libros muchas veces hacen más cierta experiencia de las cosas que no la tienen los 

mismos que las han visto, a causa de que el que lee con atención repara una y muchas 

veces en lo que va leyendo, y el que mira sin ella no repara en nada y, con esto, excede 

la lección a la vista” (III, cap. VIII).  

A lo largo del Quijote, Cervantes pinta con palabras, disfraza a sus personajes 

y hace aparecer elementos de tramoya dentro de la novela. En ocasiones mueve a sus 

criaturas siguiendo los pasos de coreografías escénicas y se describen con certeza sus 

gestos, risas o expresiones corporales. Uno de los rasgos más significativos de este 

proceso de teatralización de la novela, tiene que ver con las distintas máscaras de 

lenguaje libresco tras las que se esconden los distintos personajes. Así califica Martin 

de Riquer (2003, 217) a los arcaísmos del hidalgo, y de un modo similar podemos 

interpretar las intervenciones declamatorias de Sansón Carrasco, cuando recita un 

soneto convertido en caballero del Bosque, o la profecía dramatizada puesta en boca 

del sabio Merlín. La palabra se convierte en un elemento más del mundo fingido, en 

un elemento caracterizador del disfraz del personaje. Es este también el caso de los 

superlativos que pronuncia la condesa Trifaldi: “acendradísimo caballero don Quijote 

de la Manchísima, y su escuderísimo Panza” (II, cap. XVIII), que actúan como un 

motivo de burla escenificada. 

La condición declamatoria de muchos de estos parlamentos del mundo fingido, su 

característica de lenguaje teatral y dramatizado, queda de manifiesto también en las 

diversas ocasiones en las que lo exclamativo o las interjecciones aparecen en boca de 

estos personajes, representantes de ficciones para don Quijote: “Tomáron le luego en 

hombros y al salir del aposento se oyó una voz temerosa […] -¡Oh Caballero de la Triste 

Figura! No te dé afincamiento la prisión en que vas…” (I, cap. XLVI). Los personajes se 

convierten en actores, y uno de los primeros paso que da cualquier representante al dar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

565 

vida a un papel es cambiar de nombre. Empezando por el propio protagonista, son varios 

los que lo hacen en la novela, adoptando sonoras y fingidas denominaciones. 

En don Quijote el nombre verdadero queda en la imprecisión, Quijada, 

Quesada… ya que lo importante es el personaje caballeresco que él mismo se ha 

creado y que interpreta sintiéndolo como real. Por ello recibirá también el nombre de 

caballero de los Leones y de caballero de la Triste Figura, y lo que es aún más 

significativo, cuando decida interpretar el papel de enamorado penitente, él mismo 

imitará a Amadís, que en ese trance se hizo llamar Beltenebros. El nombre se 

convierte así en un elemento de disfraz verbal, de caracterización dramática. En el 

caso de los otros personajes, el hecho de cambiar de nombre va ligado también a su 

actuación como intérpretes en el mundo fingido. Es el caso de Dorotea convertida en 

la princesa Micomicona, o de Sansón Carrasco, interpretando al caballero de la 

Blanca Luna, antes caballero de los Espejos o del Bosque, enamorado de la sin par 

Casildea de Vandalia. La tradición literaria da a Cervantes la posibilidad de adoptar 

nombres sonoros con resonancias heroicas, aunque tampoco desaprovecha la 

oportunidad de inventar otros en referencia directa a alguna característica del 

personaje, como en el caso de la condesa Trifaldi, caracterizada por su vestido de tres 

puntas. La idea del cambio de nombre como disfraz lingüístico, se manifiesta 

también al final de la historia, cuando los dos protagonistas, de regreso a casa, 

fantasean con la posibilidad de participar en una ficción pastoril. Pensando en la 

posibilidad de esta nueva representación idean sus nuevos nombres, Quijotiz y 

Pancino, volviendo a emplear en tono burlesco la tradición literaria. 

Cervantes caracteriza a sus personajes cuando actúan, cuando interpretan 

farsas para don Quijote, y los mueve por los escenarios que pinta como si se tratara 

de actores teatrales. Por eso aparecen en la novela indicaciones que parecen casi 

acotaciones de teatro. Si sucede que algunas de las acotaciones del teatro cervantino 

tienen rasgos novelescos (Sevilla, Rey Hazas 1987) (Zimic 1992), podemos decir 

también que en ciertos momentos, la pintura que hace Cervantes de escenarios, 

situaciones y personajes en su novela, se expresa en términos de anotaciones 

teatrales. En los episodios del mundo fingido, especialmente en el palacio de los 

duques, se realizan montajes escénicos y desfiles cuidadosamente representados. 

Cervantes tiene cuidado de manejar claramente a sus personajes, pintando así sus 

movimientos de manera verosímil: “Detrás de los tristes músicos comenzaron a 

entrar por el jardín adelante hasta cantidad de doce dueñas, repartidas en dos hileras, 

todas vestidas de unos monjiles anchos “ (II, cap XXXVII). 

Las entradas de los distintos representantes se convierten en imágenes teatrales 

que se escenifican en la mente del lector, pero que no renuncian a la sorpresa visual 

de las verdaderas representaciones: “entraron por el jardín cuatro salvajes, vestidos 

todos de verde yedra, que sobre sus hombros traían un gran caballo de madera” (II, 

cap XLI). Como vemos, la descripción de la apariencia, del disfraz, se une a la 

aparición del personaje, lo que da al texto ese aire de acotación teatral, de breve 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

566 

resumen de la organización visual y espacial que acompaña la puesta en escena: 

“Salió en fin Sancho, acompañado de mucha gente, vestido a lo letrado” (II, cap. 

XLIV). Cervantes organiza los espacios fingidos en la novela con el mismo cuidado 

que lo haría un director de escena: 
 

“A un lado del patio estaba puesto un teatro y dos sillas, sentados dos personajes, que por 

tener coronas en la cabeza, y ceptros en las manos daban señales de ser algunos reyes, ya 

verdaderos o fingidos.” (II, cap. LXIX) 

2. Gestos, risas y disfraces 

Junto al manejo del espacio escénico, otra de las labores clave de un montador de 

teatro es la dirección de los actores. En este caso se trata de actores de papel, de personajes 

literarios; pero igualmente Cervantes se encarga de hacerlos gesticular y expresarse 

corporalmente ante nosotros. Así vemos a la condesa Trifaldi, expresando con la postura el 

respeto fingido que le inspiran los duques: “Llegó, pues, con el espacio y prosopopeya 

referida a hincarse de rodillas ante el duque, que en pie, con los demás que allí estaban, le 

atendía” (II, cap. XXXVI). Y con el mismo respeto, vemos también a los dos protagonistas, 

que responden con maneras teatrales a la farsa que los duques han fingido para ellos: “se 

levantaron don Quijote y Sancho y les hicieron una profunda humillación, y los duques 

hicieron lo mesmo, inclinando algún tanto las cabezas” (II, cap. LXIX). La actuación de los 

personajes, sus movimientos, posiciones y gestos se acotan con precisión, para que 

podamos reproducirlos en el escenario de nuestras imaginaciones. 

La dimensión cómica del mundo fingido es clave para los que montan las 

farsas, pero no solo resulta graciosa para sus intérpretes, sino que también hace 

gracia a los lectores, que asisten como espectadores a distancia. Cervantes pinta la 

risa, la hace aparecer en escena, contagiándonos a nosotros de la diversión que 

disfrutan los personajes farsantes: “era todo esto materia de grandísima risa (I, cap. 

XLV), no menos causaban risa las necedades que decía el barbero que los disparates 

de don Quijote” (I, cap. XLV), “el duque no le dijo mucho impedido de la risa” (II, 

cap. XXXII), “perecía de risa la duquesa en oyendo hablar a Sancho” (II, cap. 

XXXII). Los personajes carcajean unas veces, y otras se aguantan hasta explotar 

finalmente de manera sonora; en definitiva se divierten, y Cervantes nos los muestra 

así para que también lo hagamos nosotros. Sabe bien que la risa es contagiosa, como 

sin duda ocurría en el teatro, por eso la presenta y la hace física en la novela. 

Acostumbrados como estamos, a la imagen de don Quijote, al que hemos visto 

retratado en innumerables ocasiones, es posible que se nos escapen el golpe de efecto 

y la comicidad que su figura entraña. La extrañeza que en la España de Felipe III 

causaría alguien ataviado según la moda del siglo XV, al estilo de los caballeros de la 

guerra de Granada, es comparada por Martín de Riquer con el efecto que nos 

causaría encontrarnos hoy con alguien ataviado de general carlista (Riquer 2003, 

122-123). El disfraz, el golpe de efecto visual, está presente desde la caracterización 

inicial del hidalgo. La mera apariencia del personaje nos hace cuestionarnos el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

567 

supuesto realismo cervantino. Si bien es cierto que su disfraz, o el de Sansón 

Carrasco convertido en Caballero de los Espejos, entran dentro de lo verosímil, 

también lo es que parece arriesgado caracterizar como realista el comportamiento de 

alguien que, como el bachiller, abandona su hogar manchego y viaja hasta Barcelona 

para batirse en duelo, disfrazado de caballero medieval, con un vecino trastornado de 

su pueblo. Si hoy nos encontrásemos con alguien vestido de general carlista, 

declarando semejantes propósitos, pensaríamos sin duda, que nos encontramos ante 

un actor o ante un loco. Y estas son, precisamente, las dos circunstancias que 

aprovecha Cervantes para hacer verosímil su imaginativo relato. 

De igual modo que ocurría con los nombres, no va a ser solo el hidalgo el que, 

enloquecido, cambie su apariencia. En la locura colectiva que supone el mundo 

fingido, van a ser muchos los personajes que se disfracen, aunque lo hagan con 

conciencia de que están interpretando, sin confundir la realidad con la farsa. El 

disfraz da pie a Cervantes para las invenciones y el juego: “el barbero hizo una gran 

barba de una cola rucia o roja de buey […] convenía aquel disfraz para sacarle de la 

montaña” (I, cap. XXVII) Y también para la irreverencia, sobre todo cuando es el 

cura el que se convierte en actor de extrañas apariencias: 
 

“La ventera vistió al cura de modo que no había más que ver; púsole una saya de paño, llena 

de fajas de terciopelo negro de un palmo en ancho, todas acuchilladas, y unos corpiños de 

terciopelo verde, guarnecidos con unos ribetes de raso blando, que se debieron hacer, ellos y la 

saya, en tiempo del rey Bamba.” (I, cap. XXVII) 
 

Todos estos elementos contribuyen a la dimensión lúdica del relato (Torrente 

Ballester 1984). Disfrazar a los personajes y convertir su aparición en una mascarada, 

hace posible la hipérbole burlona: “la nariz del escudero del Bosque, que eran tan grande, 

que casi le hacía sombra a todo el cuerpo. […] corva en la mitad y toda llena de verrugas, 

de color amoratado, como de berenjena; bajábale dos dedos más abajo de la boca” (II, 

cap. XIV). Pero como es habitual en Cervantes, después de mostrarnos el prodigio lo 

hace verosímil, racionaliza lo fantástico, al contarnos cómo están construidos estos 

artilugios escénicos: “Y echando mano a la derecha, sacó unas narices de pasta y barniz, 

de máscara, de la manifatura que quedan delineadas.” (II, cap. XIV) 

En el caso de las ficciones en el palacio de los duques, los disfraces son 

elementos de gran importancia visual. Los colores o la aparición de grupos 

uniformados, ponen ante nuestros ojos la escena representada. Se generan así 

misteriosas entradas de los distintos personajes míticos, como ocurre en la cabalgata de 

Merlín: “Junto a ella venía una figura vestida de una ropa de las que llaman rozagantes, 

hasta los pies, cubierta la cabeza con un velo negro” (II, cap. XXXV). La imagen 

fantástica de estos disfraces misteriosos, se une a la burla cuando estas vestimentas 

míticas tocan a los protagonistas. Es el caso de Sancho disfrazado en el episodio del 

túmulo de Altisidora, o de la armadura protectora, que montan para este mismo 

personaje, en el ataque fingido de la ínsula Barataria: “le pusieron encima de la camisa, 

sin dejarle tomar otro vestido, un pavés delante y otro detrás, y por unas concavidades 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

568 

que traían hechas le sacaron los brazos y le liaron muy bien con unos cordeles” (II, cap. 

LIII) La imagen del pobre Sancho entablillado nos lo presenta como un ser ridículo, 

víctima de las bromas de los representantes que actúan a su lado. 

3. Efectos de iluminación y sonido 

En el montaje de las ficciones ducales se maneja el espacio en todas sus 

dimensiones representativas, y la luz es, sin duda, una de ellas. A las condiciones 

naturales se suman los artificios de la puesta en escena: “un poco más adelante del 

crepúsculo, a deshora pareció que todo el bosque por todas cuatro partes se ardía” (II, 

cap. XXXIV) La hora a la que se realiza la cabalgata de Merlín está cuidadosamente 

elegida, así como los artilugios luminosos que portan sus representantes: “sobre cada una 

venía un disciplinante de luz, asimismo vestido de blanco, con una hacha de cera grande, 

encendida, en la mano” (II, cap. XXXV). El mismo detalle se pone en el montaje del 

túmulo de Altisidora. La luz se maneja escenográficamente, buscando el efecto aterrador 

y sorprendente que producen sus visiones. Los decorados fingidos, como ocurre en el 

teatro, quedan caracterizados también por el modo en que se iluminan: “por los 

corredores del patio, más de quinientas luminarias” (II, cap. LXIX). La luz, que en la 

época era efecto del fuego o de las velas, ayuda a componer estos cuadros visuales, que 

combinan la luminotecnia con el decorado, en el que por ejemplo nos encontramos con 

un “dosel de terciopelo negro, alrededor del cual, por sus gradas, ardían velas de cera 

blanca sobre más de cien candeleros de plata” (II, cap. LXIX) La descripción del espacio 

teatralizado es precisa, y nos permite poner en pie la escena en nuestra mente. Junto a los 

espectadores en directo, que ven con sus propios ojos, aparecen los lectores como 

espectadores indirectos, que no ven, pero que imaginan. Al igual que hacían los duques, 

también tenemos que proceder al montaje de estas escenas de teatro. 

De un modo semejante a lo que ocurre con los efectos visuales, se manejan 

también los elementos sonoros. Las puestas en escena y las ficciones dan pie para 

trabajar también este efecto sensorial de manera teatral, como ocurre en la llegada del 

diablo correo, ruidosamente anunciada: “Luego se oyeron infinitos lelilíes, al uso de 

moros cuando entran en las batallas; sonaron trompetas y clarines, retumbaron 

tambores, resonaron pífaros, casi todos a un tiempo” (II, cap. XXXIV). La cabalgata 

de Merlín ofrece una ocasión semejante: “allí sonaba el duro estruendo de espantosa 

artillería; acullá se disparaban infinitas escopetas, cerca casi sonaban las voces de los 

combatientes, lejos se reiteraban los lililíes agarenos” (II, cap. XXXIV). Pero lo 

sonoro no es solo un acompañamiento de entradas y salidas, no es mera decoración 

sensorial, ya que puede llegar a convertirse en elemento de ficción narrativa, como 

ocurre en la ínsula Barataria. Su ataque es fingido a través de una guerra que solo se 

manifiesta por el sonido. Como ocurría en el teatro de la época, escenificar una 

batalla visualmente era algo prácticamente imposible, por lo que se opta por su 

representación simbólica a través del sonido que llega de lejos. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

569 

La construcción de escenografías, como ya hemos señalado, es muy importante 

en el palacio de los duques. De los carros triunfales de la cabalgata de Merlín, al 

túmulo de Altisidora, se ponen en pie una serie de tablados, cadalsos y arquitecturas 

efímeras capaces de ambientar el mundo fingido. La corte de los duques es, sin duda, el 

lugar en el que se manifiesta con más claridad la influencia de la fiesta barroca en la 

imaginería del Quijote. Sin embargo, no son solo estas escenografías complejas las 

únicas tramoyas que se ponen en pie en la novela. Ya en el ambiente pobre de la venta, 

la joven Maritornes juega a realizar ingenios y construcciones engañosas, e incluso 

algo crueles, con el fin de reírse del hidalgo: “Y haciendo una lazada corrediza al 

cabestro, se la echó a la muñeca, y bajándose del agujero, ató lo que quedaba al cerrojo 

de la puerta del pajar, muy fuertemente.” (I, cap. XLIII)  

La tramoya se emplea como engaño, para generar escenarios burlescos o para 

gastar bromas crueles, pero también para intentar hacer volver al hidalgo a su casa: 

“hicieron como una jaula de palos enrejados, capaz que pudiese en ella caber 

holgadamente don Quijote […] por orden y parecer del cura, se cubrieron los rostros y 

se disfrazaron, quién de una manera y quién de otra” (I, cap. XLVI). La tramoya y el 

montaje, sin embargo, no aparecen únicamente en el mundo fingido. En realidad, en el 

Barroco toda la vida empieza a adquirir una dimensión de fingimiento y teatralidad 

(Maravall 1975) que se refleja especialmente bien en el episodio de las bodas de 

Camacho. Se ha entoldado el bosque y se han construido andamios para ver las 

representaciones y danzas, los participantes desfilan, se disfrazan, cantan y recitan. 

Cervantes pone delante de nuestros ojos la dimensión espectacular que debía tener la 

fiesta barroca: “Delante de todos venía un castillo de madera, a quien tiraban cuatro 

salvajes, todos vestidos de yedra y de cáñamo teñido de verde, tan al natural, que por 

poco espantaban a Sancho” (II, cap. XX). Las fronteras entre la realidad y la ficción se 

desdibujan, como también lo hacen las que delimitan lo natural y lo artificial, 

componiendo un cuadro en el que no podía faltar lo dramático: “Íbanse acercando a un 

teatro que a un lado del prado estaba, adornado de alfombras y ramos” (II, cap. XXI). 

En este episodio la tramoya teatral no es solo un decorado, sino que aparece 

como artífice del prodigio que resuelve el conflicto amoroso entre Camacho, Quiteria y 

Basilio. Nos referimos al truco de este último para fingir su suicidio, un ardid que 

parece sacado de un manual de efectos especiales de teatro: “halló que la cuchilla había 

pasado, no por la carne y costillas de Basilio, sino por un cañón hueco de hierro que, 

lleno de sangre, en aquel lugar bien acomodado tenía; preparada la sangre, según 

después se supo, de modo que no se helase” (II, cap. XXI) De ahí que el milagro sea en 

realidad una industria, que Cervantes describe para mantenerse dentro de lo verosímil. 

Lo fantástico es explicado como un prodigio mecánico, el autor deja que nos seduzca 

para luego hacernos ver que no estamos ante una invención disparatada.  

La tramoya, el disfraz y otros elementos teatrales, como hemos visto, aparecen 

a lo largo de toda la obra. Se trata de un encaje de ficciones, unas dentro de otras, que 

es común a otras expresiones culturales de la época (Díez Borque 1972). Podemos, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

570 

además, observar una mayor complejidad de estos montajes teatrales en el texto 

narrativo según avanza la novela. Esto se debe fundamentalmente a dos causas, por 

una parte está la dimensión espectacular que adquieren los montajes en el palacio de 

los duques, y por otra la decisión cervantina de reducir o eliminar las narraciones 

intercaladas en la segunda parte, en la que se logra la variedad a través de historias 

escenificadas y no meramente contadas. No obstante, existe una ficción que escapa a 

los recursos teatrales mencionados; una cuestión maravillosa que no queda resuelta 

por completo en la obra, o al menos no de la manera teatral que se ha expuesto antes. 

Se trata de la cueva de Montesinos y de las visiones que en ella tuvo el hidalgo.  

-Sancho, pues vos queréis que se os crea lo que habéis visto en el cielo, yo quiero que 

vos me creáis a mí lo que vi en la cueva de Montesinos. Y no os digo más (II, cap. XLI).  

No hay aquí una máquina trazada ni una explicación razonable, pero sí la 

posibilidad de una historia fingida, como bien insinúa don Quijote a Sancho, cuando este 

relata su vuelo a lomos de Clavileño. En uno de los múltiples juegos de simetrías, ironías y 

complicidades, que caracterizan la prosa cervantina, el hidalgo pide a Sancho que asuma 

como verosímil una ficción que tan solo es un relato. Don Quijote parece atreverse aquí a 

pedir una credulidad que Cervantes no osa demandar a sus lectores de una manera tan 

directa. El autor, imbuido de la idea de verosimilitud aristotélica (Riley 1962), justifica 

como teatros los mundos imaginarios que nos presenta. Se une así a las ideas defendidas en 

las poéticas de la época, como la de Pinciano. Su propia criatura, sin embargo, parece 

superarle en audacia y se permite renunciar a este recurso. Cuando habla con Sancho sobre 

la cueva de Montesinos, le pide a su escudero, e indirectamente a los lectores de la obra, la 

asunción como relato creíble de un mundo de ficción construido únicamente con palabras. 

Cervantes, en su papel de autor verosímil, nos explica la manera en que va creando los 

espacios, gestos y movimientos de sus personajes, adoptando en algunos casos estrategias 

que parecen provenir del teatro. Sin embargo, Don Quijote, al ser un personaje de ficción, 

se siente libre para invitarnos directamente a creer en historias imaginarias. 
 

Referencias bibliográficas 
Cervantes Saavedra, Miguel de. 1999 ed. Obras completas: La Galatea, Don Quijote de la Mancha, 

Novelas Ejemplares, Persiles y Segismunda, Trato de Argel, Numancia, Ocho comedias y ocho 

entremeses, Viaje del Parnaso, Poesías F. Sevilla Arroyo, ed. Madrid: Castalia. 

----------1987 ed. Teatro completo F. Sevilla Arroyo, ed. Barcelona: Planeta. 

Covarrubias, Sebastián de. 1995 ed. Tesoro de la Lengua española o castellana, edición de Maldonado, 

F.C.R. Madrid: Castalia. 

Díez Borque, José María (dir.). 1972. Teatro dentro del teatro, novela de la novela en Miguel de 

Cervantes, en Anales Cervantinos, XI (113-128).  

Ferrerras, Juan Ignacio. La estructura paródica del Quijote. Madrid: Taurus, 1982. 

Maravall, José Antonio. 1975. La cultura del barroco: análisis de una estructura histórica. Barcelona: Ariel. 

Martín Morán, José Manuel. 1986. “Los escenarios teatrales del Quijote”, en Anales cervantinos, tomo 24, pp. 27-46. 

Riquer, Martín de. 2003. Para leer a Cervantes. Barcelona: El Acantilado. 

Riley, Edward C. 1962. Teoría de la novela en Cervantes. Madrid: Taurus. 

Torrente Ballester, Gonzalo. 1984. El Quijote como juego y otros trabajos críticos. Barcelona: Destino 

Zimic, Stanislav. 1992. El teatro de Cevantes. Madrid: Castalia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:50:35 UTC)
BDD-A26675 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

