CICCRE V | 2016

Sorina SERBANESCU | Quelques hypostases littéraires
(Universitatea de Vest din Timisoara) | roumaines du mythe de Don Juan

Résumé: Le théme du séducteur a fait école dans la littérature universelle. Sa plus célébre « épiphanie »,
au sens d’hypostase littéraire, a été le personnage de Don Juan, du drame de Tirso de Molina. Devenu
symbole de I’art de la séduction, de la conquéte et de 1’inconstance amoureuse, suivis, parfois, par le
repentir et, méme, par la punition, le personnage de Don Juan a évolué du mythe littéraire a 1’archétype du
séducteur. Les différentes époques et styles d’écriture, aussi bien que I’imagination des créateurs traitant de
ce théme lui ont aussi attribué d’autres valeurs telles 1’attitude non-conformiste, frondeuse, envers les
normes de la vie sociale, une compréhension plus profonde des sens existentiels due au raffinement
spirituel et au contact avec la beauté — au sens philosophique et esthétique —, avec la nature humaine et la
variété de ses comportements. Le symbole donjuanesque a été souvent contaminé, lors de sa transposition
dans des ceuvres littéraires et artistiques, par d’autres caractéres mythologiques et littéraires tels Casanova
le Vénitien, Don Quichotte de Cervantes, Faust de Goethe, etc. Les écrivains roumains ont beaucoup
exploité ’archétype donjuanesque, et certains d’entre eux 1’ont développé et adapté aux réalités et meeurs
roumaines de leur époque. Nous avons esquissé quelques directions d’exploitation sémiologique du
personnage donjuanesque dans la littérature roumaine, en insistant sur les différences des incarnations
littéraires roumaines par rapport au modele originaire ainsi que sur leurs valeurs symboliques.

Mots clé: mythe littéraire, mythe de Don Juan, littérature comparée, littérature roumaine, sémiotique littéraire.

Abstract: (Some Romanian literary hypostasis of the myth of Don Juan) The theme of the seducer
has done a great school in the world literature. The most famous epiphany, in the sense of literary
incarnation, was the character of Don Juan, of Tirso de Molina's drama. The character of Don Juan
became a symbol of the art of seduction, of conquest and inconstancy in love, followed sometimes by
the repentant and even by the punishment, and has evolved from the literary myth to the archetype of
the seducer. Different eras, styles of writing and the imagination of the creators developing this myth
have also assigned it other valences such a non conformist and rebellious attitude towards the social life
norms, a deeper understanding of the existential sense due to the spiritual refinement and the contact
with beauty — in the philosophical and aesthetic sense —with the human nature and the variety of its
behavior. The symbol of Don Juan has been often contaminated, during its transposition in literary and
artistic works, by other mythological and literary characters such the Venetian Casanova, Don Quixote
of Cervantes, Faust of Goethe etc. Romanian writers have fully exploited Don Juan's archetype and
some of them have developed and adapted it to the Romanian realities and mores of their time. We have
outlined some semiotic directions of Don Juan’s character, emphasizing the differences Romanian
hypostasis from the model originates as well as their symbolic valences.

Keywords: literary myth, Don Juan myth, Comparative Literature, Romanian literature, literary semiotics.

«Don Juan [...] c'est l'infidélité perpétuelle, mais c'est aussi la perpétuelle
recherche d'une femme unique, jamais rejointe par l'erreur inlassable du
désir. C'est l'insolente avidité d'une jeunesse renouvelée a chaque rencontre,
et c'est aussi la secréte faiblesse de celui qui ne peut pas posséder, parce
qu'il n'est pas assez pour avoir... .» (Denis de Rougemont: 1906-1985)

284

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

Introduction: le théme de I’amour, I’archétype de I’amant-séducteur, le
motif désir/philtre d’amour et le mythe littéraire de Don Juan

Pour la logique et la cohérence de I’analyse, nous considérons qu’il est
nécessaire de définir, tout d’abord, quelques termes qui nous paraissent nécessaires
pour une herméneutique des mythes et des symboles: I’archétype, le theme, le motif
et le mythe littéraire.

Le type ou Parchétype est, selon la définition de Pierre Brunel, « [...] un
avatar du héros mythique. Fixé a un moment donné, il peut donner l'illusion d'avoir
effacé les images antérieures.» (Brunel 1992, 30).

Le théme est un terme généralisant qui désigne une attitude ou une situation
non-individualisée et répétitive, spécifique pour les créations littéraires et artistiques:
par exemple le theme de l'amour chez Denis de Rougemont (Rougemont, 1939).

Le terme « motif », qui appartenait a l'origine au domaine des arts plastiques,
et plus précisément a l'art pictural, est un élément particularisant, toujours itératif,
conservant des caractéristiques constantes dans les diverses créations littéraires et
artistiques: par exemple le motif du philtre d'amour dans la légende de Tristan et
d’Yseut, comme élément symbolique du désir amoureux.

Le mythe littéraire est un récit qui puise sa substance dans un mythe qui lui est
antérieur et qui est situé sur un plan plus général, «/.../en dehors du temps et de l'espace
littéraire.» (Brunel 1992, 32), pris dans les différentes croyances populaires ou qui peut
étre créé par le propre imaginaire d’un auteur particulier et faire ensuite carriére dans une
certaine culture ou devenir commun a une aire culturelle plus large: « [...] le propre de
tout véritable mythe littéraire est d'étre contagieux.» (Boyer, 1994, 158).

S’agit-il, dans le cas de Don Juan, d’un théme, d’un motif, d’un mythe ou d’un
archétype? Des quatre, dirions-nous.

Le motif du philtre d’ amour (comme symbole générique des désirs sensuels,
des techniques et moyens de séduction), les archétypes de /’amant (connaisseur de
I’art d’aimer) et du séducteur - celui «qui séduit, fait tomber en erreur, en faute»
(http://www.cnrtl.fr) (qui est, donc, non seulement un connaisseur dans /’ars amantis
mais aussi un expert dans 1’art de convaincre, au nom de 1’amour, par des arguments
appropriés) et le theme de [‘amour — ars amantis/l’art d’aimer — remontent a
I’ Antiquité gréco-romaine (Anacréon et Sapho chez les Grecs, Ovide — Amores, Ars
amatoria, chez les Romains). La mythologie antique connait plusieurs séducteurs tels
Zeus, Alcibiade ou Thésée.

Ovide, pocte et amant (=celui qui aime), reprend le style élégiaque de ses
prédécesseurs en assumant un nouveau role, celui de praeceptor amoris, professeur
d'érotisme, spécialiste dans I’art et la pratique de 1’amour et de la séduction. Il
enseigne, donc, les subtilités d’une relation d’amour entre deux partenaires et donne
des conseils pour que les deux amants jouissent ensemble des délices amoureuses.

285

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

C’est pourquoi la puella d’Ovide n’est pas seulement un partenaire de plaisir —
épicurien (comme chez Anacréon et Properce) ou une proie a chasser parmi
beaucoup d'autres —, mais un idéal, en acquérant une valeur générique, voire
symbolique. Et, en tant qu’idéal, c’est la quéte qui compte, ce qui fait qu’on ne peut
pas se contenter d’aimer une seule femme, mais plusieurs.

Gregorio Marafion, ’auteur d’un superbe essai, Don Juan et le donjuanisme,
considérait Ars amatoria comme « [...] le premier manuel d’apprentissage
donjuanesque.» (Marafion 1967, 41). Cette anthologie de I’amour, aussi bien que
celle d’Amores, abonde également en conseils pratiques adressés aux hommes que
I’auteur incite a déployer tous leurs instruments d’engagement a 1’amour aupres des
femmes qu’ils voulaient conquérir: «Promeftre . qu’est-ce qui te coiite de promettre
la lune et les étoiles ?» (Ovide 1977, 197; notre traduction en frangais d’apres la
version roumaine).

En 1630, le moine espagnol frére Gabriel, plus connu sous le nom de Tirso de
Molina, a été le premier auteur a avoir développé I’archétype du séducteur dans le
personnage de Don Juan (dans sa piece baroque, Le Trompeur de Séville et l'invité
de pierre |El Burlador de Sevilla y Convidado de Piedra,), une figure typique du baroque
espagnol, concentrant la hantise des plaisirs sensuels jamais satisfaits, le libertinage,
la jouissance, la débauche et le cynisme, 1’égoisme et I’inclination vers la destruction
d’autrui comme que de soi-m&€me. Ces traits caractéristiques étaient couramment
présentés dans les comédies espagnoles des XVI® et XVII® siécles. Il parait, en effet,
que le personnage de Don Juan est né d’un fait divers présenté dans les Chroniques
de Séville qui racontaient 1’histoire, au XIV® siécle, du fils de 1'amiral Alonso Jofre
Tenorio, Don Juan Tenorio, qui tua le commandeur Ulloa apres avoir séduit sa fille.
Selon la lIégende, les moines qui avaient enterré le commandeur, révoltés par cet
assassinat, tuérent Don Juan Tenorio et cachérent son corps, en prétendant qu’il avait
été foudroyé par le Ciel et jeté dans 1I’Enfer pour avoir refusé de se repentir pour ses
vices et débauches. Pourtant, ni les Chroniques de Séville ni les archives des familles
Tenorio et Ulloa ne mentionnent la disparition suspecte de Don Juan Tenorio ou une
statue de pierre ayant été ranimée pour le chatier. Il faut voir, sans doute, dans cette
récupération morale rajoutée aux faits historiques 1’influence catholique de 1’époque
aussi bien que la punition du Mal, spécifique pour la trame narrative des légendes et
ballades populaires baties traditionnellement sur le schéma du combat du Bien et du
Mal, avec la victoire du premier. Cet aspect punitif est aussi présent dans la picce
Dom Juan ou le Festin de pierre de Moliere (1665) et, ensuite, dans L’invité de
pierre d’ Antonio Zamora (El convidado de piedra, piéce jouée en 1713 et publiée en
1744) et I’Etudiant de Salamanca de José de Espronceda (El estudiante de
Salamanca, un poeme narratif de 1704).

Le mythe littéraire de Don Juan au Siecle d’or espagnol est donc né du
mélange des deux éléments: le théme ancien du Séducteur et la 1égende du Convive
de pierre. (Maeztul999, 142). Le motif du mort offensé qui revient de sa crypte pour

286

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

venger son honneur, celle d’une victime féminine du séducteur et le théme de la
punition divine ont été, d’ailleurs, puisés dans une légende populaire de 1’Occident
européen. Par exemple, un conte populaire breton, dont il existe 300 versions,
raconte également qu'un marié traversant, le soir de ses noces, un cimetiere, invita
une statue de pierre au festin. La conjonction des différents thémes parait, donc,
difficile en dehors du monde chrétien : 1'existence de I'Enfer ainsi que 1'idée de péché
lié a la mort et a la rédemption. La légende du revenant vengeur lie la substance
mythique de Don Juan espagnol a la culpabilité et a la punition. Il s’amuse en dupant
le plus grand nombre possible de femmes et, méme, d’amis, en pensant qu’ «il y a
encore du temps jusqu’au jugement dernier» (c’est le célébre refrain de El Burlador
de Sevilla: «Tan largo me lo fidis»). Don Juan de Tirso de Molina donne, en effet,
I’impression non pas de séduire, de conquérir les femmes par son charme et son
pouvoir de séduction, mais, plutot, de tromper et d’abuser les femmes (burlador).
C’est seulement a partir de la version de José Zorrilla, Don Juan Tenorio: drame
religieux-fantastique-romantique (1844), que Don Juan sera absout, parce qu’il s’est
avéré capable de sentiments profonds et réels, voire de tomber amoureux. C’est son
amour — authentique — pour une femme, un étre céleste et mystérieux, comme la
Joconde de Vinci, qui lui a changé sa fagon de comprendre la vie.

Don Juan est une figure authentiquement espagnole, mentionnée dés les romans
médiévaux de Galice et de Léon, sous le nom de Don Galdn (= galant). Le Siecle d’Or
espagnol a ensuite transmis — par exemple dans les comédies et drames de Lope de
Vega (Fuenteovejuna, Peribdriez et le commandant de Ocaria et le meilleur maire, le
roi, Le maire de Zalamea) — des personnages qui ont les attributs du séducteur, mais il
s’agit plutot de figures féodales et militaires profitant de leur pouvoir pour soumettre
les femmes. Don Juan de Tirso de Molina est, a I’encontre de ces avatars du séducteur
plutdt rustres et antipathiques, un courtisan beau et aristocrate, qui déguise sa perfidie
sous le manteau de I’¢légance et du raffinement, qu’il utilise comme de vraies armes,
trompeuses, de séduction. Son charme n’a rien, pourtant, du prestige des créations
chevaleresques de cape et d’épée, car ses conquétes 1’entrainent inéluctablement dans
le déshonneur, aussi bien que ses victimes.

Il convient, peut-étre, de signaler que ce personnage a aussi beaucoup de
similitudes avec le poéte arabe, Imru al-Qays, qui vécut en Arabie au V° siécle.
Comme Don Juan, celui-ci vivait dans la débauche et courait apres les femmes, et,
comme Don Juan de Zorrilla, il avait été rejeté par son pere, le roi des tribus d’Asad
et Ghatfan, pour son cynisme, sa frivolité et son mépris de la morale divine. Aprés
’assassinat de son pére, il renonce a sa vie débauchée et venge la mort de son pére,
en se rachetant, ainsi, moralement. (Flurschiitz da Cruz s.a.)

Il faut rappeler, également, 1’existence d’un autre personnage réel, présentant
certains traits communs avec le personnage littéraire de Don Juan. 1l s’agit de Don
Miguel Mafiara Vicentelo de Leca y Colona, (1627-1679), Chevalier de 'ordre de
Calatrava, Chevalier Vingt-quatre et Alcalde Mayor de Séville, réformateur de la

287

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

Confrérie de la Caridad, batisseur de la Chapelle éponyme, riche sévillan — dont le
nom originairement corse, Magnara, a été hispanisé en Maflara —, qui s’est converti et
est entré dans la Confrérie de la Charité, aprés une vie de débauche. Un proces en
vue de sa béatification s’est ouvert, parait-il, une année apres sa mort. (Ortega 2001).

Si, en raison de son age, il est exclu que Don Miguel de Maifiara ait pu inspirer
Tirso de Molina pour la création de son personnage donjuanesque, en revanche, le
personnage historique a eu, semble-t-il, une influence sur les versions ultérieures du
personnage de Don Juan. La vie de Don Miguel de Maiara avant sa conversion —
aventurier, séducteur et débauché menant une vie d’orgies et, méme d’homicide, a
été, selon Mérimée, inspirée d’une 1égende noire corse. En apprenant la vie de ce
personnage a I'hdpital de la Caridad de Séville, en juillet 1830, et, impressionné par
ce caractére étonnant et le renversement de son destin — la conversion et I’entrée dans
les ordres pour consacrer le reste de sa vie aux pauvres —, Mérimée en a créé une
nouvelle variante donjuanesque, en changeant, tout d’abord, le nom de Don Miguel
de Mafiara en Don Juan de Marafia:

«Faute de meilleure méthode, je me suis appliqué a ne conter de don Juan de Mararia, mon

héros, que les aventures qui n'appartinssent pas par droit de prescription a don Juan Tenorio,
si connu parmi nous par les chefs-d'ceuvre de Moliére et de Mozart.» (Mérimée 1978, 670).

Mais qu’est-ce qui fait de ce personnage un mythe littéraire?

Le motif antique de I’amour-séduction et D’archétype du séducteur ont
engendré le mythe littéraire de Don Juan, qui leur a rajouté de nouveaux sens et
aspirations. L’archétype du séducteur est un mélange de plusieurs facettes : le mythe
de littéraire de Don Juan, tel qu’il a été¢ créé par Tirso de Molina —, et d’autres
personnages, héros d’autres mythes littéraires, tels Casanova le Vénitien (personnage
auto créé), Faust et Méphistophélés de Goethe ou Don Quichotte de Cervantes, etc.

Le mythe de Don Juan est, donc, né grice a un récit littéraire, écrit a une
période historique donnée, par un créateur connu a son époque et rendu célébre
ensuite par [I’histoire de la littérature. La figure du séducteur procéde de
I’imagination d’un auteur et elle a été développée, par la suite, grice a [’imaginaire
collectif, n’ayant, donc, pas une substance historique, comme certains des
commentateurs ont essayé de le montrer: «Don Juan est un mythe; il n’a pas existé,
n’existe et n’existera jamais qu’en tant que mythe. Mais sa durabilité comme image
inventée dépend exactement de sa condition mythologique.» (Maeztu 1999, 142).

Don Juan s’est incarné, aprés sa naissance littéraire, dans d’autres variantes,
indépendamment du personnage initial de Tirso de Molina. Il s’agit de nombreuses
variantes littéraires qui attestent ce trait d’anonymat, spécifique pour les mythes,
comme si le personnage imaginaire n’appartenait plus seulement a son fondateur
mais a tous les auteurs qui utilisent sa valeur symbolique dans leurs créations.

La multitude des créations littéraires et artistiques inspirées par la figure
symbolique de Don Juan témoignent, également, d’un autre trait caractéristique des
mythes littéraires: son pouvoir symbolique et suggestif fascine la conscience

288

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

collective, ce qui lui permet de renaitre indéfiniment, tout en se transformant et en
acquérant de nouvelles significations. (Rousset 1999, 7). C’est cette fascination qui
rend le personnage presque vivant. A Séville, par exemple, on peut méme visiter la
maison de Don Juan Tenorio, le héros de la piece de Tirso de Molina et la tombe de
Don Juan de Marafia, tout comme a Vérone les touristes peuvent visiter la maison de
Juliette, voir le balcon d’ou elle parlait 8 Roméo et toucher sa statue, et comme, en
Transylvanie roumaine, on peut visiter la Chateau de Bran, présent¢é comme
I’ancienne résidence de Dracula.

Don Juan de Tirso de Molina a une construction d’oxymore, car il est aimé sans
aimer, c’est 'infidéle a perpétuité. L’image antique de I’amant séducteur, polygame en
amour, perpétuée par la Renaissance de Boccace, a été développée par les époques
ultérieures qui lui ont attribué une attitude de frondeur contre les normes sociales. Don
Juan est un hidalgo errant, comme Don Quichotte, qui n’obéit qu’a ses propres lois et
fantasmes, prét & combattre contre tous ceux qui I’empéchent d’atteindre son idéal. Son
instinct prime sur toute autre raison, il fait sa propre loi et il conteste toute autre
autorité qui s’oppose a I’accomplissement de ses désirs. Mais la finalité poursuivie par
Don Juan n’est pas spirituelle comme celle de Don Quichotte. Il cherche I’amour sans
étre amoureux, il est arrogant et sensuel. C’est le séducteur qui défie la société et ses
normes, tout en gardant sa confiance dans 1’existence de Dieu, ce qui lui donne le
sentiment de culpabilité et de I’imminence implacable de sa punition. C’est, en méme
temps, un imposteur qui s’insinue pendant la nuit dans la chambre des femmes, en se
déguisant en leur fiancé ou leur mari, pour s’amuser et flétrir leur honneur.

11 est malhonnéte et lache, de surcroit. Il y a, en ce sens, une grande différence
entre Don Juan et Casanova, qui ne réside pas seulement dans leur existence en tant
que personnages: imaginaire ou réelle (Casanova a méme écrit ses mémoires qui
évoquaient sa vie aventureuse amoureuse, a travers 1I’Europe, de Naples a Londres,
de Madrid a Paris, jusqu’a Moscou). Casanova, le Vénitien du XVIII® siécle,
appartient au courant illuministe, aime la libre pensée et apprécie 1’amour, donc les
Femmes, dont il tombe éternellement amoureux. Si Don Juan finit par étre détesté
par les femmes et leurs maris trompés, Casanova est le confident de ses amantes, leur
initiateur et conseiller dans 1’art de I’amour, c¢’est un homme débonnaire et amusant,
dont les femmes qu’il a aimées se rappellent avec plaisir, avec un frisson sensuel et
nostalgique. C’est ainsi que Francis Lacassin présente Casanova dans la préface de la
plus récente édition des ceuvres du courtisan vénitien: «Casanova ne séduisait pas les
femmes par jeu, ou par pari comme le vicomte de Valmont, ni par machisme comme
Don Juan. 1l les séduit parce que, italien passionné et toujours prét a s'enflammer, il
tombe amoureux de toutes les femmes qui lui plaisent.» (Lacassin 1993, X).

Les auteurs qui ont repris le mythe lui ont rajouté de nouvelles valeurs, en
fonction de I’époque, des modes littéraires et de leur aire géographique de création.
Car le mythe de Don Juan dépasse ’archétype du séducteur en transgressant le
prototype du collectionneur de femmes. Don Juan est aussi le contestataire, le

289

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

révolté contre la société et, parfois, contre un Dieu trop rigide et punitif, ¢’est un
héros baroque et romantique, devenu mythologique qui, depuis trois cent cinquante
ans, inspire les hommes de thédtre, les poetes, les peintres, les musiciens, les
chorégraphes... . Nous avons, donc, affaire a un archétype du séducteur qui
s’incarne sous différentes figures mythologiques: 1’éternel amoureux italien — épris
de I’amour et non pas de la personne, toujours en quéte de la Femme, un idéal
intouchable —, le séducteur espagnol (de Tirso et Zorilla) — celui qui, adepte du plaisir
momentané, séduit pour satisfaire ses propres plaisirs et assouvir ses désirs — ou le
romantique nordique, hanté par le mirage de la femme idéale qui sera son
complément, son anima, qu’il adorera et a laquelle il dévouera toute sa vie.

En effet, le nombre des ceuvres littéraires inspirées par le mythe de Don Juan
et I’archétype du séducteur est impressionnant. Une université américaine en a publié
une bibliographie (Singer 1965) qui mentionnait, en 1965, 4460 titres, réunissant des
ceuvres littéraires, musicales, scénarios, parodies, traductions, etc.: par exemple,
I’opéra Don Giovanni (1787) de Mozart sur un livret de Lorenzo Da Ponte, la satire
épique Don Juan (1819-1824) de Byron, Don Juan de Maraiia ou la chute d'un ange
(1836)d’ Alexandre Dumas pere, la Sérénade de Don Juan (opus 38, premiere des six
mélodies, 1878) de Piotr Ilitch Tchaikovski, sur un poeme d'Alexis Konstantinovitch
Tolstoi , le poeme symphonique Don Juan (1889) de Richard Strauss, inspiré du
poeéme de Lenau, la comédie philosophique L'homme et le Surhomme (1903) de
George Bernard Show, «Don Juan de Marafia», dans Les Eblouissements
(1907)d’Anna de Noailles, Les trois Don Juan, Don Juan Tenor d'Espagne, Don
Juan de Maraiia des Flandres, Don Juan d'Angleterre (1914) de Guillaume
Apollinaire, Don Juan ou ['amour de la géométrie (1953)de Max Frisch, Don
Juan (théatre, 1955) d’Ingmar Bergman, Don Juan (1958) d’Henry de Montherlant,
The Eye of Diabolo (film, 1960) d’Ingmar Bergman, Don Juan ou si Don Juan était
une femme (film, 1973) de Roger Vadim, La Nuit de Valognes (théatre, 1991)
d’Eric-Emmanuel Schmitt, Don Juan, erzihlt von ihm selbst (2004) de Peter
Handke, Don Giovanni ous O dissoluto Absolvido (2005) de José Saramago, Broken
Flowers (film, 2005) de Jim Jarmusch etc., pour n’en citer que quelques-uns.

Par conséquent, si I’on veut définir le terme de donjuanisme, il faut sans doute
penser, tout d’abord, au personnage original, tel qu’il a été créé par Tirso de Molina.
Celui-ci n’aime pas les femmes, qu’il séduit pour son propre plaisir, il les considére
comme des trophées qui attestent son pouvoir, celui d’obtenir, a tout prix, /’objet
amoureux qu’il convoite. Ce qui caractérise, avant tout, le donjuanisme c’est, donc,
le désir inassouvi de collectionner les femmes et le détachement affectif :

«Mais avant tout, Don Juan est une force brute, instinctuelle, provocatrice, mais en méme

temps inépuisable, triomphante et irrésistible.» (Maeztu 1999, 142-143; notre traduction en
francais d’aprés la version roumaine).

Mais Don Juan est, tout a la fois, un passionné, un esprit supérieur incompris
et indomptable; c’est 1’éternel chasseur au bonheur métaphysique, un explorateur de

290

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

la vie et du monde, des sens existentiels aussi bien que des profondeurs de soi-méme,
qui cherche avec angoisse la conciliation avec lui-méme. L’attraction qu’il suscite
aupres des femmes est due, en fin de compte, a cette nature double et contradictoire.
Albert Camus le considére, par exemple, comme un héros existentialiste, un confrére
de Sisyphe confronté a I’absurdité de I’existence et a Dieu:
«ll 'y a ainsi un bonheur métaphysique a soutenir l'absurdité du monde. La conquéte ou le
Jjeu, l'amour innombrable, la révolte absurde, ce sont des hommages que I'homme rend a sa
dignité dans une campagne ou il est d'avance vaincu, Il s'agit seulement d'étre fidéle a la regle
du combat. Cette pensée peut suffire a nourrir un esprit : elle a soutenu et soutient des
civilisations entieres. On ne nie pas la guerre. Il faut en mourir ou en vivre. [...] Don Juan de
son coté va consentir aussi a son destin, se satisfaire de cette existence dont la grandeur ne vaut
que par la révolte. Pour l'un, c'est la conscience, pour l'autre, la révolte, dans les deux cas
l'absurde a disparu. 1l y a tant d'espoir tenace dans le cceur humain. Les hommes les plus
dépouillés finissent quelquefois par consentir a l'illusion. Cette approbation dictée par le
besoin de paix est le frere intérieur du consentement existentiel. 11’y a ainsi des dieux de lumiére
et des idoles de boue. Mais c'est le chemin moyen qui mene aux visages de l'homme qu'il s'agit
de trouver. [...] Mais Sisyphe enseigne la fidélité supérieure qui nie les dieux et souleve les
rochers. Lui aussi juge que tout est bien. Cet univers désormais sans maitre ne lui parait ni
stérile ni futile. Chacun des grains de cette pierre, chaque éclat minéral de cette montagne
pleine de nuit, a lui seul, forme un monde. La lutte elle-méme vers les sommets suffit a remplir
un coeur d'homme. 1l faut imaginer Sisyphe heureux.» (Camus 2013, 68; 74; 89).

Kierkegaard attribue, par exemple, a Don Juan une «génialité sensuelle» grace
a laquelle il devient ’hypostase de 1’esthétique amoureuse, ses conquétes n’étant
qu’une répétition d’un état pur, celui d’étre amoureux (séduire aussi bien que tomber
amoureux). Sauf que la monade de la sensualit¢ se manifeste, s’extériorise
idéalement. Dans les Etapes érotiques spontanées ou [’érotisme musical,
Kierkegaard appuie son analyse du symbolisme donjuanesque sur Don Giovanni, en
considérant que la musique de Mozart exprime le mieux sa spontanéité. L’érotisme
musical s’accomplit, dit Kierkegaard, a travers trois étapes du désir: la sensualité
commence a s’éveiller par la mélancolie du désir, dans une solitude triste et
tranquille; dans la deuxiéme étape, le désir, dépourvu de substance, se disperse sur
plusieurs objets; le désir devient amour, par la concentration spontanée des deux
étapes antérieures. Kierkegaard conclut que I’amour de Don Juan est sensuel et non
pas intellectuel, ¢’est pourquoi il est un amour perfide et infidéle: «Don Juan est un
seducteur jusqu’a la derniére fibre de son étre. Son amour n’est pas d’ordre
psychique mais sensuel, et I’amour sensuel, conformément au concept qui lui est
propre, n’est pas fidele, mais totalement dépourvu de foi. Don Juan n’aime pas une
seule femme, mais il aime toutes les femmes et les séduit toutes. Il ne vit qu’a la
frontiere de l'instant, mais ['instant est, par définition, une somme d’instants et,
ainsi, nous voila devant le séducteur.» (Kierkegaard 1979, 94; notre traduction en
francais d’apres la version roumaine). Ce qui importe, donc, dans ’acte de I’amour
c’est la dynamique du désir, ¢’est I’éveil et la quéte de I’objet du désir, et non pas sa
satisfaction. Mais 1’amour transgresse le désir, puisqu’il est un médiateur, un moyen

291

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

d’accomplir son propre soi, tout en s’ouvrant a ’autre; ensuite il se transforme en
passion, en souffrance, car la quéte amoureuse n’atteint jamais 1’assouvissement.
Dans cette dynamique du désir et de I’amour, la femme n’est qu’un fantasme, un
objet de réve et de réflexion, car, incarnée dans toutes les figures féminines séduites
— la séduction signifiant ici s’abandonner, tout d’abord, au désir qui les convoite — et
délaissée ensuite, elle laisse son séducteur, sujet désirant, en proie a la solitude. Et
tout est a recommencer, car « [...] La vraie jouissance n’est pas dans ce dont nous
Jjouissons, mais dans l'idée que nous nous en faisons.» (Kierkegaard 1943, 27).
Kierkegaard considére que ce qui définit le donjuanisme c’est la force, la vie et le
mouvement perpétuel, c’est une énergie mystérieuse, inépuisable et irrésistible, qui
peut avoir des connotations infinies, philosophiques, esthétiques, éthiques, etc.

1. L’archétype du séducteur dans la littérature roumaine

Nous avons essayé, dans cet article, d’identifier une typologie des personnages
créés sur la structure du mythe littéraire de Don Juan, selon les différentes hypostases
dont I’archétype du séducteur a été transposé dans les ceuvres des écrivains roumains.

1.1. Le séducteur infidele

Le séducteur sans scrupules est, tout d’abord, le courtisan, le frivole mondain,
I’aventurier érotique, le vicieux. Pour lui, ’Eros se limite aux plaisirs amoureux
purement physiques. C’est la version d’un Don Juan qui n’aime pas la femme: la
conquérir lui suffit. Pour cela, il met en jeu tous les moyens, du travesti (pour se
substituer a un rival) aux promesses de mariage, avec une rhétorique amoureuse
efficace. On retrouve ce caractére donjuanesque, du prototype de Tirso de Molina,
par exemple chez Crébillon fils ( Les égarements du cceur et de l'esprit — 1736-38, Le
Sopha — 1740 ), chez Samuel Richardson dans son roman épistolaire Clarissa
Harlowe, ou [’histoire d’une jeune dame (Clarissa, or the History of a Young Lady )
(1747-1748) ou chez Choderlos de Laclos (Les liaisons dangereuses,1782).

L’une des hypostases sous lesquelles ce type de séducteur a été adapté dans le
monde littéraire roumain est celle du fante ou crai de mahala ( = Don Juan de
quartier, expression formée de I’italien fante, se référant a la figure du jeune cavalier
du jeu de cartes, et du mot mahala, de provenance turque — mahalle —, signifiant la
périphérie, la banlieue). En roumain, fante ou crai de mahala (variante craido, mot
de provenance slave, de krali, signifiant roi, empereur ou cavalier — personnage
présent dans les contes de fées et dans le jeu de cartes) désigne le libertin, I’homme
aux meeurs légeres, qui fait constamment la féte et s’appréte a de nombreuses
aventures amoureuses. Celui-ci est en général de condition bourgeoise, débrouillard,
charmant, ambitieux, audacieux et souvent rustre. Il faut également souligner que les
écrivains roumains se servent, en général, de leurs personnages — séducteurs y
compris — pour analyser les psychologies et comportements de leurs époques. C’est
le cas des héros des romans de Costache Negruzzi (personnages Iliescu et Iancu B.
dans Zoe,1829), de Dimitrie Bolintineanu (chez qui Alexandru C. est un séducteur

292

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

cynique sans conscience dans Manoil, 1855), de la Comtesse Mathieu de Noailles
ou Anna-Elisabeth de Noailles, née Bibesco Bassaraba de Brancovan (Antoine
Arnault dans La Domination, [1905]) et de Gib I. Mihaescu (Manaru, dans la
nouvelle Grandiflora, 1926; Ragaiac dans Rusoaica /La Russe, 1933; Mihnea Baiatu
dans Zilele si noptile unui student intdrziat | Les jours et les nuits d’un étudiant en
retard, 1934; Mihai Aspru, dans Dona Alba, 1935). Antoine Arnault, le personnage
de la Comtesse de Noailles, est le descendant classique, plutdt charmant et
romantique, du Don Juan de Tirso de Molina:

«Oui, pensait-il, toutes les femmes, toutes ces princesses de la terre, elles ne peuvent que
plaire, et, si elles ne plaisent point, elles sont mortes voila leur sort. Elles n'ont pas d'autre
réalité que notre désir, ni d'autre secours, ni d'autre espoir. Leur imagination, c'est de
souhaiter notre réve tendu vers elles, et leur résignation c'est de pleurer contre notre coeur.
Elles n'ont pas de réalité; une reine qui ne plairait point a son page ne serait plus pour elle-
méme une reine.» (Noailles [1905], 11).

Les séducteurs de Gib I. Mihiaescu, aussi dépourvus de moralité que leur
illustre prédécesseur, présentent de surcroit certains cOtés maléfiques, étant
apparentés, par leur coté passionnel et destructif, aux personnages de Goethe et
Dostoievski. Le séducteur de Mihdescu, «ce héros de ['inconstance et de la
pluralité» comme [’appelait Jean Rousset (Rousset 1999, 156), manifeste des
syndromes déviants, étant consumé par une jalousie obsessive. Gib Mihdescu
construit ainsi, dans une maniére expressionniste, un nouveau personnage
typologique, le Laid, le Morbide. Un Don Juan de quartier ou Don Juan de Marsani,
comme |’appelle ’auteur lui-méme est également le personnage d’Alin Glogovan de
sa piece Don Juan, restée inachevée. Le personnage a été ensuite repris et développé
dans la nouvelle Grandiflora, ou il porte le nom de Manaru. Marsani est un petit
bourg terne de province de la région d’Olténie, comme tant d’autres petites villes de
Roumanie, qu’un autre écrivain roumain, Mihail Sadoveanu, a décrites avec
prédilection dans ses romans, en créant une vraie typologie sociale. Sadoveanu a
méme fait de la communauté provinciale le personnage central de I’un de ses romans,
Le lieu oui rien ne se passe, sous intitulé Bourg moldave de 1890 (Locul unde nu s-a
intdmplat nimic. Targ moldovenesc din 1890, 1933). Le séducteur Alin Glogovan de
Gib Mihaescu se remarque surtout par 1’absence de scrupules. La société bornée et
mesquine dans laquelle il évolue accepte, en savourant méme, sans géne ou esprit
critique, ses récits ou il se vante des adultéres qu’il a commis. Pour les habitants
provinciaux de Marsani, tout comme le séducteur effronté et exhibitionniste,
I’honneur n’a plus de valeur, et la duperie devient une monnaie d’échange en vue
d’obtenir la réussite sociale.

Apparenté a la méme lignée de séducteur-canaille, Ragaiac de la nouvelle La
Russe. La chaumiere sur le Nistre du lieutenant Ragaiac (Rusoaica. Bordeiul de pe
Nistru al locotenentului Ragaiac, 1933) de Gib Mihdescu est un Don Juan sans
noblesse de cceur, dépourvu de toute morale. Il se conduit en adepte de la devise
dostoievskienne — «Si Dieu n’existe pas, tout est permis» (phrase prononcée par Ivan

293

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

Karamazov dans Les frere Karamazov) — et n’hésite pas a utiliser tout I’arsenal de la
crapule: mensonge, duperie, trahison, cynisme. Poltron et cabotin, il jouit d’un
charisme fruste qui séduit grace a I’inexplicable et perpétuelle fascination exercée
par le mal sur I’esprit humain par le c6té maléfique. Eternellement saisi d’ennui — ce
qui P’apparente a la typologie du dandy présent dans la littérature roumaine de
I’époque —, a force de lectures chevaleresques et romantiques, et de spectacles de
charité pour les réfugiés, il trouve des sujets d’excitation méme dans la Bible, qui
abonde, selon lui de cas de brigandage, d’incestes et d’autres méfaits. Poussé par des
pulsions érotiques, il réve, tel un équivalent masculin d’Emma Bovary, d’une belle et
mystérieuse Russe, fidéle et soumise, capable en méme temps de gestes passionnels,
rebelles et immoraux. Mais le séducteur est puni par un autre plus malin que lui, son
camarade Iliad, auquel il avait confié, dans une effusion lyrique, son réve amoureux.
Celui-ci reconnait la belle Russe parmi d’autres réfugiés et la garde pour lui-méme.

Le frivole, superficiel et fripon, figure typique connue, dans la littérature
roumaine, sous 1’appellatif générique de fante de mahala, est aussi le protagoniste
favori des comédies de Ion Luca Caragiale. Le séducteur de Caragiale est, a la fois,
Tartuffe (Moliere) et Elmer Gantry (Sinclair Lewis). Personnalité publique en
fonction, censée défendre I’ordre dans sa communauté, le séducteur de Caragiale a
des liaisons illégitimes avec des femmes mariées de son entourage, alors qu’il pérore
au nom de la moralité: Stefan Tipatescu (dans O scrisoare pierdutd/Une Lettre
perdue, 1884), préfet et amant de la femme de son meilleur ami, autre personnalité
politique locale; Nae Girimea (dans D ’ale carnavalului/Les carnavalesques, 1885),
«coiffeur et sous-chirurgien», spécialiste en quidproquos et imbroglios; Rica
Venturiano (dans O noapte furtunoasa/Une nuit orageuse, 1879), journaliste et
démagogue, dont la duplicité fait la régle, en amour comme dans la vie.

1.2. Fantele de mahala a bon cceur

Le syntagme de ce sous-titre définit le méme séducteur frivole de banlieue
avec la différence que son cceur est parfois effleuré par les ailes légeres d’une
conscience. Il fait ainsi preuve — du moins c’est ce qu’il pense de lui-méme — d’une
certaine dignité, censée le sauver des remords pour les tromperies prodiguées a tous
et, surtout, a toutes. On rencontre ce type de caractére dans la nouvelle Duduca
Mamuca. Din memoriile unui studinte (La démoisele Mamuca. Fragment des
mémoires d’un étudiant, 1861) de Bogdan Petriceicu Hasdeu, dont le héros se
présente comme Toderitd N.N., son vrai nom étant Ghita Taciune, nom qui traduit
exactement son caractére: Ghitd est un nom fréquent et populaire en Roumanie —
méme comme appellatif pour les cochons — ce qui renvoie a la condition modeste et
obscure du protagoniste aussi bien qu’a son caractére ignoble; tdciune = houille, dont
la couleur noire, souligne le caractére perverti du personnage et 1’absence de
scrupules; la nouvelle a valu a son auteur un proces pour immoralité, ce qui I’a obligé
a en publier, en 1864, une version remaniée sous le nom de Micuta. Le personnage

294

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

de Hasdeu incorpore dans son essence quelque chose du «paysan parvenu» de
Marivaux, ou I’intelligence et le charme séducteur et rusé sont joints au désir de
parvenir. L’écrivain présente son personnage avec beaucoup d’ironie — ou plutdt
d’auto-ironie —, par laquelle I’auteur, érigé en deus ex machina, flétrit le code moral
de sa société. Les ressorts narratifs en sont nombreux, peut-&tre trop abondants et
spectaculaires pour la substance de I’intrigue: on devine ici encore 1’intention de
I’auteur de parodier le style des romans frivoles, prisés par le public de son époque:
imbroglios, mise en abyme, coups de théatre... . Ces mécanismes narratifs sont
utilisés pour faire ressortir les tares sociales: perfidies, manceuvres et manipulations,
chantage, actes de parjure, corruption, vice, crime.

Hagdeu utilise pour la premicre fois le motif de la lettre incriminant deux
amants, comme instrument de chantage en vue d’obtenir des bénéfices personnels et
illicites, qui constituera 1’élément clé du chef d’ceuvre dramatique de I.L.Caragiale
(Une lettre perdue/O scrisoare pierdutd, 1884). Cette machinerie du marivaudage rend
le personnage sympathique en fin de compte, car il est, aprés tout, le produit de sa
société. Finalement, Ghitd Taciune — Toderita N.N. ressent ’ombre d’un remords et
essaie de rendre justice a la femme trompée et séduite, qu’il abandonnera, pourtant, aux
bras d’un autre ami. On distingue également, dans le caractére féminin de Hasdeu,
certains échos du poéme dramatique de Pouchkine, Le Convive de pierre (1830), ou la
femme séduite ne se considere pas la victime de Don Juan mais celle du Commandeur,
homme riche et laid, qu’elle, jeune fille pauvre et sans moyens, a été forcée d’épouser.

L’image du séducteur moralement sauvé, d’un Don Juan de quartier moins
coupable, donc plus enclin a la dignité et a I’éthique, donne aussi mati¢re aux pieces
de théatre de Mihail Sorbul dans La passion rouge (Patima rosie, 1916, le
personnage de Rudy) et de Victor Eftimiu dans Don Juan ou la Tragédie de I’amour
(Don Juan sau Tragedia iubirii, 1922). Comme Don Juan de Marafia qui se convertit
et passe le reste de sa vie a aider ses semblables malheureux, Don Juan de Victor
Eftimiu finit par se repentir, dédie sa vie et sa fortune a 1’église, et meurt absout et
pardonné par toutes les femmes qu’il a aimées.

1.3. Le séducteur aristocrate, le dandy, I’intellectuel raffiné

L’archétype du séducteur a été anobli par toute une série d’écrivains, qui lui ont
attribué des origines aristocratiques — de sang et/ou d’esprit. On retrouve également
chez les écrivains roumains du début du XX° siécle cette figure du séducteur désabusé
qui, hanté par des angoisses métaphysiques, plonge dans la débauche pour les oublier.
11 s’agit, d’un c6té, de I’aristocrate maudit (au sens baudelairien), consumé par un
amour impossible, inaccompli ou disparu dans des circonstances douloureuses, qui
méprise les meeurs et les comportements sociaux de ses contemporains, mais
succombe, finalement, dans I’anonymat du vice et de la débauche. De 1’autre c6té, ce
sont les jeunes frivoles, qui fréquentent les salons mondains aussi bien que les bordels,
qui passent leur temps a faire la féte, a cancaner et a séduire les femmes.

295

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

Ces derniers sont les protagonistes de Les Don Juan de Bucarest (Don Juanii
din Bucuresti, 1861), roman attribué a 1’écrivain Radu Ionescu. Le récit «raconte la
vie des Don Juans de jadis» dans la capitale de la Roumanie, des jeunes sans
ressources, coquins et coureurs de jupons, qui étaient les produits mais aussi les
ingrédients du monde déchu de la bohéme bucarestoise au milieu du XIX® siecle.
(Babeti 2004, Chap. Brumell la portile Orientului). L image de ’aristocrate raffiné et
forcé de vivre dans un monde sans horizon et sans valeurs, qu’il méprise et domine par
sa supériorité intellectuelle mais par lequel il se laisse finalement engloutir, est présente
dans un des plus étranges et intéressants romans de la littérature roumaine, Les
cavaliers de la Vieille Cour (Craii de Curtea Veche,1929) de Mateiu 1. Caragiale. Les
personnages de ce micro-roman, génial, gothique et unique dans la littérature
roumaine, représentent une catégorie a part, celle des aristocrates, intellectuels et
désabusés, atteints par le spleen et le dégott pour la société qu’ils fréquentent et ou ils
font brillante figure: ce sont les dandies. 11 s’agit de deux des trois crai (terme expliqué
plus haut), Pantazi et Pasadia Magureanu. Ils appartiennent a la noblesse crépusculaire,
au monde décadent, ou les orgies et la débauche font loi. Figures paradoxales et
dantesques, comme descendues des tableaux de Hieronymus Bosch, ils sont les
protagonistes d’un monde a 1’envers ou les vices sont doublés d’un raffinement exquis
et languissant. Les dandys sont, également, les épigones des mceurs phanariotes
importées d’Istanbul. Si Pantazi, un esthéte de la vie et de la débauche, semble atteint
d’une malédiction existentielle, Pasadia, beau, moral et correct, s’avere, a la fin du
roman, un étre caractérisé par la duplicité et les déviations de comportement — il pique
des crises de folie, qu’il cache avec soin et évoquent le personnage d’Adolphe Hitler.
Le troisiéme crai de Mateiu Caragiale, Gore Pirgu, est une autre version de fantele de
mahala. 1l a un caractére de laquais, de vaurien, et connait bien le monde des banlieues
sombres, occultes, corrompues et triviales. C’est un habitué des tavernes, dont Curtea
Veche, ou se réunissent les trois crai. L’atmosphére du roman est mystérieuse et
gothique, spécifique pour les romans rocambolesques.

L’attirance pour la laideur et le déraillement sera également exploitée par un
autre auteur roumain, Alexandru Sever, dans le drame, Don Juan [’Apocalyptique
(Don Juan Apocalipticul, 1982).

Une figure plus lumineuse, aristocratique — par sa fortune mais aussi par son
esprit — du séducteur, doublée de la vocation d’un Pygmalion généreux, est incarnée
par le personnage Leonida Pascalopol, du roman L Enigme d’Otilia (Enigma Otiliei,
1938) de George Cilinescu. D’origine grecque, celui-ci fait partie de la galerie des
grands latifundiaires et, en méme temps, par ses affaires, de la nouvelle bourgeoisie,
du début du XX° siecle. Raffiné, élégant avec bon golt et distinction, il aime d’un
amour protecteur, presque paternel, Otilia, qu’il sépare de Felix, un jeune étudiant. Il
épouse la jeune femme mais il lui redonne plus tard la liberté, au moment ou il
comprend qu’il est devenu un obstacle dans I’épanouissement de sa féminité.

296

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

On reconnait, encore une fois, dans cette indulgence de I’auteur envers la
femme forcée d’accepter un mariage a contre coeur, les échos du Convive de pierre
de Pouchkine. Ce contraste entre la supériorité spirituelle mais, par cela méme,
singuliére et détachée, de I’homme de génie, et la fraicheur innocente du jeune
homme et de la jeune femme, qui viennent juste de commencer leur vie d’adulte sans
en €tre marqués ou pervertis et, donc, capables d’un amour pur et absolu, a été
magistralement exploité dans deux autres chefs-d’ccuvre: le poéme Hypérion
(Luceafarul, 1882) de Mihai Eminescu et le drame La Mort d’un artiste (Moartea
unui artist, 1964) de Horia Lovinescu (dont nous nous occuperons un peu plus loin).

1.4. La séductrice, une version féminine de Don Juan

Le théme de la séduction a engendré également des variantes féminines,
s’opposant méme, parfois, aux hypostases donjuanesques masculines. Dans la vision
de Maetzu, par exemple, une Dofla Juana provoquerait Don Juan dans une
confrontation décisive, de laquelle Don Juan sortirait, bien siir, vainqueur, car il n’y
engagerait pas son ame. La victoire, voire la défaite de I’amour et de la spiritualité,
appartient donc a celui qui est le plus dépourvu de sentiments et d’honneur. C’est que
Don Juan de Tirso de Molina n’aime pas les femmes et ne croit pas a ’amour. Son
but unique et de les séduire — par la tromperie (burlador) — et de les soumettre a sa
volonté. Cette attitude amorale/immorale a tout prix a été tres bien illustrée par Pierre
Choderlos de Laclos dans son roman épistolaire Les Liaisons dangereuses, sous-
titré Lettres recueillies dans une société et publiées pour l'instruction de quelques
autres (1782). En effet, ¢’est le jeu de la séduction, suivie de la défaite, qui intéresse
Don Juan et ses avatars — masculins aussi bien que féminins (le Vicomte de Valmont
et la Marquise de Merteuil) — , en défiant la morale, la raison et Dieu. Car Don Juan
de Molina, méme s’il croit a Dieu et ne nie pas la transcendance, se comporte, en
athée égoiste, comme si Dieu n’existait pas. (Vartic 1982, 48).

C’est que la séduction est autre chose que I'amour. Comme Kiekeggard, José
Ortega y Gasset (dans Etudes sur 1’amour/ Estudios sobre el amor, publiées
initialement a Buenos Aires, en 1939) fait, lui aussi, la différence entre I’amour et le
moment — passager — ou l’on tombe amoureux, car s’éprendre, comme réflexe
sensuel de la séduction, n’est pas suivi, nécessairement, de 1’amour, qui est un état
intellectuel et pur, ou les deux étres amoureux s’abandonnent 1’un a I’autre, dans une
ascension extatique. Il avance aussi, dans ses études, 1’idée de féminité, incarnée
dans la Créole, un prototype de femme dont les attributs sont la véhémence, la
spontanéité, la grace et la mollesse, qui sait comment s’y prendre avec les hommes et
les faire se sentir accomplis lorsqu’ils se retrouvent aupres d’elle.

L’incarnation du double féminin de Don Juan avait été déja esquissée par Tirso
de Molina Iui-méme dans le personnage de Thisbé, «la femme qui se moquait de tous
les hommes» (Molina 2002, 28/1015-1020), laquelle, aprés avoir déposé ses armes
devant Don Juan — ’homme — se mue en furie qui cherche a se venger du trompeur
sentimental. Comme dans le cas de I’archétype donjuanesque masculin, nous avons

297

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

affaire a deux types de séductrices: d’un co6té, c’est la femme sophistiquée, spirituelle,
qui joue, en les explorant dans leurs profondeurs cachées, avec ses sentiments et ses
passions aussi bien qu’avec ceux des hommes; de 1’autre, c’est la courtisane effrontée,
frivole et cruelle, qui séduit les hommes pour son propre plaisir.

L’introspection de ’esprit féminin, sous I’emprise des sens et des passions
charnelles, de 1’attraction et de la séduction, est la matiére du roman Eaux profondes
(Ape adanci, 1919), d’Hortensia Papadat-Bengescu; cette écrivaine est surnommée
par la critique littéraire «la grande européenne», en signe de reconnaissance pour ses
mérites concernant la modernisation du roman roumain et la synchronisation de la
littérature roumaine avec la littérature européenne. Son écriture a été rapprochée de
celle de Marcel Proust, James Joyce ou Virginia Woolf. L’analyse freudienne de la
psychologie féminine constitue le sujet principal de ses écrits, les personnages
masculins n’étant que de simples véhicules de la narration. Les confessions, sous
forme épistolaire, des protagonistes du roman utilisent comme lien le motif de [’eau,
de la mer et du miroir, éléments féminins, comme symboles de 1’introspection
intérieure, de la solitude, du refoulement des désirs charnels, de ’exercice de la
tentation et de la séduction dans le monde réel, considéré comme un monde des
apparences. La projection psychanalytique du soi féminin au-dela du monde
quotidien et banal, dans un univers spirituel imaginaire et compensatoire par
I’isolement et la rupture avec le monde extérieur, est également spécifique pour un
autre roman de Papadat-Bengescu, A Don Juan, dans [’éternité (Lui Don Juan, in
eternitate, 1926). En y mélant I’épique et le lyrique, les 25 lettres imaginaires que
I’héroine envoie a Don Juan représentent un véritable «journal de I’auto séduction,
de la flagellation psychique et de I’onirisme pubere.» (Glodeanu 2008). Les héroines
des lettres n’ont que des prénoms, a sonorité musicale, Sephora, Mamina, Alisia,
Adriana, Manuela, Alina, et représentent la pluralité des manifestations d’un esprit
unique, féminin, qui sont transposées dans des univers délibérément fantastiques — un
Moyen Age espagnol et romantique, des paysages propres a la Belle Epoque, etc.

Le c6té tragique du mythe d’un Don Juan confronté a 1’impossibilité d’accomplir
I’amour parfait dans le registre réel, aussi bien que dans le registre spirituel, est exploité
philosophiquement et dramatiquement par Radu Stanca dans sa «comédie tragique»,
Dona Juana (1947). Le dramaturge sépare — a partir du mythe de I’androgyne primordial
perpétué par la littérature romantique — le donjuanisme en deux composantes
principielles, le Don Juan masculin et la Dona Juana féminine. En considérant, comme
Mircea Eliade, «/’androgynie comme un état paradisiaque, que I’homme n’acquiert
rituellement que dans certaines circonstances, et pour peu de temps.» (Eliade 1991, 386;
notre traduction en frangais d’aprés le texte en roumain), Radu Stanca explore
métaphysiquement la séduction et la sensualité, qui deviennent chez lui le symbole de
1’élévation spirituelle et du retour a I’absolu spirituel. Mais les sens et les corps trahissent,
par leur inconstance, 1’aspiration spirituelle, et les deux protagonistes succombent dans
leur tentative de réintégrer I’amour, d’ou la valeur symbolique de leur mort et le tragique

298

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

de la condition humaine par rapport a I’absolu. La nostalgie de Don Juan I’androgyne,
qui réunit les deux principes, masculin et féminin, se dégrade dans le donjuanisme, car
I’amour réciproque de Don Juan et de Dona Juana ne réussit pas a les faire renoncer a
leur masque de séducteurs. Ils veulent rester invulnérables & I’amour et trichent en
recourant au travestissement (ils se déguisent en leurs serviteurs carnavalesques, Fiorelo
et Fiorela) pour gagner le pari avec un tiers personnage, celui qui devait étre dupé.
L’auteur leur fait vivre, ironiquement, I’amour physique sans se reconnaitre sous leur
déguisement réciproque, tout en les laissant se retrouver spirituellement dans leur altérité.
C’est pourquoi leur donjuanisme devient un hybris et ils seront punis de leur faute
tragique, celle de ne pas avoir quitté le monde trompeur des apparences, apres avoir eu la
révélation de I’amour vrai.

Influencé par la lecture du Journal du séducteur inclus dans le livre de Ou
bien... Ou bien de Sgren Kierkegaard, Mircea Eliade écrit Noces aux paradis (1981),
ou il traite, en misogyne, le donjuanisme féminin. Le roman raconte les histoires
d’amour que deux hommes se confessent I’un a I’autre au cours d’une nuit blanche.
L’héroine de leurs récits est une femme mystérieuse et fascinante, la méme femme
qu’ils ont aimée tous les deux, a huit ans d’intervalle et qui les avait aussi quittés, tous
les deux. La séductrice féminine d’Eliade n’est pas une frivole mais une sensuelle qui
aime I’amour tant qu’il lui procure du plaisir. Une fois le plaisir dissipé, elle part a la
recherche d’un autre homme. Le mythe de I’androgyne associé a 1’archétype de Don
Juan revient chez I’écrivain Nicolae Tone, dans le volume de poésie Nicolas, le
Magnifique (Nicolae Magnificul, 2000). L’univers onirique des poémes de Tone
semble gouverné par Eros mais il se déploie, en réalité, sous les auspices de la mort
implacable. Dans cet amalgame surréaliste, qui traite de la mort et de la résurrection
par I’amour, Nicolae Magnificul, le principe masculin, du type yang, et Dona Juana, le
principe féminin, du type yin, sont deux entités complémentaires et fusionnelles qui se
rencontrent et se dévorent réciproquement, dans une combustion a la fois extatique et
charnelle, pour refaire 1’androgyne:

«Nicolae Magnificul est le livre d’un personnage, le double visionnaire de I'auteur, qui

s auto-dévore avec masochisme et volupté, par l'intermédiaire d’un imaginaire fantastique et
Sfunambulesque, ayant au centre le corps emblématique de Dona Juana, une image monadique
d’un monde, hypostase d’'une cosmogonie que réunit les contraires, en en étant le tout: la partie
et le tout, l'idée et la forme, la transcendance et ['immanence.[... ] Hymnes consacrés a
l'orgiastique, ses poésies font de Nicolae Magnificul un poéte du déchirement, pour lequel

lorgiastique et le rituel ont la signification de la connaissance mystique.» (Sitar-Taut 2008;
notre traduction en frangais d’aprés le texte en roumain).

1.5. Le séducteur, homme de génie et créateur

L’image du séducteur solitaire, de 1’étre génial des romantiques, tourmenté par
I’angoisse existentielle et le questionnement métaphysique autour de la création de la
vie, de I’amour et de la mort, trouve sa quintessence dans le personnage rendu
archétypal par le chef d’ceuvre poétique de Mihai Eminescu, Hypérion (Luceafarul,
1882). Ce poeme lui a valu, d’ailleurs, le surnom de «Hypérion de la littérature

299

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

roumaine». La trame narrative en est simple alors que le substrat philosophique rejoint
les grands penseurs tels Schopenhauer, Nietzsche ou la philosophie indienne de Rig
Véda et Mahdbharata. Hypérion resplendit dans la sombre nuit sa lumiere froide, la-
haut, dans le ciel, mais il tombe amoureux d’une belle terrienne. Il s’incarne devant elle
plusieurs fois, sous différentes apparences masculines, et demande a son Démiurge de
lui permettre de quitter son immortalité pour vivre son amour auprés de sa belle
terrienne. Entre temps, en bas, sur la terre, la femme idolatrée par Hypérion descend de
son piédestal eidétique et devient la jeune Catilina, qui se laisse subjuguée par le
charme du jeune et rusé page Catdlin. Elle continue a implorer Hypérion, qui luit
toujours la-haut, dans les cieux, de lui éclairer, cette fois-ci, «la vie et son amour» avec
Catalin. Hypérion contemple, imperturbable, les sentiments et les passions éphémeres
et sensuelles des étres humains, et comprend que le prix de son génie, de sa spiritualité
— qui sont immortelles —c’est la solitude: «Dans votre vie sans horizon/ Trop de
hasard se méle./ Dans l'univers a moi, je reste / Glacial et immortel».(Pruteanu 1970).

Le méme théme, celui du génie solitaire qui se tourmente en essayant de
décrypter et comprendre les sens de I’existence, est transposé dramatiquement dans
la piece Mort d’un artiste (Moartea unui artist, 1964) de Horia Lovinescu. Manole
Crudu, un sculpteur de grand succes, traverse une crise existentielle et, aprés avoir
vécu en créateur de succes, maitre de son art et de son destin, commence a €tre
angoissé par la maladie et, ce qui est encore plus grave, par le doute concernant
I’authenticité de sa vie, de ses nombreuses amours et de sa création. Il reconnait dans
I’amour qui nait entre Cristina, dont il tombe lui-méme amoureux, et son fils cadet,
Toma, la fraicheur des sentiments, vécus a leur état pur, qu’il n’avait jamais ressentis et
auxquels, en séducteur, il avait préféré les plaisirs passagers et inconstants. Cristina et
Toma représentent, comme Otilia et Felix de George Calinescu, ou Catilina et Catilin
de Mihai Eminescu, le couple symbolique qui vit sur le plan terrestre I’amour en son
état innocent, authentique, donc spirituel. Manole comprend également sa solitude
mais, a I’inverse d’Hypérion, il n’est pas sauvé par son génie, par sa création, mais par
I’exorcisation de son angoisse devant la mort et ses insucces existentiels:
I’inauthenticité de son ceuvre, 1I’échec en amour, la peur d’avoir raté sa vie. En créant la
statue monstrueuse de la mort, il ’accepte philosophiquement, comme un retour a I’age
innocent de 1’enfant qui commence a peine sa vie, comme une possibilité de reprendre
«tout des le début» et de récupérer, symboliquement, sa vie et sa création.

Le questionnement philosophique autour de l’existence et de ses sens est
également présent dans la lyrique de Ion Vadan, Don Juan en province (Don Juan in
provincie, 1996). Avec une note d’auto-ironie, qui transparait dans le titre méme du
volume, I’auteur transpose le personnage de Don Juan dans 1’univers banal, confiné,
dépourvu de dynamique existentielle et d’horizon donc, d’aspirations spirituelles, du
bourg de province «ol rien ne se passe». (Sadoveanu). Mais, en fait, sous un
prétexte poétique, Ion Vadan reprend les clichés du langage quotidien commun,
vulgarisé et démonétisé par leur fréquente utilisation ad litteram, sans nuances et

300

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

subtilité, et le décompose en récréant, dans un style expressionniste, de nouvelles
images. Car, si ’univers extérieur est monotone sinon vulgaire, I’imaginaire du Poéte
est séduisant par sa richesse infinie et son inventivité.

1.6. Les séducteurs et les intellectuels « du coeur d’amour épris »

Il y a dans la littérature roumaine un type de séducteur hybride, rattaché a
I’archétype donjuanesque et, en méme temps, a cet autre mythe littéraire du
séducteur, celui de Casanova. C’est un séducteur qui est charmant par sa spiritualité,
par la verve brillante de son discours, par son art persuasif mais aussi par la
profondeur de sa raison, par le rejet des conventions, des apparences et des faux
gestes. C’est un «intellectuel amoureux» (Lucian s.a.) ou «du cceur d’amour épris»
(en paraphrasant le titre du récit chevaleresque de René d’Anjou, le Livre du Coeur
d'Amour épris), qui aime les femmes qu’il conquiert, et qui, plus encore, est un
homme d’honneur, en quéte de 1’amour pur et total.

Ce type de séduction intellective est spécifique pour les héros du roman Le
plus aimé des terriens (Cel mai iubit dintre pamdnteni, en 3 volumes, 1980) de
Marin Preda — chef-d’ceuvre de la littérature roumaine — et des romans de Nicolae
Breban, consacrés au cycle du séducteur: Don Juan (1981), Guette et séduction
(Panda si seductie, 1991) — écrit, en fait, en 1976, et intitulé Gogo, une farce (Gogo,
o farsa), considéré par I’auteur-méme comme un «éclat du tronc nommé
Bunavestire», un autre roman de 1’écrivain, trés apprécié par la critique littéraire.

Les personnages qui incarnent Don Juan chez les deux auteurs exercent la
séduction par les moyens classiques qui ont consacré leur illustre ancétre: la frivolité,
le libertinage, la galanterie, I’intelligence, la liberté de pensée et d’expression. Les
séducteurs deviennent, ainsi, un élément social nécessaire, car ils servent a la
redécouverte et la mise en valeur de la féminité. Ils transgressent les préjugés, les
pudibonderies bourgeoises, la vanité, les caprices de la femme, pour la faire (se) re-
connaitre telle qu’elle est dans sa substance. Conteurs sans égal, ils savent capter
I’attention et charmer par leurs histoires, vraies ou fictionnelles, par leurs discours
audacieux et frondeurs. Leur caractére imprévisible et spontané choque et bloque les
consciences de leurs semblables et ils (€)meuvent, surtout, les dmes des femmes. Le
roman de Marin Preda est considéré comme un roman total, un roman fleuve qui
suit, a travers le journal de son protagoniste, Victor Petrini, les croisements et les
entrelacements des destins humains et des événements historiques, les points et les
contrepoints existentiels de I’intellectuel qui se confronte philosophiquement, en
raisonneur lucide et douloureusement sincére, aux grands problémes de 1’existence et
de la société de son temps, comme la vie, I’amour et la mort, ’honneur. Tout en
analysant ses erreurs et ses échecs, il conclut a la prééminence de ’amour sur la
mort. Le séducteur de Preda vit sous le signe du bonheur procuré par 1’amour, qui
devient une donnée majeure de sa vie. L ’auteur crée ainsi un nouveau théme, rattaché
a celui du séducteur, le theme du bonheur retrouvé par [’amour. La derniére phrase

301

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

de son roman est déja devenue célébre, comme un dicton: "S’il n’y a pas d’amour, il
n’y a rien" ("Daca dragoste nu e, nimic nu e").

Don Juan de Nicolae Breban est également un roman psychologique et
préfigure le théme de 1’émancipation de la femme, qu’il libére — méme si partiellement
— des contraintes religicuses imposées par I’éducation et 1’obligation d’obéir a
I’homme. (Sitar-Taut 2004, 75). Comme les protagonistes de Marin Preda et d’un autre
romancier de 1’entre-deux-guerres, Camil Petrescu, ses héros «sont épris» avant tout,
«des idées» et, deuxiémement, des femmes. Ils sont issus, en général, de I’élite
intellectuelle de I’époque communiste, une sorte de bourgeoisie rouge (la couleur du
prolétariat communiste soviétique), laquelle arborait un certain snobisme intellectuel
d’orientation occidentale mélée de vagues tendances libérales, censé les différencier et
les délimiter de la camarilla politique et du prolétariat abruti et endoctriné par les
communistes, considérés comme des gedliers de I’esprit. Bien qu’ils semblent vivre
dans un univers du kitsch, manipulé par les clichés communistes, les héros de Breban
vivent, pourtant, authentiquement, et le contraste entre la platitude terne dans laquelle
ils évoluent et leur profondeur est réalisé par la technique de mise en abyme et par
lintrospection psychologique. L.’ image du séducteur varie du jeune libertin érotique au
chercheur de I’élixir de la vie, de la femme parfaite a [’amour, du rebelle cynique et
odieux jusqu’a la figure du raté consumé par 1’angoisse, du vieux dandy ridicule au
mari pris de remords qui choisit la voie de la réhabilitation morale.

Un personnage plus subtil et plus inventif en ce qui concerne I’art de la
séduction, a force d’un long exercice, et, pourtant, psychologiquement moins
complexe, est créé par Andrei Codrescu dans son drame Casanova en Bohéme
(Casanova in Boemia, 2005). Son séducteur, agé, descend directement du personnage
réel de Casanova, comme I’explique le titre lui-méme. Le rapprochement est renforcé
par leur amour commun pour les livres, et cet air d’intellectuel devient un ressort clé
et caché de D’attraction qu’ils exercent, tous les deux, sur les femmes, comme une
sorte de « sapiosexualité » avant la lettre. En Shéhérazade masculine, Casanova de
Codrescu séduit Theresa Bellino, une ancienne soprane qui avait accepté de se
déguiser en castrat pour pouvoir exercer une profession considérée comme
éminemment masculine. Outre ce glissement et cet échange, allusif, entre les états
corporels et les sexes des deux protagonistes, 1’auteur utilise également le motif du
miroir — rendu mythologique par Lewis Carroll — comme symbole de la relativité des
perspectives — en deca et au-dela de la surface du miroir — avec un subtil renvoi au
personnage de Casanova (vu que celui-ci avait vécu a Venise, une ville célebre dans
le monde entier par ses miroirs et ses masques). Casanova de Codrescu reste toujours
séduisant en dépit de son dge, et sa conclusion est un défi lancé a I’existence humaine
et a sa mesure, le temps, qu’il traite de trompe [’eil, car il est nourri du passé avec
tous ses sentiments et ses passions, réunis dans les livres, alors qu’il est repoussé par
le futur, lequel «crache sur tous ses livres» comme «une prostituée extravagante.»

302

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

1.7. L’antihéros, la déconstruction de I’archétype de Don Juan

La démythisation est opérée, en général, par son actualisation, par son
incorporation dans une structure mythologique moderne, dans laquelle évoluent des
personnages contemporains. Le mythe de Don Juan se voit ainsi désacralisé tout au
long des siecles : tantdt vieux et ramolli, marié avec enfants, enfermé dans sa tour ou
il étudie la géométrie, ou devenu rival de son fils (comme chez Max Frisch, dans
Don Juan ou I’amour pour la géométrie ou chez Horia Lovinescu, dans Mort d’un
artiste). De moins en moins mythologique — car dépourvu de grandeur — 1’archétype
de Don Juan a été souvent renversé, déconstruit (Negrut 2011) et poussé jusqu’aux
frontiéres de la pathologie.

C’est le cas de Pablo Ghligal, du roman Don Juan Cocosatul (Don Juan le
Bossu, 1934) de Ioan Calugaru, qui vit dans le monde multicolore de la ville de
Bucarest de ’entre-deux-guerres et porte la marque du stigmate: la bosse (cocoasa
en roumain) est un motif issu des croyances populaires préchrétiennes, un signe
porteur de malheurs (la bosse est assimilée a la boite de Pandore et a la sorcellerie
maléfique), assimilé, dans ce cas, a I’étoile de David que les Juifs avaient été forcés
par Hitler d’arborer pour marquer leur origine judaique. Cette stigmatisation est,
d’ailleurs, expliquée par I’auteur lui-méme dans le sous-titre du roman, dans sa
démarche, de type expressionniste, visant a résumer et a schématiser les caractéres:
«Les hommes qui se préparent pour la mort des leur premier jour de vie.» Sauf que
cette inexorabilité de la mort n’affecte pas seulement les Juifs du temps des Fascistes
mais elle est propre a tous les étres humains, d’ou leur fragilité et leur damnation.
Pablo Ghligal, un séducteur gaté et dépravé sous son apparence de noblesse, vit dans
un milieu juif et bohéme, en quelque sorte isolé de la grande masse de la capitale, et
ce contraste entre le monde bruyant de la métropole et celui du bourg de province
(calme, terne et inerte) est construit a travers des images stridentes, de couleurs
violentes, par des personnages sarcastiques et cruels qui ont des sentiments et des
comportements paroxystiques, frisant la pathologie sexuelle.

Le type de séducteur sans gloire, d’anti-héros, est aussi abordé par Paul
Everac, dans le roman Don Juan du Jardin de [’lcone (Don Juan din Gradina
Icoanei, 1968) et la piece de théatre Don Juan (2009).

Un glissement encore plus prononcé vers I’esthétique de la laideur, vers le
déraillement, ’absurde et la cruauté, se produit dans «la comédie noire» Don Juan
Apocalipticul (Don Juan [’Apocalyptique, 1982) d’Alexandru Sever. La figure
archétypale de Don Juan est déformée par ’image tragique et grotesque d’Hitler et
par 1’atmosphére des camps fascistes de concentration. L’auteur met en scéne un
autre personnage, invisible, Méphistophéleés de Goethe ou Nefirtate, (I’ Antéchrist en
roumain archaique) des croyances populaires roumaines, qui se manifeste sous la
peau de tous les personnages, car il s’agit non seulement de I’attraction érotique mais
aussi de la perfide séduction spirituelle, voire politique. Le dramaturge arrive a la

303

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

conclusion qu’au fond, dans I’argumentation politique, le processus de séduction est
le méme et ce n’est que I’objet de la séduction qui differe.

Le dramaturge Teodor Mazilu recourt dans 1'une de ses comédies, Don Juan
meurt comme tous les autres (Don Juan moare ca tofi ceilalti, 1970), a une
déconstruction humoristique du personnage classique du séducteur. Les accents de
parodie et de satire transparaissent dans la variété de tons utilisés par Mazilu dans son
écriture dramatique: intelligent, sans pitié, ironique, parfois méme attendri. C’est
pourquoi I’humour de son théatre ressemble au rire doux-amer des comédies de
Caragiale et du personnage de Charlot créé par Charlie Chaplin. L’auto mystification et
la vie murée a I’intérieur d’un univers artificiel et sans consistance, imposée par des
contraintes sociales, conduit les personnages au mimétisme de la vie. Ils sont ainsi
obligés de vivre dans «la prison de la légende», dans «la cage des habitudes». La
situation devient tragique quand I’individu devient conscient de sa déshumanisation et
essaie, sans réussir, a se soustraire au pouvoir tutélaire de I’illusion. Mazilu sort son Don
Juan des préjugés, des conventions et du modele classique du séducteur, et nous fait
partager ses tourments, son impuissance et son désespoir qui I’accompagnent jusqu’a sa
mort, car «il meurt comme tous les autres.» (conclusion exprimée d¢s le titre de la piéce).

Tout en opérant le retour a la figure archétypale donjuanesque, Ioan
Constantinescu met 1’accent sur la réflexion autour de la mort et sur la lassitude
existentielle du personnage, qui se considére comme prédestiné, car il semble condamné
a se comporter et a agir comme Don Juan, son illustre modeéle. Suivi de son image de
séducteur et de son irrésistible sensualité, le protagoniste de Don Juan ou le Retour a
I’amour (Don Juan sau Intoarcerea la dragoste, 1994) est forcé, par les circonstances et
par ses partenaires femmes, de jouer son role jusqu’au bout, tout en essayant de fuir ce
modéle pétrifié du séducteur, qu’il est obligé de respecter et de suivre.

1.7.1 La parodie et la satire de I’archétype du séducteur

Une adaptation burlesque, humoristique et, en méme temps, existentialiste, du
personnage de Don Juan invite a la réflexion dans la comédie L Affaire Clonegate.
Don Juan et les Autres (Afacerea Clonegate. Don Juan §i Ceilalti, 2011) de Lucia
Verona. Don Juan est cloné mais son avatar, Clon Juan, perdra la finesse
intellectuelle et physique de 1’original, tout en gardant son magnétisme et son
pouvoir de séduction. Le clonage devenant une mode dans le monde fictionnel de
Lucia Verona, Don Juan, exaspéré par la multitude, la superficialité et I’infériorité de
ses avatars, finit par tuer I’un de ses clones. Le jugement final de Don Juan est, pour
I’auteur, 1’occasion de dresser un plaidoyer en faveur du personnage de Don Juan —
comme une sorte de réhabilitation spirituelle — et d’inciter a une réflexion autour de
la condition de I’homme et de la femme, de 1’amour, la séduction, la liberté de
pensée, la jalousie, la manipulation, les phobies, la stupidité et les limites de
I’humanité, et, bien siir, autour de I’opportunité et de la moralité du clonage.

Par la mort symbolique, racontée avec ironie, qui est, en méme temps, de
I’auto-ironie dans le poe¢me Le Suicide de Don Juan (Sinuciderea lui Don Juan,

304

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

1936), Ion Minulescu transforme le séducteur — bourreau des cceurs, infidéle et hai
par les femmes qu’il avait jadis trompées — en un amant bienheureux, ressuscité par
I’amour et la fidélité de sa bien-aimée.

Marin Sorescu (1936-1996) aborde le théme de la séduction sous une double
perspective, de I’homme et de la femme, dans deux parodies portant le méme titre, Don
Juan. Dans une premicre version, séduites et délassées par Don Juan, maintenant
assagi et devenu «rat de bibliothéque», les femmes, contaminées, semble-t-il, par son
désir de séduire, décident de se venger de leur initiateur dans les secrets de 1’amour en
s’adonnant a I’art de la coquetterie qu’elles exercent, méme, sur leurs propres maris.

La deuxiéme version poétique reconstitue I’image classique de 1’archétype du
séducteur et résume en une image légérement ironique, qui n’est pas, pourtant,
dépourvue de profondeur philosophique, ’amour que Don Juan essaie de parfaire en
I’appliquant a plusieurs femmes. Ses perpétuelles escapades ne sont, dans la vision de
I’amour donjuanesque, que des exercices ayant pour but d’atteindre I’amour parfait.
L’(auto)ironie résulte de cette perfide complicité entre 1’auteur, le personnage et le
lecteur (hommes, aussi bien que femmes, car c’est ici, sans doute, la raison pour laquelle
il a créé deux versions poétiques, voire deux hypostases, de I’archétype du séducteur),
car I’on sait, trop bien et depuis longtemps, que la perfection est inaccessible.

En guise de conclusion

Dans la littérature roumaine, 1’archétype du séducteur a inspiré les romanciers,
les poétes et les auteurs dramatiques (de comédies aussi bien que de drames), dés le
XIXC siecle jusqu’aux XX° et XXI° siécles. Les écrivains roumains ont adopté, en
général, la construction contradictoire, les caractéres et les comportements de
I’archétype Don Juan, tel qu’il a été congu par Tirso de Molina, sans trop insister,
pourtant, sur 1’aspect chrétien de la punition divine et du jugement dernier mais en
explorant et développant toutes les autres connotations psychologiques et
symboliques véhiculées par leurs confréres d’ailleurs.

Bibliographie

BABETI, A. (2004) "Donjuanii de Bucuresti" in Dandysmul. O istorie, Polirom, 2004.

BRUNEL P. (1992) Mythocritique. Théorie et parcours, PUF.

CAMUS. A. (2013) Le mythe de Sisyphe, Paris, Gallimard.

ELIADE, Mircea Eliade (1991) "Mitul reintegrarii”, in Drumul spre centru, Bucuresti, Univers.

FLURSCHUTZ DA CRUZ, Andreas (s.a.) Le personnage de Don Juan et son développement de 1630 a
Tirso de Molina Jose Zorrilla 1844, Université de Bamberg, https://pendientedemigracion.ucm.es/
info/especulo/numero45/donjuan.html; consulté le 22.02.2016.

GLODEANU, Gheorghe (2008) "Estetica donjuanismului romdnesc"”, in Nord Literar, nr.l (56),
ianuarie  2008;  http://www?2.nord-literar.ro/index.php?option=com_content&task=view&id=214
&ltemid=9; consulté le 26.10.2015.

305

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)



CICCRE V | 2016

KIERKEGAARD, Sgren (1943), Ou bien...ou bien, 1843, trad. F. et O. Prior et M. H. Guignot, éd.
Gallimard, coll. Tel, Paris, 1943.

KIERKEGAARD, Sgren (1979) "Sau/ Sau", in Secolul 20, n°® 222-224/ 1979.

LACASSIN, J. (ed) (1993) Jacques Casanova de Seingalt, Histoire de ma vie, Paris, Laffont,1993, vol.I.

LUCIAN, I. D. (s.a.) "Intelectualul indragostit", in EgoPHobia. e-Revista culturala fondata in 2004
http://egophobia.ro/21/critica.html#3; consulté le 03.12.2015.

MAEZTU, R. de (1999) Don Quijote, Don Juan si Celestina, Cluj-Napoca, Biblioteca Apostrof.

MARANON, G. (1967) Don Juan et le donjuanisme, Paris, Gallimard.

MERIMEE, Prosper (1978) "Les Ames du Purgatoire", dans Thédtre de Clara Gazul, Romans et
nouvelles, éd. Jean Mallion et Pierre Salomon, Paris, Gallimard, "Bibliothéque de la Pléiade".

MOLINA, Tirso de (2002), El burlador de Sevilla y Convidado de piedra, s.l.; http://www.comedias
.org/tirso/bursev.pdf; consulté le 03.12.2016.

NEGRUT, D. (2011) Deconstructia personajului Don Juan de la romantism pand la modernism.
Rezumatul tezei de doctorat, Universitatea din Oradea, Facultatea de Litere; http://arhiva-
www.uoradea.ro/attachment/791672704232e82e41d0a31a6bc16159/4¢9116335bde9cb9289477ce7
d20e354/Negrut_Dan_rezumat_teza_doctorat.pdf; consulté le 20.11.2015.

NOAILLES, Comtesse Mathieu de [1905] La Domination, Paris, Calman-Lévy.

ORTEGA, Alfredo (2001), La Corse et Don Juan: la légende noire de Miguel Marniara, ADECEC;
http://adecec.net/parutions/la-corse-et-don-juan-la-1%C3%A9gende-noire-de-miguel-ma%C3%
Blara.html; consulté le 02.11.2015.

ORTEGA Y GASSET, José (1991) Studii despre iubire, Bucuresti, Humanitas.

OVIDIU (197) Arta iubirii, traducere de Maria-Valeria Petrescu, Bucuresti, Minerva.

PRUTEANU, G. (1970) "Luceafarul de Mihai Eminescu", in Afeneu, n° 6, juin 1970;
http://www.pruteanu.ro/7merita/luceafarul-gp.htm; consulté le 02 .12. 2015.

ROUGEMONT, Denis de (1939; révision 1956) L'amour et [’Occident, Paris, Plon.

ROUSSET, J. (1999) Mitul lui Don Juan, Bucuresti, Editura Univers.

SINGER, A.E. (1965) "Don Juan Theme. Versions and Criticism: A Bibliography", in West
Virginia University Bulletin, Series 66. No. 6-4, December 1965, Morgantown, West Virginia
University Press.

SITAR-TAUT, Daniela (2004) Don Juan-O mitografie a seductiei, Cluj-Napoca, Ed. Limes.

SITAR-TAUT, Daniela (2008) "Sub semnul androginului Don Juan/ Dona Juana: Nicolae Tone" in
Poesis, anul XVII, nr. 183-185, martie-aprilie-mai, 2006]; http://www.poezie.ro/index.php/essay/
1810268/Sub_semnul_androginului_Don_Juan/Dona_Juana; consulté le 22.11.2015.

VARTIC, Ion (1982) Modelul si oglinda, Cartea Romaneasca, Bucuresti. https://en.wikipedia.org/wiki/
Imru'_al-Qais

306

BDD-A26653 © 2017 ,,Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universititii de Vest din Timigoara
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:45:37 UTC)


http://www.tcpdf.org

