
CICCRE V 2016 
 

98 

 

Adina CRĂCIUNESCU  
(Universitatea „Aurel Vlaicu”, 

Arad) 
 

 

Imaginarul poetic al coborârii în 

Infern. O privire diacronică 

 
 

 

Abstract: (The Poetical Imaginary of the Descent into Hell. A Diachronic Perspective) The 

underworld, the post-mortem existence have always been unknowns that have fascinated the human mental 

imagination, continuously keened for precise representations. That is exactly why literature has preserved 

the human forays into the unseen world, in search of certainties. The visionary Homer offers us such a 

sounding of the unfamiliar, in the 11th book of his Odyssey, where the underground world, hard accessible 

to man, gets a contour line. In Homeric vision, man has to go through a sacred topography to reach the 

mouth of Hell, where he can arrive only with divine aid, which is indispensable to the human being in the 

process of knowledge. After that he must make sacrifices in order to worship the belowground gods and he 

has to collect the blood of the sacrificed animals into a pit, because that is the agent that revives memory. 

The purpose of this descensus ad inferos is the knowing of the future. Regarding to the descent to hell 

described by Homer, one can not say to what extent this vision is influenced by popular beliefs, by priests 

or by the author himself. The 6th book of Vergil’s Aeneid reflects all the changes suffered by the traditional 

eschatology during the Imperial period. Vergil had a large contribution to the crystallization of the way hell 

was being reflected into the imaginary folk, since Dante took him as his guide during his long visit in the 

other realm. The Aeneid is the first tourist guide of the underworld. The Babylonians, Egyptians, or Indians 

predecessors had only very brief partial visions of these places. Aeneas spends a whole day there, which 

allows him to explore, guided by the Sibyl, the entire Hades. The quality of the description, containing 

many familiar elements taken from mythology, will make of the tale of Aeneas a reference story, which 

will have a tremendous influence on literature for many centuries from here onwards. We can see major 

differences in relation to the Homeric version: the entrance to the Underworld is no longer placed at the 

bottom of the ocean, but near Cumae in Campania, the Cerber, fearsome guardian of the infernal world, 

unmentioned by Homer, is frightening with its three heads, Minos is assisted by juries chosen by drawing 

lots, etc. Vergil sings another famous descent into the Inferno. From the 4th Georgic, in which the poet 

speaks about beekeeping, we find out that Proteus, who is a prophet, tells Aristaeus, the shepherd, that the 

reason for the destruction of his apiary is the wrath of Orpheus, who, suffering from the loss of his beloved 

wife, chases the one it deems guilty of the death of Euridice. On this occasion, Vergil tells another 

illustrious katabasis, having Orpheus as the starring actor: the gifted singer tames the ferocious infernal 

beasts with his song, eases for a moment the burden of the convicted dead and softens the souls of pitiless 

infernal deities. The sound of Orpheus’ lyre makes Hades and even Tartarus stand stone-still. This 

descensus ad inferos of Orpheus is narrated by another Latin poet, Ovid, in the 10th book of his 

Metamorphoses. If classic literature manages to capture the collective imagination of the underworld, in a 

sober and objective way, secular literature offers a particular vision of this topos, allowing herself to even 

giggling about or treating with humour the Inferno and its habitants. Dante's Inferno represents an original 

synthesis between the Greek-Roman vision, from which it borrows the imagery and the Christian vision, 

from which it retrieves the logical rigor. If the ancient hells were really chaotic places, with confusing 

topography, purely imaginary landscapes, full of valleys, rivers and lakes with no connection between 

them and they were depicting senseless tortures and contradictory episodes, Dante's Inferno is organized, 

categorized, sorted, structured and geometrical, presenting itself in the form of concentric circles; It has an 

entrance, a vestibule, precincts, halls, an exit, clearly marked and secured crossings; Depending on the 

place, the visitor can walk by foot, by boat, on the horseback of a centaur or in the palms of a giant; Lakes, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

99 

rivers and swamps are arranged logically into space; the temporal references are accurate. Dante's Inferno 

is a wide intellectual construction similar to ideological doctrines, which we can encounter during that 

time; Dante is a visionary Thomas Aquinas; they both are classifying and subdividing, the first – images, 

the other – ideas. The works of the two Italians are a culmination of Scholastics. A personal vision of the 

image of hell, with noticeable ludic accents, one can find also in the Romanian literature, in Budai-

Deleanu’s epic poem, Țiganiada. Classical connection is confessed by the author himself, who, as the poet 

Dante, overlaps the Christian theological imaginary to an overflowing inventiveness. 

Keywords: Inferno / Hades / Hell, shamanism, katabasis¸ topography, gnosticism 

Rezumat: Lumea de dincolo, existența post mortem au fost dintotdeauna necunoscute care au fascinat 

imaginarul mental uman, avid de reprezentări concrete. Tocmai de aceea literatura a păstrat incursiunile 

omului în lumea nevăzută, în căutare de certitudini. Vizionarul Homer ne oferă o astfel de sondare a 

necunoscutului, în cartea a XI-a a Odiseei, unde lumea subterană, greu accesibilă omului, capătă contur. În 

imaginarul homeric, omul trebuie să străbată o topografie sacră pentru a ajunge la gura Infernului, unde nu 

ar sosi fără ajutorul divin, indispensabil ființei muritoare în procesele sale de cunoaștere, apoi trebuie să 

facă sacrificii pentru a îmbuna zeitățile chtoniene și să adune sângele ofrandelor într-o groapă, căci acesta 

este agentul mnezic. Scopul acestei descensus ad inferos este divinația. În privința coborârii în Infern 

descrise de Homer este imposibil de precizat cât la sută din viziunea globală se datorește credințelor 

populare, cât preoților și cât imaginației poetice a autorului. Cartea a VI-a a Eneidei lui Vergiliu reflectă 

toate schimbările suferite de eschatologia tradițională în timpul perioadei imperiale. Vergiliu a  avut o largă 

contribuție la cristalizarea imaginilor infernului popular, de vreme ce Dante îl ia drept călăuză în lunga sa 

vizită pe tărâmul celălalt. Eneida este primul ghid turistic al Infernului. Predecesorii babilonieni, egipteni 

sau indieni avuseseră doar scurte viziuni foarte parțiale ale acestor locuri. Eneas petrece acolo o zi întreagă, 

ceea ce îi permite să cerceteze, călăuzit de Sibilă, întregul Hades. Calitatea descrierii, care conține multe 

elemente cunoscute din mitologie, va face din povestirea lui Eneas o referință obligatorie și va avea o 

influență colosală asupra literaturii pentru multe secole de aici înainte. Putem observa diferențe majore față 

de versiunea homerică: intrarea în Infern nu mai este plasată la capătul Oceanului, ci lângă Cumae, în 

Campania, Cerberul, fiorosul păzitor al intrării infernale, nemenționat de Homer, este înspăimântător cu ale 

sale trei capete, Minos este asistat de jurați aleși prin tragere la sorți etc. Și tot Vergiliu cântă o altă 

coborâre celebră în Infern. În Georgica a IV-a, în care poetul vorbește despre apicultură, aflăm că 

proorocul Proteu îi destăinuie păstorului Aristeu motivul pentru care i-a fost distrusă stupina: mânia lui 

Orfeu, cel care, suferind din pricina pierderii soției mult iubite, îl urmărește pe cel pe care-l consideră 

vinovat de moartea Euridicei. Cu această ocazie, Vergiliu relatează o altă ilustră katabasis, avându-l ca 

protagonist pe Orfeu: înzestratul corifeu îmblânzește cu al său cântec dihăniile infernale, face ca preț de o 

clipă damnații din Hades să fie ușurați de povară și înmoaie sufletele nemiloase ale divinităților infernale. 

Cântecul lirei încremenește Hadesul și chiar Tartarul. Acest descensus ad inferos a lui Orfeu este relatată 

de un alt poet latin, Ovidiu, în cartea a X-a a Metamorfozelor sale. Dacă literatura clasică reușește să 

capteze imaginarul colectiv al reprezentărilor Infernului, într-un stil sobru și obiectiv, literatura laică oferă 

viziuni individuale ale acestui topos, permițându-și chiar să persifleze sau să trateze cu umor acest loc și pe 

ai săi sălășluitori. Infernul lui Dante reprezintă o sinteză originală între imaginarul greco-roman, de la care 

împrumută imaginile și cel creștin, de la care preia rigoarea logică. Dacă infernele antice erau adevărate 

haosuri, cu topografii confuze, peisaje pur imaginare, pline de văi, fluvii și lacuri fără nicio legătură între 

ele, reprezentau torturi fără noimă și episoade contradictorii, Infernul lui Dante organizează, clasifică, 

structurează, ordonează, este geometric, prezentându-se sub forma unor cercuri concentrice; are o intrare, 

un vestibul, incinte, săli, o ieșire, locuri de trecere clar marcate și păzite; în funcție de loc, vizitatorul se 

deplasează pe jos, cu barca, călare pe un centaur, în palmele unui uriaș; lacurile, râurile și smârcurile sunt 

dispuse în spațiu în mod logic; indicațiile temporale sunt precise. Infernul lui Dante este o vastă construcție 

intelectuală asemănătoare doctrinelor ideologice ale vremii; Dante este un Toma d’Aquino vizionar; 

amândoi clasifică și subdivid, primul – imagini, celălalt – idei. Opera celor doi italieni este o culme a 

scolasticii. O viziune personală a imaginii Iadului, cu notabile accente ludice, regăsim și în literatura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

100 

română, în epopeea Țiganiada a lui Budai-Deleanu. Filiera clasică este mărturisită de autor însuși, peste 

care, ca și Dante, poetul suprapune imaginarul teologic creștin, dar și o debordantă inventivitate proprie. 

Cuvinte-cheie: Infern / Hades / Iad, șamanism, katabasis, topografie, gnosticism 

 

Moartea, dat omenesc considerat, în mod greșit, firesc, nu a fost, în momentul 

creării ființei umane, un final hărăzit omului de Dumnezeu, ci este consecința păcatului 

strămoșesc, a insubordonării față de Dumnezeu, potrivit tradiției biblice, 

veterotestamentare. Ea nu a obsedat mentalul uman până când nu a devenit o realitate: 

când, în Grădina Raiului, Dumnezeu l-a sfătuit pe Adam să nu mănânce din pomul 

cunoștinței Binelui și Răului, căci altfel va muri, moartea era o necunoscută pentru 

pământean, așa că omul nu se temea de această amenințare. Abia confruntarea cu 

moartea, în momentul uciderii lui Abel de către Cain, face din o himeră un adevăr, 

umplându-i de groază pe cei care de-abia acum conștientizează gravitatea neascultării 

lor.1 Din momentul săvârșirii din viață a lui Abel, moartea devine o stare de fapt, ce 

umple de frică sufletul omenesc și începe să ridice întrebări legate de lumea de dincolo. 

Existența post mortem a fascinat imaginarul mental al omului, dornic de a da un 

chip văzut unei realități invizibile, care se supune cu greu cunoașterii. Literatura antică 

a conservat primele incursiuni ale omului în lumea subpământeană, conferindu-le 

statutul de experiențe sapiențiale, sacre, hărăzite unor oameni aleși, adesea cu origine 

semi-divină. Homer și Vergiliu imprimă un aer solemn, ceremonial scrierilor lor, în 

care celebrele coborâri în Infern făcute de Odiseu și de Aeneas reprezintă condiția 

ascensiunii spirituale umane: numai o descindere în tenebrele ființei umane și 

confruntarea cu „monștrii” care zac acolo pot ocaziona dobândirea desăvârșirii 

omenești, care presupune înfrângerea patimilor și înlocuirea lor cu virtuți perene. Pe de 

altă parte însă, nimic nu urăște omul arhaic mai mult decât moartea și decât porțile 

Hadesului, căci unei existențe scăldate în soare și înfrumusețate de micile bucurii ale 

vieții îi urmează o condiție larvară, amnezică, tristă în sălașurile morților. Grăitoare în 

acest sens rămân vorbele rostite de Ahile la revederea lui Ulise în locașul lui Hades: 

„De moarte / Să nu-mi dai mângâiere, tu, slăvite. / Mai bine-aș vrea să fiu argat la 

țară, / La un sărac cu prea puțină stare / Decât aci în iad să fiu mai mare.”2 

Tărâmul umbrelor, a cărui topografie, plasată la capătul lumii, rămâne incertă, 

este singurul loc care scapă cunoașterii umane, căci nu oricui îi este îngăduit să 

ajungă în acest ținut, ci doar câtorva figuri alese: Herakles, fiul lui Zeus, a coborât în 

Infern ca să-l elibereze pe Tezeu; Admetos, regele cetății Fere din Tesalia, străbate 

Hadesul în căutarea soției sale, Alcesta; alt fiu al lui Zeus, Dionyssos, o scoate de 

                                                      
1 Pentru viziunea biblică asupra creării primilor oameni, asupra păcatului strămoșesc cu ale sale implicații 

și percepția umană asupra morții se poate consulta Sfântul Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere, vol. I, 

București, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 2003-2004; 
2 Homer, Odiseea, Traducere de George Murnu, Studiu introductiv și note de Adrian Pârvulescu, 

București, Editura Univers, 1979, Cântul XI, vv. 652-657, p. 275. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

101 

acolo pe mama sa, Semele; faimosul poet și cântăreț trac, Orfeu, ratează încercarea 

de a o readuce pe pământ pe iubita sa Euridice, Tiresias și Ahile vizitează și ei locul 

cu de-amănuntul.3 

O primă viziune amănunțită despre lumea subterană ne-o oferă poetul-

vizionar, Homer, grecii manifestând un interes deosebit pentru Infern din cele mai 

vechi timpuri. Tradiția homerică topește laolaltă imaginația poetică cu credințele 

populare și învățătura preoților, într-o variantă care rămâne necontestată vreme de 

trei secole, până în veacul al V-lea.4 

În Cântul al XI-lea al Odiseei, închinat coborârii în Infern a lui Ulise cu scopul 

de a-și afla viitorul, Homer precizează, dintru început, locația tărâmului infernal: 

Hadesul grec este plasat în vestul întunecat, dincolo de mare, la capătul Oceanului, 

râul perpetuu care înconjura suprafața Pământului și din care își trăgeau obârșia zeii5, 

locuit de poporul mitic, fabulos al cimerienilor, unde domnește un întuneric afund, 

căci razele soarelui nu poposesc niciodată pe aceste meleaguri.6 „Hadesul este un loc 

lugubru, întunecos și învăluit în cețuri.”7  

Un prim amănunt semnificativ trebuie să ne rețină atenția: fără ajutorul divin 

al zeiței Circe, care le menește peregrinilor pe mare un vânt prielnic, Odiseu și 

confrații săi nu ar fi reușit să sosească în această regiune îndepărtată.8 Imposibilitatea 

de a stabili cu exactitate gura Infernului, locul terestru precis unde este situat tărâmul 

morților, ne dă de înțeles că această călătorie extatică întreprinsă de Odiseu se 

desfășoară nu atât pe axa orizontală, a lumii, cât pe cea verticală, a dimensiunii 

spirituale.  

Îmbunarea divinităților chtoniene și a defuncților se face prin jertfe animalice 

și prin făgăduințe. Și aici detaliile sunt importante: ofrandele trebuie să fie animale 

sterpe sau de culoare neagră, potrivite cu specificul locului.9 Sacrificiile bogate 

                                                      
3 Pentru lista iluștrilor vizitatori temporari ai Infernului, a se vedea Georges Minois, Istoria infernurilor, 

Traducere din franceză de Alexandra Cuniță, București, Editura Humanitas, 1998, p. 21. 
4 Despre sursele lui Homer și importanța viziunii homerice despre lumea de dincolo în mentalitatea 

grecească, a se vedea Georges Minois, op. cit., p. 21. 
5 V. Anna Ferrari, Dicționar de mitologie greacă și romană, Traducere de Dragoș Cojocaru, Emanuela 

Stoleriu, Dana Zămosteanu, Iași, Polirom, 2003, s.v.. 
6 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 17-25, pp. 254-255: „Ajunserăm la capătul de ape / 

Pe-afundul Ocean, unde-i cetatea / Poporului cimerian, de-a pururi / Învăluit în ceață și-ntuneric, / Că-n 

veci nu-l vede luminosul soare, / Când el spre cerul înstelat se suie / Și spre pământ la vale se coboară, / 

Ci beznă urgisită cotropește. / Pe bieții muritori.” 
7 Georges Minois, op. cit., p. 23. 
8 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 6-10, p. 254: „De după vasul cel cu botul negru / 

Cuvântătoarea, vajnica zeiță / Cu păr de aur, Circe, ne trimise / Un vânt prielnic umflător de pânze, / Soț 

bun de drum.” 
9 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 32-49, p. 255: „Eu sabia-mi trăsei atunci din teacă, / Săpai 

o groapă de un cot în cruce / Și morților turnai într-însa paos: / Nainte fuse mied, apoi vin dulce / Și 

dup-aceea apă. Peste ele / Făină albă presărai. Pe urmă / Mă tot rugai de țestele deșerte / A morților, le 

juruii că-n țară / Sosind, le voi jertfi la mine-acasă / O vacă stearpă, vita cea mai bună, / Și pe altar le voi 

ticsi tot felul / De bunătăți și că lui Tiresias / Deosebit jertif-voi un berbec / Cu totul negru, fala turmei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

102 

închinate sufletelor morților își au rațiunea în credința popoarelor primitive, potrivit 

căreia, după moarte, existențele fantasmatice, despărțite de trupuri, posedă o uriașă și 

înfricoșătoare forță, care trebuie domolită prin jertfiri îndestulate.10 De asemenea, 

libațiunile cu vin, ulei și miere sunt frecvente în cadrul ritualurilor sacrificiale. Ca 

omagiu închinat mortului, așadar tot ca element de sacrificiu, Ahile bunăoară îi aduce 

drept prinos sufletului lui Patroclu, pe lângă jertfele umane și animale și libațiile cu 

vin, respectiv miere, podoaba sa capilară.11 Toate aceste ofrande fac parte din cultul 

morților, așa cum îl întâlnim și în relatările posterioare lui Homer. 

Este însemnată puterea pe care o are sângele chiar și după moarte, căci 

adulmecarea mirosului de sânge îi îndeamnă pe morți să se îmbulzească în jurul 

gropii sacrificiale săpate de Ulise.12 Dacă în timpul vieții sângele era purtătorul vieții, 

după moarte acesta devine agentul anamnezei: cel care bea din el își redobândește 

memoria amorțită de extincție. Prin consumarea sângelui ceremonial Tiresias își 

recapătă puterea profetică, iar Anticleea, mama lui Ulise, devine conștientă de starea 

în care se află soțul său și de situația de acasă. Erwin Rohde precizează clar care este 

rolul sângelui devoțional: „Sângele băut al jertfei le redă pentru o clipă sufletelor 

conștiința; le revine amintirea lumii celor vii. Trebuie deci să credem că, de regulă, 

conștiința nu li s-a stins, ci este doar adormită.”13 În baza surselor antice lecturate, 

Félix Buffiere face și el o precizare importantă în legătură cu sângele sacrificial: 

„Homer știa deci că sângele este hrana pneumei, această pneuma care se confundă cu 

sufletul sau care este vehiculul său.”14 

Priveliștea oferită de defuncți, aflați într-o stare jalnică, este 

înspăimântătoare.15 

Întâlnirea lui Odiseu cu Elpenor, tovarășul pe care îl știa în viață, dar care 

murise, beat fiind, căzând de pe acoperișul casei, îi provoacă o reală surpriză lui 

Odiseu, care se miră cum Elpenor a reușit să ajungă „pedestru” înaintea lui, care a 

călătorit „cu vasul”, iar nouă ne oferă prilejul de a afla detalii prețioase despre 

credința grecilor în lumea de dincolo. Prin intermediul acestei apariții episodice, 

Homer ne înștiințează că, în mentalul grec, sufletul unui defunct nu putea accede pe 

tărâmul morților decât în momentul în care i se oficiau ritualurile de înmormântare. 

                                                                                                                                          
noastre. / Iar când urai și mă rugai acolo / Noroadelor de umbre, pusei mâna / Pe oi și le-njunghiai în 

groap-aceea, / Și ciuruia într-însa sânge negru.” 
10 V. Erwin Rohde, Psyché, București, Editura Meridiane, 1985, p. 22. 
11 V. Homer, Iliada, Traducere în hexametri, cu o Postfață, o Bibliografie esențială și Indici de Dan 

Slușanschi, București, Editura Paideia, 1998, Cântul XXIII, vv. 140-154, pp. 457-458;  
12 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 50-51, p. 255: „Atunci din beznă s-adună mulțime / De 

suflete de morți…” și vv. 56-58, p. 255: „Se-mbulzeau spre groapă / Roind de pretutindeni cu un vuiet / 

Asurzitor. Îngălbenii de spaimă.” 
13 Erwin Rohde, op. cit., p. 59. 
14 Felix Buffière, Miturile lui Homer și gândirea greacă, Traducere și prefață de Gh. Ceaușescu, 

București, Editura Univers, 1987, p. 323. 
15 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, v. 58, p. 255: „Îngălbenii de spaimă.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

103 

Până atunci, sufletul mortului peregrina pe la porțile Iadului, sau bântuia visele celor 

apropiați, rămași în viață, pentru a le da de înțeles că nu-și găsește liniștea din cauză 

că nu poate intra în tărâmul tenebrelor.16 Odată ritualurile funerare împlinite și trupul 

mistuit de flăcări, sufletul se desprindea definitiv de corp, pentru a accede în lumea 

tristă, de umbre, a Infernului. În tradiția homerică, grija pentru sufletele morților 

încetează o dată cu momentul înmormântării, datorită unei concepții religioase adânc 

înrădăcinate, conform căreia „după incinerarea trupului, sufletul este primit în lumea 

inaccesibilă a nevăzutului, din care nu există întoarcere. Pentru ca sufletul să ajungă 

acolo, condiția absolut necesară era însă incinerarea trupului.”17 Erwin Rohde explică 

absența credinței grecilor în strigoi tocmai prin această convingere arhaică, potrivit 

căreia sufletul defunctului, odată intrat în împărăția lui Hades, nu se mai întoarce 

niciodată: „Senina lume homerică nu cunoaște de aceea strigoii (căci, după 

incinerarea trupului, psyché nu mai apare nici chiar în vis), și nici acele fantasme și 

stafii care abundă în superstițiile din toate vremurile. Omul în viață nu e tulburat de 

cei morți. În lume domnesc numai zeii, nu palide fantome…”18 În acest punct, 

credința grecilor se aseamănă cu a evreilor, netulburați, la rândul lor, de fantasmele 

decedaților. Alte popoare în schimb, precum indienii sau sumerienii, sunt bântuiți 

adesea de sufletele neîmpăcate ale defuncților.19 

Dialogul dintre umbra lui Elpenor și Odiseu relevă un alt aspect care merită 

toată atenția: ființa împuținată a lui Elpenor este dornică să intre cât mai repede în 

împărăția umbrelor; rămas fără trup, sufletul nu poate viețui în lumea celor vii, însă, 

nefiindu-i împlinit ritualul funerar, rămășițele-i umane nefiindu-i consumate de foc, 

acesta nu poate intra nici în lumea morților. Această suspendare între lumi este 

insuportabilă și inacceptabilă pentru dublul invizibil al omului, sufletul. Acest aspect 

îl determină pe Erwin Rohde să excludă ideea că sufletul trece în neființă după 

moarte, sau că viața se termină definitiv o dată cu moartea. Grecii nu cunoșteau astfel 

                                                      
16 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 98-106, p. 257: „Te rog să-ți amintești de mine, doamne, / 

Să nu mă lași napoi la despărțire / Neplâns și nengropat, ca să nu superi / Pe zei cumva cu asta pentru 

mine, / Ci să mă-nscrumi cu armătura-mi toată / Și să-mi durezi mormânt pe malul mării, / Ca soarta 

mea s-o știe și urmașii. / Fă-mi asta, și-n mormânt înfige-mi vâsla / Cu care eu vâsleam între tovarăși.” 
17 Erwin Rohde, op. cit., p. 36. 
18 Ibidem, pp. 23-24. 
19 Geroges Minois vorbește despre aceste suflete înrăite, care nu-și găsesc liniștea post mortem, motiv 

pentru care o tulbură pe cea a celor rămași în viață: „Aceste spirite oropsite, acești condamnați, edimmu, 

prototipuri ale osândiților la chinurile veșnice, au suferit mai întâi pe pământ: printre ei se află 

accidentații, înecații, femeile care au murit la naștere, fetele de măritat care au murit fecioare, 

prostituatele răpuse de boală, cei fără copii, de al căror mormânt nu are cine să se îngrijească. După 

moarte, toți aceștia își strigă necontenit nemulțumirea pentru viața de care au avut parte. Acriți și 

frustrați de soartă, devin răi și-și chinuie tovarășii, dar și pe cei vii, cărora le otrăvesc viața prin 

vizitele lor repetate.” (Georges Minois, op. cit., p. 13) – aceasta este tradiția babiloniană. Tradiția 

indiană este asemănătoare: „În acest lăcaș subteran, preta, adică decedatul, duce o viață de fantomă. 

Fără să mai poată încerca sentimente ori senzații, rătăcește de colo-colo și revine uneori pe 

pământ pentru a-i chinui pe cei vii.” (ibidem, p. 20).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

104 

de convingeri religioase.20 De asemenea, nerăbdarea lui Elpenor de a intra în 

împărăția morților ne amintește de umbra lui Patroclu, care îi apare lui Ahile în vis, 

rugându-l să urgenteze funeraliile pentru a putea intra pe poarta Hadesului.21 

Ivirea lui Elpenor la poarta Hadesului relevă o altă idee revelatoare despre 

existența sufletului după moarte: pentru că nu a trecut încă pe poarta Hadesului, ființa 

împuținată a lui Elpenor și-a păstrat încă intactă conștiința! Spre deosebire de morții 

din tărâmul subterestru, care, prin distrugerea rămășițelor pământești, au intrat definitiv 

în Hades, intrare secondată de pierderea conștiinței, umbra lui Elpenor, neavând încă 

parte de împlinirea ritualului funerar, își conservă facultatea prin care rămâne în 

contact cu lumea celor vii și cu cele ce se petrec acolo, însă nu-și găsește odihna 

veșnică, sufletul fiindu-i împovărat de trupul inert. Erwin Rohde vine cu o precizare 

esențială în acest sens: „Morții sunt «liniștiți» doar prin foc (Iliada, VII, 410).”22 

Desprinderea parțială a sufletului de trup – spunem parțială, deoarece trupul nu i-a fost 

încă mistuit de foc, pentru ca despărțirea să fie totală – face ca această conștiință a lui 

Elpenor să fie una sporită, „care se ridică aproape la darul profeției, ca și în cazul lui 

Patroclu și al lui Hector”.23 Pentru a sublinia ideea că darul prezicerii este conferit de 

dezlipirea sufletului de trup, nicidecum de vreo facultate specială deținută de Elpenor, 

poetul accentuează modul în care a murit tovarășul lui Ulise, căzând în cap de pe 

acoperișul casei lui Circe, fiind într-o stare avansată de ebrietate și marșează pe 

trăsătura de caracter dominantă a însoțitorului lui Odiseu: prostia.24 

Figura lui Elpenor vorbește și de cultul morților, care presupunea împlinirea 

ritualurilor de îngropăciune (arderea pe rug, adunarea osemintelor într-o urnă și 

îngroparea lor sub o movilă, masa festivă închinată sufletului defunctului, jocurile 

sportive pentru dobândirea armelor etc.)25, a cărui nerespectare cu strictețe reprezenta 

o impietate adusă zeilor.26 

                                                      
20 V. Erwin Rohde, op. cit., p. 17.   
21 V. Homer, Iliada, ed. cit., Cântul XXIII, v. 71 și urm., p. 455. 
22 Erwin Rohde, op. cit., p. 37. Același filolog descrie starea sufletului după moarte, păstrată de tradiția 

homerică: „Poemele homerice sunt pătrunse de convingerea că, după ce părăsesc trupul, sufletele duc, 

într-un tărâm inaccesibil, doar o viață părelnică, împuținată, inconștientă. Lipsiți de o conștiință clară 

și deci și de dorinți sau de voință, nemaiavând nicio putere asupra vieții lumii pământene și 

nemaibucurându-se de aceea de venerație din partea celor vii, morților le sunt la fel de străine teama, ca 

și dragostea.” (p. 43). 
23 Erwin Rohde, op. cit., p. 58. 
24 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 80-89, p. 256: „Mărite tu, dibaciule Ulise, / Necumpătul la 

vin și nenorocul / M-au dat de mal. În casă sus la Circe, / Culcat fiind, eu mă trezii deodată / Și nu mă 

dumirii la coborâre / S-o iau napoi pe scara cea înaltă / Ci apucând-o pe-nvelișul casei, / Căzui în cap și 

mi se rupse gâtul / La-ncheieturi, iar sufletu-mi ajunse / Pe-acest tărâm.”. 
25 Pentru imaginea completă a riturilor de înmormântare din epoca homerică, a se vedea înmormântarea 

lui Patrocle, de exemplu, descrisă în Cântul XXIII , vv. 4-53, vv. 127-183 și vv. 218-897 ale Iliadei. 
26 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 98-101, p. 257: „Te rog să-ți amintești de mine, doamne, / 

Să nu mă lași napoi la despărțire / Neplâns și nengropat, ca să nu superi / Pe zei cumva cu asta pentru 

mine…”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

105 

Aparițiile lui Elpenor, a Anticleei și a lui Tiresias în jurul gropii săpate de 

Ulise evidențiază un alt amănunt interesant despre imaginea omului după moarte: din 

cele două componente ale ființei umane, după moarte, omul își pierde alcătuirea 

materială, rămânând cu cea spirituală, de fum, asemănătoare unei umbre. Cu toate 

acestea, aceste imagini fantasmatice, imateriale și impalpabile „reproduc totuși în 

chip distinct contururile celor dispăruți. Odiseu recunoaște de îndată printre aceste 

imagini fantomatice pe mama sa Antikleia, pe Elpenor care abia murise, pe tovarășii 

săi de luptă din războiul troian, căzuți înaintea lui.”27 Același pasaj ne vorbește și 

despre o credință adânc înrădăcinată în mentalul grec, care deosebește trupul, 

componenta pieritoare a ființei umane, de suflet, elementul veșnic, care asigură 

continuitatea ființei umane după moarte. Unitatea dintre suflet și trup este însă 

distrusă de moarte: „Din clipa morții, omul nu mai este întreg: trupul, cadavrul adică, 

devenit «pământ neînsuflețit» se descompune; sufletul (psyché) rămâne totuși 

intact.”28 Aici e necesară o precizare: în mentalitatea greacă, zeii erau nemuritori, în 

opoziție cu oamenii, care erau muritori. Grecii fac o deosebire radicală între 

nemurirea zeilor, care presupune o existență plenară, conștientă pe deplin, activă și 

„nemurirea” oamenilor, care în Ereb duc o viață diminuată, inconștientă, pasivă, 

larvară.29 După moarte, din pricina vlăguirii ființei umane prin privarea de trup, 

spiritele defuncților nu mai pot influența cu nimic traiul celor rămași în viață. Cel 

puțin așa stau lucrurile în credințele arhaice ale elenilor. 

Imaginea lui Tiresias din Infern, care i se înfățișează lui Ulise ținând în mână 

însemnele puterii sale divinatorii, „Țiind un sceptru poleit cu aur”30, reflectă o altă 

credință legată de viața de apoi, și anume aceea că, și după moarte, defunctul își 

păstrează statutul dobândit în timpul vieții. Cazul lui Tiresias este însă unul particular 

în rândul umbrelor din Hades: în timp ce muritorii de rând deveneau simple apariții 

diafane, Tiresias își păstrează sensibilitatea și facultățile perceptive, într-un cuvânt, 

conștiința, grație îngăduinței Persefonei, distingându-se astfel, și în lumea de dincolo, 

de masa amorfă a sufletelor răposaților. Sângele sacrificial consumat îi revigorează 

darul profeției. Atât de mare este influența acestui longeviv profet, încât Dante îl 

plasează, în al său Infern, în rândurile prezicătorilor, alături de fiica sa, Manto, cea care 

îi descria în amănunt zborul păsărilor, pe care își întemeia vizionarul predicțiile sale.31 

                                                      
27 Erwin Rohde, op. cit., pp. 17-18. 
28Ibidem, p. 18. 
29 În opinia generală a grecilor, diferența radicală dintre zei și oameni este de ordin ontologic: zeii sunt 

nemuritori, în timp ce oamenii nu se bucură de imortalitate, ci, doar în cazuri izolate, cum sunt eroii, au 

parte de o post-existență beatifică. Spre deosebire de zei, definiți înainte de toate ca nemuritori, oamenii 

au parte de suferință și sunt supuși fără cruțare morții. (V. această idee la Mircea Eliade, subcapitolul 

Mitul semințiilor primordiale. Prometeu. Pandora în Istoria credințelor și ideilor religioase. I. De la 

epoca de piatră la Misterele din Eleusis, Ediția a II-a, Traducere și postfață de Cezar Baltag, București, 

Editura Științifică, 1991, vol. I, p. 252, nota 15).  
30 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, v. 123, p. 257. 
31 V. Anna Ferrari, op. cit., s.v.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

106 

După ce vorbește cu Tiresias, de la care află ce trebuie să facă pentru a se 

întoarce în Itaca, Odiseu îi îngăduie umbrei mamei sale să se apropie de groapă și să 

bea din sânge, pentru a-și recăpăta temporar conștiința și graiul. Menționarea Anticleei 

în cadrul acestei descinderi în Infern a lui Ulise nu are altă funcție decât de a sublinia, 

încă o dată, „inconsistența și slăbiciunea sufletului după arderea pe rug a trupului.”32, 

stare de fapt vizibilă în momentul în care Odiseu încearcă să-și îmbrățișeze mama și nu 

reușește. Acest episod însă ne devoalează un aspect frapant despre sufletul morților: în 

mod paradoxal, deși ruptă irevocabil de lumea celor vii, Anticleea totuși știe ce se 

întâmplă în lumea de sus cu cei dragi lăsați în viață. Ea îi vorbește lui Odiseu despre 

devotamentul Penelopei, care-și așteaptă neclintită soțul, despre maturitatea lui 

Telemah, care calcă pe urmele tatălui său și despre viața tristă și rupestră dusă de 

bătrânul său tată, indignat de lipsa de omenie a pețitorilor. Conștiința ei este intactă, 

însă adormită. Existența larvară a sufletului după moarte este vizibilă și la nivelul 

facultății perceptive: ea este latentă, devenind activă doar prin consumarea sângelui 

devoțional. La polul opus se află Agamemnon și Ahile, care îi cer lui Ulise să le 

vorbească despre soarta fiilor lor, Oreste, respectiv Neoptolem. Putem bănui că intenția 

lui Homer a fost de a introduce în cadrul Odiseei pasaje din poemele eroice care 

tratează soarta războinicilor greci după plecarea de la zidurile Troiei. 

După procesiunea mamelor unor eroi renumiți, printre care se numără 

Alcmena, mama lui Hercule, Epicasta, mama lui Oedip, ori Leda, mama gemenilor 

Castor și Polux, atenția ne este captată de alaiul eroilor greci care au participat 

împreună cu Odiseu la războiul troian. În opinia lui Erwin Rohde, prezența acestui 

fragment în coborârea lui Ulise în lumea de jos este justificată de dorința lui Homer 

de a povesti despre destinele vitejilor ahei după încheierea războiului troian. Aici s-ar 

afla, potrivit exegetului, miezul fabulei „infernale”, care va da naștere, ulterior, 

ciclului epic al poemelor eroice.33 

Discuția cu Ahile scoate în evidență dificultatea incursiunii subterane.34 Dintre 

toate experiențele trăite de Ulise în peregrinările sale pe mare, aceasta este cea mai 

profundă și mai revelatoare, menită să-l inițieze în tainele universale. Din perspectiva 

lui Ahile, vizitarea tărâmurilor întunecate ale Erebului reprezintă o experiență 

crucială, fundamentală pentru om. Umbra lui Aiax, cel mai vrednic luptător grec 

după Ahile, ne oferă și ea o învățătură adâncă: starea omului din clipa morții se 

menține în eternitate! Mâniat de faptul că Ulise a câștigat în întrecerea sportivă 

                                                      
32 Erwin Rohde, op. cit., p. 58. Despre această imagine imaterială vorbește și Felix Buffière în termeni 

asemănători: „Psyché, atunci când părăsește corpul unui erou homeric nu mai este decât o palidă 

fantomă, fără consistență și fără energie.” (Felix Buffiere, op. cit., p. 320).  Iată ce spune și Homer: 

„… asta / E-a oamenilor stare după moarte, / Căci oasele și carnea se destramă / Și praf s-alege ea 

topită-n focul / Puternic arzător, de cum se duce / Din oase albe viața, și ca visul / Se-naripează sufetul 

și zboară.” (Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 282-289, p. 262). 
33 V. argumentația etnologului în Erwin Rohde, op. cit., pp. 54-56. 
34 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 633-634, p. 274: „Laertiene, / Mai e ceva mai greu să faci, 

sărmane?”; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

107 

armele puse în joc de zeiasca mamă a lui Ahile, nereida Thetis, Aiax își pune capăt 

zilelor tocmai cu ajutorul armelor nedobândite în luptă dreaptă, arbitrată de Athena, 

din tabăra divină și de troieni, din tabăra umană. Ura resimțită de Aias pentru fiul lui 

Laerte este perpetuată în ținutul morților: deși Odiseu i se adresează cu blândețe și 

încearcă să-l îmbuneze, eroul revoltat se îndepărtează fără să rostească o vorbă. 

Justețea cuvintelor divine: „În ce te voi găsi, întru aceea te voi judeca.”35 sunt 

probate de un păgân, vestitul Aiax, însă creatură, și el, a unicului Dumnezeu. 

Convoiul eroilor homerici este urmat de suita unor figuri de eroi care-și 

continuă, ca adevărate imagini ale lor din timpul vieții, activitatea de odinioară: Minos 

împărțind dreptatea printre suflete36, Orion la vânătoare37, Herakles ținând în mână, ca 

și înainte, arcul, gata să arunce săgeata38. Félix Buffiere nuanțează relatarea despre 

Minos: „De fapt Minos-ul lui Homer nu îi judecă pe morți, ci tranșează, ca un 

judecător de pace, diferendele apărute între umbre.”39 Herakle îi povestește lui Ulise 

propria coborâre în Infern, moment în care înțelegem prezența fiului lui Zeus, devenit 

faimos prin Hera, în textul homeric: cei doi eroi, Odiseu și Hercule, împărtășesc o 

experiență comună, aceea a accederii în Hades. Călătoria subterană a lui Herakle a fost 

străjuită de două divinități: Hermes și Atena. Din nou ajutorul divin se dovedește a fi 

mântuitor. Un detaliu remarcabil ne atrage luarea aminte în acest pasaj: Hercule afirmă 

că pogorârea sa în fundurile Erebului a avut drept țel împlinirea unei munci impuse de 

Euristeu, ultima și cea mai anevoioasă, și anume aducerea câinelui infernal pe pământ 

pentru ca vărul lui Herakle să-l vadă. Fantastic este faptul că, aflat la gura Infernului, 

Odiseu nu pomenește nimic despre acest monstru tricefalic înspăimântător. Anna 

Ferrari ne atrage atenția că: „Numele Cerber nu apare la Homer, care însă folosește 

expresia ʽΆδου κύων , «câine» sau «paznic» al Hadesului.”40 Aceasta poate fi o dovadă 

clară că dialogul celor doi călători în Infern este o interpolare. 

Fie că este sau nu o interpolare, acest crâmpei de text homeric este revelator41, 

Plutarh considerând, pe bună dreptate, că „dacă Homer a fost vreodată inspirat de 

cer, a fost atunci când a scris acest pasaj.”42 Mici amănunte incredibile ridică semne 

                                                      
35 V. Iezechiel, Capitolul 24, Versetul 14 sau Ezechiel, Capitolul 7, Versetul 3; 
36 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 768-773, p. 279: „Cu sceptru / Leit în aur ședea pe scaun / 

Și judeca pe morți, iar ei în juru-i / Stau în picioare sau ședeau la curtea / Cu poarta largă-a iadului și-

acolo / Cătau s-audă de la el osânda.”; 
37 V. ibidem, vv. 774-779, p. 279: „În lunca de-asfodel zării în urmă / Pe uriașul Orion în goană / Luând 

sălbăticiunile, pe care / El însuși le ucise în coclauri / De munte cu-o măciucă din aramă / De nesfărmat.”. 
38 V. ibidem, vv. 814-815, p. 282: „Mai întâlnii pe urmă și-arătarea / Lui Hercule vânjosul…” și  vv. 

822-826, p. 282: „… iar viteazul, / Asemenea unei nopți întunecate / Țiindu-și arcul scos și cu săgeata / 

Pe coardă pusă, cu privirea cruntă / Țintea și parcă sta să mai săgete.” 
39 Felix Buffière, op. cit., p. 321. 
40 Anna Ferrari, op. cit., s.v. 
41 Analiza detaliată a acestei tainice frânturi de text ne-o oferă Felix Buffière în subcapitolul Dublul 

suflet al lui Heracles din cartea Miturile lui Homer și gândirea greacă, ed. cit., pp. 324-329.    
42 Apud Felix Buffière, op. cit., p. 325. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

108 

de întrebare: în Infern, Herakle își păstrează armele de vânătoare, arcul și săgețile43; 

umbra eroului semi-divin vorbește cu Ulise fără să fi gustat din sângele ritualic; 

același personaj este, concomitent, și în Hades și în cer, cu precizarea că în Infern 

Odiseu zărește doar imaginea eroului, în timp ce în cer se află adevărata sa persoană; 

feciorelnica Hebe, pe care, pe tot parcursul poemelor sale, Homer o prezintă drept 

paharnica nemuritorilor, atribuție pe care nu o putea îndeplini o zeiță măritată, este, 

în aceeași viziune homerică, soția lui Hercule, căruia îi dăruiește, tot în cer, și doi fii.  

Dintre toate aceste detalii șocante cel care ne reține însă atenția este tocmai 

dubla postură a lui Herakle, prezent în același timp în lumea suprapământeană și în 

cea subpământeană. Imaginea lui Hercule din Infern este forma imprimată sufletului 

de către trup în timpul vieții: „Cât trăiește omul, sufletul ia forma corpului, sau, după 

Plutarh, îi imprimă forma sa. La moarte, sufletul păstrează această formă, care nu 

este decât o imagine fără consistență, o fantomă fără carne și fără oase.”44 Adevărata 

persoană a lui Herakle, cea care își are sălașul în cer, este partea cea mai pură a 

sufletului. Interpretarea lui Plutarh la textul homeric aduce niște precizări esențiale, 

care ne permit să înțelegem mai bine ce este, mai exact, această parte a sufletului, 

considerată cea mai curată: „Omul nu este, pentru autorul lui De facie, un compus de 

două elemente, trupul și sufletul; el este format în realitate din trei, trup, suflet și 

spirit.45 Sufletul și spiritul părăsesc împreună trupul în clipa morții. Iar în lună are loc 

o a doua moarte, dezagregarea nous-ului și a psyché-i. Ultimul continuă să trăiască 

un timp pe lună (vom vedea mai departe că Hadesul lui Homer este, după părerea lui 

Plutarh, luna) o existență de fantomă. În timp ce spiritul – adică omul însuși – se 

duce în Soare pentru a se uni cu Gândirea eternă. Sufletul, eidolon, – așa trebuie 

numit când e despărțit de trup și de spirit – se află în Hades, adică în lună; iar «el 

însuși» se află împreună cu preafericiții: însă cine este «el însuși»? « Adevărata 

personalitate a fiecăruia dintre noi nu este mânia, teama, dorințele (domeniul 

sufletului); nu este nici carnea și nici umorile: este gândirea, inteligența. » Plutarh a 

făcut aici – și a justificat-o printr-un citat homeric – o distincție foarte netă între 

suflet și spirit: el a separat principiul vieții vegetative și animale de cel al gândirii. De 

obicei se consideră nous-ul, în urma lui Platon (din Phaidros), o parte a sufletului, 

cea mai nobilă, cea mai pură. Așa gândește autorul Vieții și poeziei lui Homer, care a 

adus la dosar acest text despre cei doi Heracles, și îl comentează astfel: «În aceste 

                                                      
43 Această mențiune homerică ne duce cu gândul la obiceiul princiar de înmormântare, când morții nu 

erau incinerați, ci îngropați împreună cu obiectele ori podoabele prețioase care le-au aparținut în timpul 

vieții și despre care se credea că morții le folosesc și pe lumea cealaltă. Aceste rituri funerare de 

îngropare sunt însă necunoscute în epoca homerică, în care singura formă de înmormântare cunoscută 

este incinerarea. (Despre semnificația incinerării și deosebirile între credințele arhaice despre îngropare 

a se vedea Erwin Rohde, op. cit., pp. 37-43). 
44 Felix Buffière, op. cit., p. 326. 
45 Echivalentele grecești ale acestor cuvinte sunt σῶμα („trup”) – Homer face distincția între trupul 

însuflețit (desemnat prin termenul δέμας) și cel neînsuflețit (desemnat prin termenul σῶμα), ψυχή 

(„suflet”) și νοῦς („spirit”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

109 

versuri, Homer a arătat că eidolon, care era modelat după forma trupului, era o 

simplă fantomă, nemaiantrenând cu el materia corpului, și că partea cea mai pură a 

sufletului, plecată în altă parte, era «adevăratul Heracles.»”46 Félix Buffiere conchide 

că acest fragment de text homeric vorbește despre teza sufletului dublu: „aceste 

versuri au părut, prin însăși ciudățenia lor, să ascundă misterul dublei naturi a 

sufletului: o parte precară, un element incoruptibil – pe care Plutarh îl numește spirit, 

iar Plotin «suflet divin». Și poate că acesta este ultimul cuvânt al înțelepciunii 

grecești asupra sufletului: nemurirea impersonală a spiritului și supraviețuirea 

limitată a unei psyché, umbră care înfățișează aidoma pe mort. Psyché a celor 

dispăruți, care vine să viziteze uneori în vise… Eidolon-ul lui Patrocle, apărut lui 

Ahile în puterea nopții este o amintire de care nu se scapă ușor.”47   

Mult mai demne de interes sunt însă figurile celor trei penitenți infernali 

faimoși48: Titios, al cărui trup uriaș este sfâșiat de doi vulturi49, Tantal, care rabdă de 

sete în mijlocul unui lac și nu poate atinge crengile pline de fructe ce atârnă 

deasupra-i50 și Sisif, care trebuie să tot urce în vârful muntelui o stâncă ce se 

rostogolește mereu la vale51. Aceste apariții sunt inserate între Minos și Orion, pe de 

o parte, și Hercule, de cealaltă parte. Imaginile acestor damnați prezintă niște 

particularități surprinzătoare. În primul rând, „Sufletelor celor trei nefericiți le este 

atribuită o conștiință deplină și durabilă, fără de care pedeapsa la care sunt supuși nu 

putea fi simțită și n-avea rost să le fie dată.”52 În al doilea rând, „fiecare dintre ei a 

păcătuit cândva împotriva zeilor. Care e vina lui Tantal se poate ghici din tradițiile 

                                                      
46 Felix Buffière, op. cit., pp. 325-326. 
47 Ibidem, pp. 328-329. 
48 Catalogul damnaților din Nekyia este pasajul cel mai suspectat de interpolare. „Acești mari penitenți ai 

Tartarului, introduși post factum în poem, sunt poate de «origine pitagoreică».” (Felix Buffière, op. cit., 

nota 9 de la p. 595). 
49 V. Homer, Odiseea, ed. cit., Cântul XI, vv. 779-789, pp. 279-280: „Și mai văzui pe fiul / Slăvitei 

Țărne, Titios zaplanul. / El lung de-o sută și cincizeci brățate / Zăcea pe jos. Doi zgripțoroi stau alături / 

Și pliscul și-nfigeau în măruntaie / Și-i culegeau ficatul, dar cu mâna / El nu putea înlătura pe zgripțori, / 

Căci vru să siluiască pe soția / Lui Joe, pe Latona cea-nchinată, / Când ea mergea la Pito prin orașul / 

Cel cu frumoase locuri Panopeus.” 
50 V. ibidem, vv. 790-802, pp. 280-281: „Văzui și pe Tantal care-n picioare / Stetea în iaz cu unda până-n 

barbă / Și suferea cumplit. Murea de sete, / Dar n-avea de băut nimic să-mpumne, / Căci cum se apleca 

să bea bătrânul / Pierea-nghițită apa și sub dânsul / Uscat și negru s-alegea pământul. / Deasupra-i 

atârnau frumoase ramuri / De pomi înalți și-ndoldurați de poame, / Ba perii și rodii, meri cu mere dalbe, / Ba 

dulci smochini și verzi măslini în floare. / Dar cum dedea moșneagul să le-ajungă, / Le vântuia spre nori 

deodată vântul.” 
51 V. ibidem, vv. 803-813, p. 281: „Văzui și pe Sisif trudind amarnic: / Purta un stei de piatră uriașă / Cu 

brațele-amândouă și spre-o culme / Se încorda din mâni și din picioare / S-o împingă tot la deal, dar când 

sta gata / S-o suie-n vârf, o strașnică tărie / O da napoi și-afurisita piatră / Se tot rostogolea pânʼ la câmpie. / 

Iar el zorea și-o împingea spre culme / Și tot curgea sudoarea de pe dânsul / Și capul lui plutea în prăfărie.” 
52 Erwin Rohde, op. cit., p. 63. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

110 

curente53: mai puțin precise sunt știrile despre greșeala pentru care a fost pedepsit 

Sisif. În orice caz, este vorba pentru toți trei de răzbunarea pentru ofensele aduse 

zeilor înșiși, greșeală pe care oamenii din vremurile ce au urmat nu o mai puteau 

săvârși.”54 Nu în ultimul rând, „faptele lor, ca și pedepsele ce le-au fost impuse, au un 

caracter exemplar și tipic”55, osândiții servindu-le drept pildă urmașilor ca un 

contramodel. În dialogul Gorgias Platon preia figurile celor trei damnați homerici 

pentru a ilustra pericolele puterii. 

În religiozitatea omului arhaic, fie el grec din secolul VIII î. Hr., evreu, etrusc, 

egiptean, ori babilonian, sălașul umbrelor lipsite de putere nu era un loc al supliciilor și 

al pedepselor. Nu exista nicio diferență între cei drepți și cei păcătoși. Eroii acoperiți de 

glorie în războiul troian ajung în cele din urmă în întunecatul Ereb, având parte de 

aceeași existență împuținată, lipsită de vlagă și privată de conștiință, precum muritorii 

de rând. Tocmai de aceea plasarea în Hades a celor trei pătimitori este o excepție 

surprinzătoare și sugestivă în același timp. Erwin Rohde, a cărui opinie o împărtășim, 

respinge analizele exegeților, printre care se numără și Félix Buffiere56 ori Georges 

Minois, care văd în Tityos, Tantal și Sisif doar exponenții unor patimi: „excesele 

sexuale, poftele veșnic nesătule, înșelătoria, trufia spirituală”.57, insistând asupra 

expierii unor hybris-uri săvârșite de fiecare dintre ispășitori.  

Galeria pedepsiților exemplar pentru rebeliunea împotriva divinității încheie 

periplul infernal al lui Odiseu. Ulise părăsește lumea de dincolo, temându-se ca 

Proserpina, stânjenită fiind de șederea prelungită a eroului în Hades, să nu trimită 

înfiorătoarea Gorgonă pe urmele sale. 

În cântul al VI-lea al Eneidei, exact în miezul operei, aflăm relatată o altă 

faimoasă descindere în Infern, avându-l drept protagonist, de data aceasta, pe piosul 

Aeneas. Poziționarea acestei experiențe fundamentale și edificatoare pentru om la 

                                                      
53 Potrivit lui Eusthatius, culpa de care se face vinovat Tantal este de a fi revelat oamenilor secretele 

zeilor: după ce a participat la un dineu divin, Tantal le-a vorbit muritorilor despre ambrozie și nectar 

(apud Felix Buffière, op. cit., p. 389). 
54 Erwin Rohde, op. cit., p. 65. 
55 Ibidem. 
56 Felix Buffière conferă semnificații alegorice celor trei penitenți, recognoscibile în sfera umană: 

„Chinurile celor trei osândiți simbolizau de asemenea mizeriile sufletului uman în această lume.  

Vulturul care devorează ficatul refăcut mereu al lui Tityos sunt chinurile unei conștiințe rele, care 

pătrund până în colțurile cele mai secrete ale sufletului pentru a-l sfâșia;  remușcările nu lasă nicio clipă 

de liniște nenorocitului pe care îl devorează. Tantal este ambiția de nesăturat, bogatul care moare de 

foame în mijlocul abundenței: dorința pentru ceea ce nu  are îl face să nu vadă ceea ce posedă. Sisif 

rostogolindu-și piatra este omul care își risipește timpul și eforturile în lucruri pe cât de lipsite de 

importanță pe atât de epuizante.” De asemenea, filologul precizează și originea veche a interpretării 

celor trei damnați ca reprezentanți ai viciilor și pasiunilor umane: „Lucrețiu, de exemplu (De rerum 

natura, III, 992) spune despre Tityos că este îndrăgostitul sfâșiat de vulturii geloziei; despre Sisif, că 

este ambițiosul dornic de putere și pe care poporul nu îl alege niciodată… Pentru Eustathius (1700, 54), 

Tantal este imaginativul, care se hrănește cu speranțe deșarte, sau omul care așteaptă un câștig meritat și 

se vede frustrat în ultimul moment.” (V. Felix Buffière, op. cit., nota 20 de la p. 617). 
57 Georges Minois, op. cit., p. 22. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

111 

mijlocul drumului spre dobândirea perfecțiunii nu este întâmplătoare: cucerirea 

plinătății umane presupune o coborâre lentă pe axa verticalității umane, până în 

adâncul întunecat al substanțialității omenești, de unde ființa omenească își poate 

începe ascensiunea spre desăvârșire. Doar străpungând întunericul latent în ființa 

umană poate pătrunde lumina mântuitoare. 

Viziunea virgiliană asupra tărâmului ocult al lumii de dincolo reflectă evoluția 

credințelor religioase, pe de o parte, și a societății, de cealaltă parte. Infernul lui 

Vergilius poartă amprenta latinității, aducând o serie de inovații față de varianta 

homerică. Ingeniul lui Virgiliu, adăpat la școala lui Homer, va deveni sursă de 

inspirație liricii postume. Dante și-l va lua drept călăuză în Infern, tocmai pentru a 

accentua influența virgiliană covârșitoare asupra concepției sale. 

Spre deosebire de topografia homerică, incertă, Infernul virgilian are 

coordonate spațiale concrete: intrarea în lumea subterană este plasată de Vergilius în 

Campania, lângă Cumae58, unde se afla mlaștina Aheronului59, râu infernal menționat 

și de tradiția greacă, despre care se credea că se revarsă în această zonă. Sudul Italiei, 

Sicilia, cu ai săi vulcani și cu ale sale mlaștini și peisaje sinistre oferă într-adevăr 

cadrul potrivit unui meleag lugubru precum Infernul.  

Motivul vizitei infernale a lui Eneas este distinct de al lui Odiseu: fiul vrea să-și 

revadă tatăl, împreună cu care a pătimit multe după plecarea de la Ilion. În ruga 

invocată Sibilei Aeneas menționează descinderi în Infern celebre: a lui Orfeu, pentru 

a scoate de acolo sufletul soției sale, katabasis valorificată de Vergilius în Georgica a 

patra; a lui Polux, căruia Joe i-a îngăduit să-și petreacă alternativ viața pe pământ și 

subpământ pentru a putea fi împreună cu fratele său, Castor; a lui Tezeu mânat de 

dragostea pentru Proserpina; a lui Hercule pentru a împlini una din muncile impuse 

de Euristeu. Gheorghe Guțu observa că, în timp ce Orpheus pătrunde în Infern grație 

farmecului artei sale, Polux datorită promisiunilor făgăduite lui Zeus, iar Hercule pe 

temeiul forței sale supraomenești, Aeneas cere să străbată lumea umbrelor în numele 

virtuții sale definitorii, pietas („pioșenie”), văzută ca sumă de însușiri morale și 

religioase, specifice poporului roman: „nu fermecând, nu forțând, nu sacrificând o 

parte din nemurire, ci rugându-se divinității, căreia îi înfățișează doar sufletul 

încercat și pios.”60 

Cerând ajutor Sibilei pentru a afla ce ritual trebuie să împlinească pentru a 

accede în lumea fără de întoarcere, preoteasa lui Apollo îi vorbește lui Eneas despre 

două datorii de împlinit: prima are în vedere ofranda impusă de Proserpina, creanga de 

                                                      
58 V. Publius Vergilius Maro, Eneida, Prefață și traducere din limba latină: G. I. Tohăneanu, Note și 

comentarii, glosar: Ioan Leric, Timișoara, Editura Antib, 1994, Cântul VI, p. 271: „Așa vorbit-a 

lăcrămând, și flota / O lasă-n sama vântului și-n fine / Troienii-ajung la malul cel eubeic, / La Cume.”.  
59 V. ibidem, p. 277: „…aicea / Se zice că e poarta care duce / pe celălalt tărâm. Aici băltește, / Din 

Aheron prelinsă, o băltoacă / Posomorâtă.” 
60 V. nota 24, p. 320 în Vergilius, Eneida, ed. cit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

112 

aur, care condiționează intrarea în ținutul umbrelor61; a doua obligație pe care eroul 

troian trebuia să o împlinească era jertfa animalică închinată divinităților chtoniene62. 

Dacă animalele sacrificiale de culoare neagră și infertile apar și în descinderea 

lui Odiseu în Hades, simbolistica crengii de aur îi era necunoscută lui Homer. 

Creanga de aur este ramura de vâsc63, ale cărei frunze de un verde palid devin aurii la 

începutul unui nou anotimp. Verdele crenguței face din ea un simbol al regenerării și 

al nemuririi. În legătură cu acest ram există indicații precise în privința metodei de 

culegere, care alcătuiesc un adevărat ritual: creanga de aur nu trebuie tăiată cu un tăiș 

de fier64, întrucât i-ar răpi ramurei proprietățile magice, ci trebuie culeasă cu un 

ascuțiș de aur.65 Crenguța de vâsc are și un timp propriu recoltării: culesul ei coincide 

cu venirea Anului Nou.66 Cheia pătrunderii în Infern este această ramură de aur, 

întrucât vâscul trecea drept o plantă ce deține o putere magică. Nu numai că deschide 

                                                      
61 V. descrierea crengii de aur în ibidem, Cântul VI, p. 278: „Pitit pe-un arbure cu umbra deasă / Stă ramul 

cel cu frunzele de aur, / Cu, tot de aur, gingașa-i tulpină.” și p. 282: „De-acolo, printre celelalte ramuri, / 

Străluce izbitor mlădița de-aur. / În toiul iernii, astfel înverzește, / Cu frunză nouă, vâscul. Nu copacul / Pe 

care s-aciuează, -l odrăslește, / Dar el, cu mlade șofrănii, cuprinde / Ale copacului rotunde ramuri.” 
62 V. descrierea acestui ritual în ibidem, p. 284: „Cu sabia-i, Enea, / Jertfește-n cinstea maicii Furiilor / 

Ș-a soră-sii, Țărâna, o mioară / Cu mițe negre; ție Proserpina, / O vacă stearpă îți orânduiește. / Apoi, 

spre slava regelui din Tartar, / Ridică un altar s-aducă jertfe / La miez de noapte, aruncând în flăcări / 

Și cărnurile taurilor, toate, / Și, peste măruntaiele cuprinse / De foc, uleiul unsuros vărsându-l.” 
63 Vâscul este bine reprezentat în mitologia scandinavă, mai exact în mitul lui Balder, căruia norvegienii 

considerau că ramul de vâsc nu numai că i-a mijlocit moartea, dar îi adăpostea și viața. Acest mit este 

relatat de Sir James George Frazer în a sa Creangă de aur: Balder, fiul marelui zeu Odin, zeul cel mai 

bun, mai frumos, mai blând și mai iubit dintre toți nemuritorii, a avut un vis urât, care-i prevestea 

moartea. Pentru a-l proteja de orice primejdie, zeii au ținut un sfat prin care s-au hotărât să pună toate 

plantele, animalele, metalele și elementele să promită că nu-i vor face nici un rău lui Balder. Loki, 

zeitate malignă pusă mereu pe fapte rele, luând înfățișarea unei bătrâne, descoperi din gura zeiței Frigg 

că singura plantă care nu făgăduise să-l rănească pe Balder era vâscul, pentru că deea o considerase prea 

tânără pentru a depune jurământul. Planta se afla la răsărit de Walhalla. Loki culege planta și, cu 

ajutorul zeului orb, Hother, reușește să-l străpungă dintr-o parte într-alta pe Balder cu planta, ucigându-l.  

(V. capitolul LXI, Mitul lui Balder, în Creanga de aur, vol. IV, Traducere de Octavian Nistor, Note de 

Gabriela Duda, București, Editura Minerva, 1980, pp. 288-291). 
64 Indicațiile Sibilei confirmă acest aspect: „Cu mâna rumpe-o. Creanga de la sine, / De bunăvoie s-o 

lăsa desprinsă, / Dar numai dacă ești chemat de soartă. / Altfel, cu nicio silă de pe lume / Nu-i izbuti s-o 

smulgi, ba nici cu fierul / Cel aspru s-o retezi.” (Vergilius, Eneida, ed. cit., p. 279). 
65 Sir James George Frazer precizează în legătură cu această plantă parazitară, care crește pe trunchiul 

sau crengile stejarilor, că, în medicina populară, mai există o interdicție în privința ei: aceasta nu trebuie 

să atingă pământul pentru a nu-și pierde puterea tămăduitoare. Această credință că vâscul deține potențe 

magice se datorează tocmai poziției plantei, care este suspendată între cer și pământ, neaparținând astfel, 

în întregime, niciunui mediu. (V. Sir James George Frazer, Creanga de aur, vol. V, Traducere de 

Octavian Nistor, Note de Gabriela Duda, București, Editura Minerva, 1980, p. 162). 
66 Germanii îl culegeau în ajunul solstițiului de vară. Acest amănunt este menționat de Sir James George 

Frazer în cartea-i, Creanga de aur (ed. cit., p. 163), care mai precizează că, asemenea seminței de ferigă, 

vâscul se recolta la Sfântul Ion sau la Crăciun, adică la cele două solstiții, de vară și de iarnă, căci aceste 

plante erau considerate ca emanații din focul soarelui. Datorită culorii aurii ele aveau puterea de a 

descoperi comori ascunse în pământ (ibidem, pp. 169-170). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

113 

porțile lumii subterane, dar alungă și demonii, conferă nemurire și, amănunt specific 

latinilor, nu poate fi atacată de foc. Mitologia crengii de aur, slab reprezentată în 

Italia, era, în schimb, foarte răspândită în țările celtice și germanice. Tocmai de aceea 

Jean Beaujeu credea că Vergilius ar fi adoptat o temă a țării sale de baștină (câmpia 

Padului a fost ocupată de-a lungul mai multor secole de către celți), dăruindu-i un 

caracter latin prin faptul că l-a închinat Proserpinei. În fine, creanga de aur este 

simbolul acestei lumini, care ne permite să explorăm întunecatele peșteri ale 

infernului în afara oricărui pericol și fără să ne pierdem sufletul. Ea reprezintă forța, 

înțelepciunea, cunoașterea.67  

Sir George James Frazer dă și el o interpretare crengii de aur consemnată de 

Vergilius: „E adevărat că Virgiliu nu merge dincolo de simpla asociație cu această 

plantă și nu o identifică cu ea. Dar se prea poate să nu fie vorba decât de un procedeu 

poetic având scopul să încununeze modesta plantă cu o aureolă mitică. Sau, mai 

probabil, descrierea sa era bazată pe o superstiție populară, potrivit căreia, din vreme 

în vreme, vâscul era luminat de strălucirea unei aureole supranaturale, aurii. Poetul 

ne povestește cum doi porumbei, arătându-i lui Enea calea spre întunecata vale în al 

cărei adânc creștea Creanga de aur, au coborât din zbor pe un arbore «unde licărea o 

rază aurie. La fel ca vâscul – plantă nenăscută din arborele ei – care în toiul iernii își 

înfășoară în jurul trunchiului ramurile cu boabe galbene, așa părea pe stejarul umbros 

și veșnic verde frunzișul său de aur, așa fremătau frunzele aurii în blânda batere a 

zefirului.» Fără îndoială Virgiliu descrie aici Creanga de aur ce crește pe un stejar din 

cei cu frunza veșnic verde și o compară cu vâscul. Concluzia decurge în chip aproape 

inevitabil: Creanga de aur nu era altceva decât vâscul, privit prin vălurile poeziei sau 

ale superstiției populare.”68 (Nu este întâmplător faptul că doi porumbei îi indică lui 

Aeneas locul unde se află planta revendicată de Proserpina drept gaj al purcederii în 

lumea de jos: porumbelul era pasărea consacrată Venerei, divina mamă a eroului 

troian.) Strălucirea acestei plante, spune mai departe etnologul, îi slujește drept 

felinar lui Eneas în Infern: 
 

„Dacă ramura galbenă și uscată de vâsc, din pădurile triste ale toamnei, conținea sămânța 

imaginară a focului, ce alt însoțitor mai bun să-și fi luat un călător rătăcit  în umbra infernului 

decât o creangă care îi putea cruța picioarele luminându-i pașii, iar mâinilor sale le era toiag întru 

sprijin și cercetarea beznei? Înarmat cu dânsa, putea înfrunta cu îndrăzneală spectrele 

înfiorătoare ce i-ar fi tăiat drumul în primejdioasa călătorie. Iată de ce când, ieșind din pădure, 

ajunge pe malurile Styxului care șerpuiește alene prin mlaștina infernală, iar posomorâtul luntraș 

nu vrea să-l treacă dincolo cu barca lui, Enea nu trebuie decât să scoată din sân și să-i pună-n 

față Creanga de aur și văzând-o, pe dată cârcotașul se pierde cu firea, primindu-l umil pe erou în 

barca șubredă, care se afundă adânc în apă sub greutatea neobișnuită a unui om viu.”69 
 

                                                      
67 Pentru simbolistica crengii de aur a se vedea Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicționar de 

simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, figuri, culori, numere, Vol. I, București, Editura 

Artemis, 1993, s.v. 
68 Sir George James Frazer, op. cit., pp. 165-166. 
69 Ibidem, pp. 172-173. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

114 

Călăuza prin meleagurile subpământene, Sibila, vestibulul Infernului, unde sunt 

adunate, pe lângă slăbiciuni și nenorociri proprii vieții, personificate (Jelania, 

Frământările, Bătrânețea, Spaima, Foamea etc.) și monștri mitologici (Centaurii, 

Scilele, Briareu, Himera, Harpiile, Gorgonele etc.), luntrașul Charon și Cerberul cel cu 

trei capete reprezintă elemente de noutate introduse de poetul latin. Dante va prelua 

aceste inovații ale lui Virgiliu, în al său Infern. Alegoria vestibulului vergilian este 

semnificativă: „prin aceste rele, infernul se prelungește pe pământ; așa se naște ideea 

că infernul începe chiar din viața prezentă. Pornind de aici, unii filosofi nu vor ezita să 

transfere instituția mamă în sucursalele ei terestre.”70 De asemenea, ființele mitologice 

din vestibul, creaturi monstruoase, „sunt doar niște umbre; ele prefigurează demonii 

care, în concepțiile creștine despre infern, vor asalta sufletul imediat după moarte.”71 

În vestibulul Infernului găsim un vestigiu al tradiției homerice: în lumea fără 

de întoarcere nu au voie să intre decât sufletele care au avut parte de ritualurile de 

îngropăciune. Celelalte suflete sunt destinate să rătăcească vreme de o sută de ani în 

jurul țărmurilor infernale pentru a putea accede, în cele din urmă, în locul de veci și 

a-și găsi odihna. „Această idee a dispariției pe mare sau aceea de a nu putea fi 

înmormântat au constituit timp de secole unele dintre cele mai vii obsesii ale 

mentalității occidentale.”72 

Spre deosebire de Hadesul homeric, care era haotic, iar aparițiile fantomatice 

ale morților se învălmășeau toate la un loc, Infernul virgilian este mai organizat, fiind 

împărțit într-un soi de compartimente, în care sunt repartizați răposații în funcție de 

ceea ce au pătimit în timpul vieții. Dante va prelua această idee de la cel ce-i va 

deveni călăuză în lumea de jos, însă va oferi o viziune mult mai complexă și mai bine 

structurată a Infernului, stratificat pe cercuri concentrice care, la rândul lor, pot fi 

împărțite în bolgii. 

Chiar la intrare în lumea umbrelor, Eneas vede țarcul pruncilor răpuși 

prematur, la vârsta inocenței, suflete nevinovate. În apropierea lor își află odihna de 

veci cei condamnați la moarte pe nedrept. Locurile acestora sunt distribuite de deja 

renumitul judecător al sufletelor în Infern, Minos, amintit și de Homer, însă Minosul 

lui Virgil are trăsături romanice: judele este asistat de jurați aleși prin tragere la sorți, 

după obiceiul roman. Tot aici întâlnim și sinucigașii care ar vrea să mai vadă lumina 

zilei, însă nu o mai pot face. Pe poteca infernală urmează la rând „Câmpiile Jelirii”, 

ungher care îi adăpostește pe răniții din dragoste. Nume celebre populează acest colț 

de Iad: Phedra, Procris, Pasifae, Didona etc. În cazul acestor repauzați, „Caznele 

infernale pot fi deci pur și simplu continuarea suferințelor terestre, ca la sumerieni, 

fără să aibă vreo implicație morală.”73 Înverșunarea Didonei, împietrită în refuzul de 

a-i vorbi lui Aeneas, ne amintește de furiosul Aiax, care și după moarte i-a păstrat o 

                                                      
70 Georges Minois, op. cit., p. 50. 
71 Ibidem. 
72 Ibidem, p. 51. 
73 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

115 

pică neostoită lui Odiseu pentru câștigarea pe drept a armelor lui Ahile. Este rândul 

eroilor să intre în scenă. Apariția mutilată a lui Deifob, al lui Priam fecior, ne 

captează atenția: trupu-i pângărit de „neasemuita”-i soție, Elena din Sparta, ne 

amintește de răzbunarea lui Ahile, care i-a sluțit pe veci trupul lui Hector, ca și în 

lumea de dincolo imaginea defunctului să păstreze chipul desfigurat anume pentru a 

fi de nerecunoscut. Vergiliu și Homer împărtășesc aceeași credință: imaginea 

sufletului după moarte ia forma trupului din timpul vieții! Deifob îi este recunoscător 

lui Enea că i-a ajutat sufletul să se așeze la locul de odihnă, chiar dacă prin 

intermediul unui cenotaf (fiul lui Anhise îi mărturisește lui Deifob că i-a căutat 

zadarnic trupul în noaptea fatidică a intrării Calului Troian în Ilion). Credința că, în 

absența trupului, mortului i se poate ridica un mormânt gol o împărtășesc deopotrivă 

Homer și Virgil. Din discuția cu Deifob aflăm un alt amănunt semnificativ: timpul lui 

Aeneas în Infern este limitat; călătoria sa în ținutul umbrelor  a durat o zi, de la 

revărsatul zorilor și până la miezul nopții. Georges Minois remarcă faptul că: „Până 

aici, infernul nu este un loc de tortură; condiția decedaților seamănă întrucâtva cu 

aceea a morților pe care i-am întâlnit în primele infernuri, infernuri pentru toți, 

ducând o viață diminuată, ca niște jucători scoși din joc, care trăiesc din amintiri.”74 

Ceea ce ne izbește iar la epopeea vergiliană este faptul că morții sunt pe deplin 

conștienți: își amintesc propria viață, propriile suferințe pe care le retrăiesc în Ereb, 

nu au nevoie de sângele sacrificial pentru a grăi sau pentru a le reanima aducerea-

aminte. Acest fapt contravine viziunii homerice, în care, odată ritualul funerar 

împlinit, morții pierdeau orice contact cu lumea celor vii, dar și cu propria conștiință 

și doar sângele ceremonial le putea revigora memoria. 

Adevărata noutate adusă de Vergilius în cadrul acestui descensus ad inferos este 

bifurcarea drumului infernal: o cărare duce spre Câmpiile Elizee, așezământul celor 

fericiți, cealaltă potecă se afundă în Tartarul osândiților, străjuit neîncetat de Tisiphone, 

una dintre Furii. Niciunui suflet pur nu îi este îngăduit să vadă ororile acestui întuneric 

adânc al ființei umane. Sibila îi povestește lui Aeneas câteva din grozăviile pe care le-a 

văzut aici în cadrul procesului său de inițiere. Tartarul penitenților ne aduce aminte de 

cei trei damnați din epopeea homerică, singurii pătimitori din împărăția lui Pluton: ceea 

ce au în comun toți acești pătimitori este păcatul mândriei, dorința de a se măsura cu 

Divinitatea. „Aici sunt adunați laolaltă toți cei care au vrut să fie egalii zeilor: trufia 

rămâne păcatul prin excelență, împingându-l pe omul obișnuit ori pe erou să dorească 

a-și depăși condiția, lucru pe care zeii nu-l iartă niciodată. Jupiter ține tot atât de mult la 

puterea lui ca și Jahve: Ottus și Ephialtes, care au pus unul peste altul masivele Pelion 

și Ossa pentru a se urca în cer și a-l răsturna pe Jupiter se află în Infern, la fel ca 

Salmoneus, care și-a permis să-i imite fulgerul, apanajul primului dintre zei. Toți cei 

care au adus, într-un fel sau altul, atingere prerogativelor lui Jupiter sunt condamnați la 

chinurile infernului. Greșeala lor seamănă cu aceea a lui Adam: trufia.”75 Însă Tartarul 

                                                      
74 Ibidem. 
75 Ibidem, p. 53. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

116 

este și sălașul a numeroase tipuri de păcătoși: asupritorii propriilor părinți, 

delapidatorii, avarii, desfrânații, mincinoșii, trădătorii de patrie etc. Pentru fiecare 

ticălos Vergilius imaginează un tip de tortură: unii rostogolesc o stâncă, alții sunt trași 

pe roată. Este evident că acest loc l-a inspirat profund pe Dante să zămislească infinit 

mai multe cazne pentru ai săi damnați veșnici. 

Părăsirea Tartarului este urmată de o expiere fără de care Câmpiile Elizee i-ar 

fi rămas inaccesibile lui Eneas. De asemenea, pentru a vizita acest tărâm fermecător, 

eroul trebuie să-i dăruiască Proserpinei darul obligatoriu: creanga de aur. Virtuoșii 

acestui tărâm se delectează cu tot felul de activități: întreceri sportive, dansuri, 

compuneri de versuri, cântece etc. Aici întâlnim o reminiscență a tradiției homerice: 

defuncții își continuă după moarte îndeletnicirile practicate în timpul vieții. De pildă, 

odraslele lui Teucru cresc cai, așa cum făceau cât au fost pe pământ. În Câmpiile 

Elizee nu există o delimitare clară a spațiilor: fericiții se plimbă de colo-colo 

nestingheriți de nicio constrângere. Acest amănunt iese la iveală în momentul în care 

Eneas se interesează de sufletul tatălui său și al său sălaș de veci.  

Revederea dintre Aeneas și Anchises amintește de întâlnirea dintre Odiseu și 

Anticleea: de trei ori încearcă Enea să-l îmbrățișeze pe-al său tată și tot de atâtea ori 

apariția imaterială îi scapă printre brațe. În acest moment întâlnim un alt punct 

comun cu Homer: după moarte, omul devine o ființă de fum, o umbră fără vlagă, o 

adiere similară visului. Anhise nu numai că îi vorbește lui Eneas despre reîncarnarea 

sufletelor virtuoase, după petrecerea unei perioade de o mie de ani și după ce au băut, 

în prealabil, din râul Lethe pentru a-și uita viața anterioară și cele văzute în acest 

tărâm încântător. El îi prezintă fiului său și o inedită cosmogonie. Întruparea 

sufletelor după ce au gustat din râul infernal amintește de teoria pitagoreică a 

metempsihozei, îmbrățișată și de Platon. Rolul profetic jucat de Tiresias în Hadesul 

homeric este preluat de Anchises în versiunea virgiliană, căci acesta îi prezice fiului 

său soarta sa și a urmașilor săi. Visând la mărețul neam al latinilor, Eneas iasă pe 

poarta de fildeș a lumii subterane și revine la tovarășii săi din lumea celor vii. 

La sfârșitul secolului al XIII-lea, Dante redactează a sa celebră Divină 

Comedie, o sinteză a tuturor infernurilor de tortură anterioare, în care contopește 

infernul popular, cu cel mitologic și creștin. Infernul popular îi insuflă poetului 

italian imaginile pitorești, cel teologic – rigoarea logică. Succesul scrierii este 

garantat tocmai de întrepătrunderea concretului cu claritatea raționalului.  

Prima diferență notabilă între infernul renascentist și cel antic o constituie 

introducerea ideii de ispășire pentru păcatele comise: dacă Erebul homeric era un 

simplu locaș al morților, buni și răi deopotrivă, în care nu se suferea, excepție făcând 

cei trei faimoși damnați (Tityos, Tantal și Sisif), Infernul dantesc înseamnă un 

meleag al suferinței, al caznelor și ororilor de tot felul. Există și alte distincții care îl 

îndepărtează pe Dante de modelul arhaic, apropiindu-l tot mai mult de cel creștin. 

Spre deosebire de lumile tenebroase anterioare, care aveau aparența unor spații 

haotice, dezorganizate, cu topografii nesigure, Infernul dantesc se caracterizează prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

117 

ordine: Dante organizează, clasifică, structurează, ordonează. Infernul său este 

geometric, desfășurându-se spiralat sub forma unor cercuri concentrice; are o intrare, 

un vestibul, incinte, săli, o ieșire, locuri de trecere bine delimitate și păzite. 

Vizitatorul are la dispoziție modalități variate de locomoție în interiorul acestui 

tărâm, în funcție de locația vizionată: el se deplasează pe jos, cu barca, călare pe un 

centaur, în palmele unui uriaș. Ceea ce deosebește iarăși Infernul lui Dante de 

celelalte versiuni anterioare sunt indicațiile temporale exacte. 

O altă particularitate a viziunii dantești o constituie structura tripartită a lumii 

de dincolo: după moarte, sufletele își continuă existența fie în Infern, fie în 

Purgatoriu, fie în Paradis, destinații separate clar între ele. Dacă la Homer interpreții 

puteau vorbi de un Hades subteran ori de unul aerian, iar doctrina christică 

pomenește doar despre Rai și Iad, Dante, adept al cultului catolic, inserează 

Purgatoriul ca spațiu autonom, în care sunt trimise sufletele celor care, nefiind 

totalmente răi, nu au fost, totodată, nici pe deplin buni. Purgatoriul este, așadar, locul 

„căldiceilor”, care subțiază astfel numărul penitenților infernali. În plan literar, 

prezența Purgatoriului în Divina Comedie este îmbrățișată ca o evoluție remarcabilă. 

Un alt aspect ce impresionează în privința Infernului lui Dante este distribuția 

focului și a frigului în Infernul inferior, cel al grozăviilor înfiorătoare. Atât focul cât 

și frigul – paradox al infernului dantesc – apar numai în Infernul inferior și interior 

deopotrivă, ca pedeapsă pentru cei care au păcătuit din pură răutate, cei mai de 

condamnat dintre osândiți, repartizați în ultimele patru cercuri. Frigul intervine doar 

în ultimul cerc, sub forma înghețatului Cocyt, ca și cum în însăși inima păcatului și a 

răului, egoismul rece și crud e capabil să paralizeze chiar și pasiunile dezlănțuite, de 

la etajele superioare. Lumea din ultimul cerc infernal, simbolizând ultimul stadiu al 

păcatului, este tăcută, rigidă, nemișcată. Punctul culminant al grotescului este atins în 

momentul vederii miilor de capete prinse în gheață, încremenite, învinețite și totuși 

vii, dar nemișcate, imortalizate într-o tăcere de moarte. Această lume congelată este, 

în mod surprinzător, cu mult mai rea decât cea încălzită de jocul flăcărilor. Frigul 

este la Dante pedeapsa supremă. 

Întreaga construcție seamănă cu o pâlnie, de dimensiunile unei emisfere, 

convergând spre buricul lui Lucifer. De cealaltă parte, un drum ascuns urcă spre 

muntele Purgatoriului, aflat într-o zonă diametral opusă Ierusalimului. Structura 

Infernului dantesc e simbolică: cele nouă cercuri, multiplu al Sfintei Treimi, cărora li 

se adaugă vestibulul, compun cifra perfecțiunii, zece. Cânturile Infernului sunt în 

număr de treizeci și trei, vârsta pe care o avea Iisus Christos când a fost răstignit. 

Fiecare brâu infernal și fiecare pedeapsă capătă o conotație simbolică, deseori 

preluată de la teologi. Însăși forma Infernului reprezintă pătrunderea tot mai adâncă a 

răului în suflet. Osândiții Infernului dantesc nu sunt pedepsiți de Divinitate, ci plătesc 

pentru propriile alegeri: tortura la care sunt supuși este trăirea păcatului săvârșit în 

timpul vieții. Viciul este călăul sufletului celui mort în viziune dantescă. 

Condamnații au fost azvârliți în Iad numai fiindcă au persistat în greșeala lor, care și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

118 

conferă osândei un caracter veșnic. Dictonul latinesc: Erare humanum est, 

perseverare diabolicum est. caracterizează perfect lumea infernală dantescă.  

Rădăcinile vergiliene ale textului dantesc sunt vizibile în însăși călăuza pe care 

și-o alege Dante pentru incursiunea în lumea umbrelor înfiorătoare: în periplul infernal 

Vergiliu îi este tovarăș lui Dante. Influențele epopeii homerice sunt vizibile, de pildă, 

în rețeaua hidrografică a Infernului: râurile infernale din mitologia greacă sunt preluate 

de Dante cu aceleași semnificații. Macrobius oferă o interpretare simbolică deosebit de 

interesantă a râurilor infernale: „Lethé, este uitarea sufletului care a pierdut orice 

conștiință a vieții sale anterioare; Phlegeton-ul, focul mâniilor noastre, flacăra 

pasiunilor; Aheronul, este durerea remușcărilor; Cocytul – durerile și lacrimile noastre; 

Styxul este tot ceea ce împinge pe oameni să se urască.”76 Exegeza lui Macrobius este 

întemeiată pe etimologiile numelor acestor râuri. Filologul operează un joc de cuvinte 

etimologic în analiza sa. Astfel, în limba greacă, cuvântul λήθη înseamnă „uitare”, ceea 

ce înseamnă că denumirea râului infernal care induce uitarea sufletelor celor morți nu 

este altceva decât personificarea ideii de amnezie. În limba greacă verbul φλεγέτω, de 

la care își ia numele râul infernal în a cărui albie, în loc de apă, curgeau limbi de foc, 

adică flăcări, Phlegeton (în greacă, Φλεγεθών), înseamnă „a arde” și este derivat 

intensiv al verbului φλέγω, cu același sens, al cărui radical îl găsim și în substantivul 

φλέγμα, care are sensul de „flacără”. În limba greacă, substantivul masculin κωκυτός 

înseamnă „lamentație, plâns” și este derivat deverbal al verbului κωκύω, care are 

sensul inițial de „a scoate țipete de durere”, iar mai apoi capătă sensul de „a plânge”; 

așadar, ca și Lethe, Cocitul (în greacă, Κωκυτός), supranumit „râul plânsului”, este o 

personificare a tânguirii. Numele grecesc al Styxului (Στύξ) este tot o personificare, a 

ororii de data aceasta: Anna Ferrari apropie etimologia acestui substantiv propriu de 

verbul στυγέω, care înseamnă „a urî, a avea oroare”; Bailly însă propune drept etimon 

substantivul omonim, στύξ, al cărui sens primordial este acela de „frig glacial, îngheț” 

și abia mai apoi „oroare”. Și această etimologie este plauzibilă, dacă ne gândim că 

apele acestui râu infernal sunt înghețate. 

Sălășluitorii iadului dantesc reprezintă un amestec ciudat de păgâni și creștini, 

de eroi legendari și de personaje istorice. Această trăsătură specifică perspectivei 

dantești i-a contrariat pe cititori, care au fost șocați de faptul că Dante s-a erijat în 

judecător, hotărând la ce pedeapsă să fie condamnat un individ sau altul. În realitate, 

Dante condamnă păcatul, iar nu pe păcătos. Tocmai de aceea numele citate sunt doar 

simboluri, menționate spre a folosi drept exemplu. Divina Comedie este și o țesătură 

fină de conotații autobiografice. Este bine știut faptul că Dante își pedepsește 

dușmanii, plasându-i în diferite bolgii ale Infernului său. Un exemplu grăitor îl 

constituie Bonifaciu al VIII-lea, inamic personal al poetului, plasat într-un loc de 

supliciu adânc, cercul al optulea, în bolgia simoniacilor, vârât cu capul în jos într-o 

stâncă și cu picioarele arzând în foc. 

                                                      
76 Felix Buffière, op. cit., p. 388. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara



CICCRE V 2016 
 

119 

În concluzie, opera dantescă, în ansamblul ei, își merită faima, atât prin 

calitățile proprii cât și prin dimensiunea de mărturie a civilizației medievale creștine, 

moștenitoare a lumii greco-romane. Universul dantesc este fără îndoială culmea 

istoriei clasice a infernurilor. Realizarea unei arhitecturi atât de desăvârșite este cea 

mai bună dovadă a banalizării infernului, rezultat și totodată încununare a unei lungi 

perioade de maturizare.77 

 

Bibliografie 

Buffière, Felix. 1987. Miturile lui Homer și gândirea greacă. Traducere și prefață de Gh. Ceaușescu. 

București: Editura Univers. 

Chevalier, Jean, Gheerbrant, Alain. 1993. Dicționar de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, forme, 

figuri, culori, numere. Vol. I. București: Editura Artemis. 

Eliade, Mircea. 1991. Istoria credințelor și ideilor religioase. I. De la epoca de piatră la Misterele din 

Eleusis. Ediția a II-a. Traducere și postfață de Cezar Baltag, București: Editura Științifică. 

Ferrari, Anna. 2003. Dicționar de mitologie greacă și romană. Traducere de Dragoș Cojocaru, 

Emanuela Stoleriu, Dana Zămosteanu. Iași: Polirom. 

Frazer, James George, Sir. 1980. Creanga de aur. Volumele IV și V. Traducere de Octavian Nistor. 

Note de Gabriela Duda. București: Editura Minerva. 

Homer. 1998. Iliada. Traducere în hexametri, cu o Postfață, o Bibliografie esențială și Indici de Dan 

Slușanschi. București: Editura Paideia. 

Homer. 1979. Odiseea. Traducere de George Murnu. Studiu introductiv și note de Adrian Pârvulescu. 

București: Editura Univers. 

Ioan Gură de Aur, Sfântul. 2003-2004. Omilii la Facere. Vol. I. București: Editura Institutului Biblic și 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române. 

Minois, Georges. 1998. Istoria infernurilor. Traducere din franceză de Alexandra Cuniță. București: 

Editura Humanitas; 

Rohde, Erwin. 1985. Psyché, București: Editura Meridiane. 

Vergilius Maro, Publius. 1994. Eneida. Prefață și traducere din limba latină: G. I. Tohăneanu. Note și 

comentarii, glosar: Ioan Leric. Timișoara: Editura Antib. 

 

 
 
 

 

 

 

 

                                                      
77 Pentru exegeza primei cărți din trilogia dantescă am consultat Capitolul al VIII-lea, Banalizarea 

infernului prin predici și viziuni (secolul al XI-lea – secolul al XIII-lea), al cărții lui Georges Minois, 

Istoria infernurilor, ed. cit., pp. 157-165. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 03:24:25 UTC)
BDD-A26638 © 2017 „Jozsef Attila” Tudomanyi Egyetem Kiado Szeged; Editura Universității de Vest din Timișoara

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

