
MERIDIAN CRITIC No.2 (Volume 27) 2016 
 

 
 
 

Don Quijote, el héroe de nuestro pensamiento 
 
 
 

Alina PRELIPCEAN 
Universitatea „Ştefan cel Mare” din Suceava 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: This paper is meant to underline Cervantes’s gleeful view of existence, explicitly 
condemning or underlying the deviations of a century of spiritual cruelties, debunking the 
foolish mediaeval literary tradition. Making use of a character referred to as “crazy”, one of 
parody and derision, Cervantes managed to pass down a masterpiece of literature that 
showed to be not simply comic or tragic, or historical, but a bit of everything at the same 
time, transmitting an amalgam of emotions and pathos. 
Keywords: Don Quixote, comic doubt, insanity, chivalry novels, delusion. 

 
 
¿Qué me importa lo que Cervantes quiso o no quiso 

poner allí y lo que realmente puso? Lo vivo es lo que yo allí 
descubro, pusiéralo o no Cervantes, lo que yo allí pongo y 
sobrepongo y sotopongo, y lo que ponemos allí todos.”  

(Miguel de Unamuno, Del sentimiento trágico de la 
vida en los hombres y en los pueblos) 

 
 
El hecho de que Miguel de Cervantes Saavedra vivió entre los siglos XVI y XVII 

hace que veamos su obra como una síntesis de las culturas renacentista y barroca, e incluso 
como una síntesis de todos los géneros literarios cultivados con anterioridad a él. La vida de 
este autor representa el reflejo de un momento histórico, un momento de encrucijada, un 
momento de cambio de signo, del heroísmo y optimismo imperial a la amargura y desengaño 
generados por la decadencia y el declive que van apoderándose de la sociedad española. 

Casi todos los representantes de la Generación del ’98 ansiaban a encontrar – 
mediante una interpretación fundamental de Don Quijote de la Mancha – una especie de “piedra 
filosofal” que ocasionase la recuperación y difusión de la España esencial. El crítico literario 
Ramiro de Maeztu, conocido como un modelo de intelectual comprometido, hasta el auto-
sacrificio, en la acción de regeneración espiritual y social de la España de después de la 
decadencia política de 1898, produjo asombro e indignación en su época por su intento de 
demostrar que la novela de Cervantes – esa verdadera Biblia de los españoles – representaba 
de hecho “la novela ejemplar” de la decadencia de este pueblo, sin atentar contra el valor 
ético o estético de una de las más famosas obras de la literatura universal. 

Apoyándose en un personaje que padece una crisis de locura, y gracias a sus virtudes 
descriptivas, Cervantes logra darnos a conocer una España y un pueblo de comienzos del 
siglo XVII cuando alcanza un momento histórico transfigurado por el mismo autor en su 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:53 UTC)
BDD-A26620 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Alina PRELIPCEAN 

 
126 

novela. Concebida y percibida con humor y melancolía, la novela de este caballero andante 
en busca de aventuras con la intención de mejorar el mundo, no es otra cosa que la imagen 
de una España que prefiere reírse de sí misma para no estallar en lágrimas. La obra es un 
documento de la sociedad española de la época. En medio de las aventuras fantásticas de 
Don Quijote, se presenta la vida cotidiana de la España de aquel momento. 

Haciendo uso de la locura del protagonista, locura que le presta coraje y la 
conciencia de las cosas bien hechas, Cervantes esboza toda una serie de etapas hasta el 
momento de regreso a la realidad cruel. De ahí resulta la función pragmática de la locura 
dado que, como se suele decir, los locos y los niños dicen siempre la verdad. En los 
episodios en los que Don Quijote carece de lucidez, éste se fija en todo aquello que los 
otros no ven o no quieren ver, incluso corriendo el riesgo de caer en el ridículo. Nadie 
puede negar que el tema de El Quijote es la historia de un caballero manchego que se ha 
vuelto loco leyendo libros de caballerías: “del poco dormir y del mucho leer, se le secó el 
cerebro, de manera que vino a perder el juicio.” [Cervantes, 2004:29-30] Pero, en el fondo, 
es algo más: el autor nos dice que un ideal, sea el que sea, siempre se considera una locura 
por parte de las llamadas „personas normales”, representadas en la obra por el bachiller, el 
cura, la sobrina, los venteros. Pero, como decía Miguel de Unamuno, “el más alto 
heroísmo para un individuo, como para un pueblo, es saber afrontar el ridículo; es, mejor 
aún, saber ponerse en ridículo y no acobardarse en él.” [Unamuno, 1986:283] “Pues fue 
poniéndose en ridículo como alcanzó su inmortalidad Don Quijote.” [Unamuno, 1986:276]  

Algunos podrían incluso decir que hay una cierta semejanza en la semblanza moral 
del autor y de su personaje. Encarcelado dos veces a lo largo de su vida, Cervantes destaca 
por su capacidad de hacer frente a las adversidades1, por su optimismo y hasta cierta alegría; 
era un espíritu tolerante con los demás y practicaba un humor benévolo, socarrón. En casi 
toda la producción literaria de Cervantes los personajes tienen que recorrer cierta trayectoria, 
y al final se llega a una actitud de resignación, nunca a un pesimismo paralizante o a una 
amargura total. Las aventuras de los personajes le sirven para descubrir su propia identidad. 
Es obvio que en su obra maestra considerada aquí hay una relación estrecha entre el autor y 
el personaje; la esencia de la personalidad de Cervantes se encuentra en el Quijote. 

Don Quijote es el libro de la decepción, pero también el libro de la regeneración, 
que, limpiándose de ilusiones, da lugar a nuevas aspiraciones para el renacer toda una 
nación. Arquetipo de la naturaleza humana, este hidalgo responsable de tantas culpas, 
parece estar estrechamente relacionado con cada uno de nosotros, los que tendemos a vivir 
fuera de nosotros. El héroe de Cervantes, Alonso Quijano vive a lo largo de la narración 
contándonos todas sus hazañas vistas por los ojos de Don Quijote o del Caballero de la 
Triste Figura, como le suele apodar su escudero, Sancho Panza. “Quiso ponerse nombre a 
sí mismo, y en este pensamiento duró otros ocho días, y al cabo se vino a llamar «don 
Quijote». [...] Quiso, como buen caballero, añadir al suyo el nombre de su patria y llamarse 
«don Quijote de la Mancha», con que a su parecer declaraba muy al vivo su linaje y patria, y 
la honraba.” [Cervantes, 2004:32] La novela caballeresca es un intertexto, un referente 
permanente en Don Quijote, pero también sirve de modelo que es parodiado.  

En la literatura española existía ya esta actitud de burla, de tratamiento cómico, 
existía una obra teatral breve de autor anónimo que se estuvo representando desde 1591 
hasta 1597, llamada Entremés de los romances. En este entremés aparecen dos personajes, 

                                                 
1 Nótense sobre todo su conducta durante el cauterio de Argel, cuando – después de haber luchado en la 
batalla de Lepanto contra los turcos – fue capturado por piratas turco-berberiscos. Los cinco años que pasó 
como esclavo (1575-1580) dejaron una huella imborrable en su obra.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:53 UTC)
BDD-A26620 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Don Quijote, el héroe de nuestro pensamiento 
 

127 

Bartolo y Bandurrio, anticipaciones de Don Quijote y de Sancho Panza. Algunos críticos 
consideran que toda la primera parte del Quijote estaba influida por este entremés e incluso 
pudo ser concebida por su causa.   

Es evidente que hay una diferencia entre las dos partes de Don Quijote en cuanto a 
la actitud y al comportamiento del protagonista en su relación con los demás. En la 
primera, él tenía una fe inquebrantable y tenía que imponer la verdad ante una negación 
unánime; en la segunda parte, cuando empieza a estar corroído por la duda, los demás le 
siguen la corriente, ya no le llevan la contraria y le propician las aventuras. La táctica es 
cooperar con la locura para suscitarla con el fin de burlarse de ella. De todos modos, en la 
historia entera se distingue una constante: el convencimiento de su infalibilidad, la certeza 
absoluta de que no puede equivocarse; esta certeza rige todos sus discursos y sus palabras, 
la realización de su percepción sensorial de la realidad que desencadena el mecanismo de la 
aventura quijotesca. Haciendo referencia a las aventuras, destacan una serie de aventuras en 
las que Don Quijote desfigura la realidad para acomodarla a la ficción y al estilo de los 
libros de caballerías, y aquí se produce “el engaño a los ojos.” [Castro, 1972:82] La locura 
es un engaño de sí mismo y a veces este engaño se manifiesta como un soñar con los ojos 
abiertos y Don Quijote padece un verdadero delirio alucinatorio, como en el caso del 
episodio de la batalla contra el rebaño de ovejas. El capítulo XVIII subraya, de nuevo, una 
desbordante capacidad de imaginación y, a través de ella, Cervantes demuestra otra vez el 
gran poder de seducción de la palabra.      

Hay también aquella serie de aventuras en las que el protagonista percibe 
correctamente lo aparencial, pero malinterpreta las circunstancias, como por ejemplo en el 
capítulo XIX referente a la aventura del cuerpo muerto y de los benedictinos. Hablando de 
realidades detectables en la obra de Cervantes, Jesús G. Maestro hace constar, en uno de 
sus artículos, que en numerosos pasajes del Quijote se puede notar cierta “actitud 
antieclesiástica […] De hecho, el único encuentro físico de don Quijote con la Iglesia tiene 
lugar en el capítulo IX de la segunda parte, cuando caballero y escudero, en busca del 
inexistente palacio de Dulcinea, dan en el Toboso con la iglesia del pueblo, y deciden 
retirarse bajo el santo y seña de la frase que se ha hecho tan popular precisamente para 
subrayar el poder efectivo y contundente de la Iglesia Católica: «Con la iglesia hemos dado, 
Sancho» [II, 9] [Maestro, 2016]. Los frailes benedictinos descritos primero en el capítulo 
VIII, son esbozados más bien de una manera grotesca, en sendas mulas enormemente 
desproporcionadas y se ve muy claro la intención de Cervantes de burlarse de la imagen de 
los miembros de la Iglesia católica, dado que éstos aparecen con sombrillas protectoras y 
con gafas de sol de la época: “[…] asomaron por el camino dos frailes de la orden de San 
Benito, caballeros sobre dos dromedarios, que no eran más pequeñas dos mulas en que 
venían. Traían sus antojos de camino y sus quitasoles.” [Cervantes, 2004:79] Otro 
momento que reitera la imagen crítica frente a algo relacionado con la iglesia es cuando, en 
el episodio de la cueva de Montesinos [II, 23], Don Quijote habla de un rosario como de 
un objeto parodiado, al presentar al personaje hallado en el interior de la cueva: “no traía 
arma ninguna, sino un rosario de cuentas en la mano, mayores que medianas nueces, y los 
dieces asimismo como huevos medianos de avestruz” [Cervantes, 2004:32]  

Por lo tanto, las críticas anti-eclesiásticas del autor, aunque no sean explícitas y tal 
vez ni siquiera conscientes, se pueden leer entre líneas. “No hay mejor desprecio que el de 
no apreciar… lo que sin duda resulta un inconveniente. Por eso interesa tanto, también a la 
religión católica, que don Quijote esté loco, completamente loco. […] Cervantes sabe que 
al poder solo se le puede seducir, vencer o burlar. Y él burló mucho más que sedujo y aún 
mucho más que venció.” [Maestro, 2016] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:53 UTC)
BDD-A26620 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Alina PRELIPCEAN 

 
128 

Una tercera serie de aventuras consiste en aquellas en las cuales el autor no 
inventa, no malinterpreta, capta la realidad tal como es, pero da muestras de candidez y de 
utopismo que no son demencias. Un buen ejemplo sería la aventura de los Galeotes, del 
capítulo XXII; aquí, Don Quijote nos revela un desquiciamiento del concepto de la justicia, 
defendiendo no causas justas, sino unas muy injustas. El protagonista encontró la ocasión 
propicia para pronunciar un discurso a favor de unos prisioneros, del soborno de los jueces 
y de la especial virtud del dinero. “El capítulo se funda en la contraposición burlesca del 
quimérico idealismo del caballero, para quien los galeotes son unos pobres desgraciados 
que merecen su amparo, a la verdadera índole de éstos, que se expresa en una filosofía y 
estilo propios del inframundo criminal. No obstante esta comicidad elemental, que culmina 
en el castigo brutalmente ejemplar del error de don Quijote, la aventura conlleva 
connotaciones subversivas que matizan y trascienden esta ejemplaridad.” [Close, 2005:115] 

Así que en la primera parte del Quijote destaca la comicidad a veces agresiva, 
subrayando los recurrentes conflictos entre el protagonista y el mundo exterior, conflictos 
surgidos casi siempre como un pretexto para poner en ridículo los libros de caballerías. Y, 
como opina el novelista mexicano Carlos Fuentes, el Quijote empieza por ser una crítica de 
la lectura que luego pasa a cuestionar radicalmente los supuestos ideológicos de su propio 
tiempo. [Fuentes, 2006:76.] 

La relación entre Alonso Quijano y Don Quijote es la relación que se establece entre 
el personaje y el autor. Don Quijote es un instrumento a través del cual Alonso Quijano 
cumple sus más íntimos deseos, es un personaje máscara, una invención de Alonso Quijano 
para que éste realice su personalidad latente. Surge la ambigüedad en cuanto a si el personaje 
se cree realmente Don Quijote, porque el narrador siembra muchos indicios de duda. A su 
vez, Don Quijote inventa a Dulcinea, un punto de referencia para él, un pretexto para la 
retórica del caballero, es una función y no un personaje.  

La invención de Don Quijote se realiza mediante la palabra y funciona como un 
juego. Don Quijote se vale de algunos procedimientos retóricos para inventar los nombres 
de las cosas que lo rodeaban, utiliza el retruécano para inventar el nombre de Rocinante y 
el suyo; él quiere realizar una semejanza entre el Quijote como parte del arnés y el como 
parte del gremio de los caballeros andantes. La visión sobre el destino humano del 
personaje se completa a través de las informaciones del narrador y los propios juicios del 
lector y su propia imaginación. A través del sistema valorativo, en realidad el narrador 
maneja al lector, la veracidad de la historia presentada es una ironía. Este juicio de valor se 
funda en algunas palabras clave: loco (Don Quijote) – majadero, bobo (Sancho Panza); y, 
en la segunda parte, Don Quijote se vuelve un loco-cuerdo, mientras Sancho, un tonto-
discreto, cualidades que surgen de las presencias. Estos juicios se repiten insistentemente 
tanto que se vuelven machacones; ésta y la presencia funcionan como dos espejos que 
proveen datos contradictorios. 

El contenido, la materia del libro que consiste en un juego de personajes, se narra 
con procedimientos que corresponden al juego. Se cuenta “jugando la historia de un 
juego.” [Torrente Ballester, 2004:82] Ángel del Río mencionaba la existencia de un 
equilibrio prestigiosamente mantenido por Cervantes entre oposiciones radicales como: 
ser-parecer, realidad-fantasía, locura-discreción, lo sublime-lo grotesco, drama-comedia. 
Este equilibrio parece ser la ley íntima de la obra. La crítica más reciente ha subrayado la 
interpretación de Sancho como portador de una nueva perspectiva y no como elemento de 
contraste de la idealidad. El juego dialéctico consta en poner de manifiesto los múltiples 
aspectos del problema debatido; no hay una conclusión y tampoco una certeza. Lo que 
hace Cervantes es “poetizar la radical incertidumbre de la existencia humana” [Burguera 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:53 UTC)
BDD-A26620 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Don Quijote, el héroe de nuestro pensamiento 
 

129 

Nadal, 2008:543]. El valor simbólico, alegórico del Quijote es indudable, pero está doblado 
siempre por la verdad humana que siempre conservan los personajes. 

Considerándolo todo, el problema es que Don Quijote es incapaz de comprender 
la realidad inmediata en la que vive, y que observa el mundo desde una perspectiva 
dislocada a través de su obsesión caballeresca. Esto es lo que explica su continuo fracaso. 
Y, como bien lo decía el escritor francés, Jean de la Bruyère, „la vida es una tragedia para 
los que sienten y una comedia para los que piensan.” 

 
 
 
BIBLIOGRAFÍA 
 

Burguera Nadal, Maria Luisa, 2008. Sobre la imposible certeza: reflexiones en torno a Cervantes, en El 
Quijote y el pensamiento teórico-literario. Actas del Congreso Internacional celebrado en Madrid los días 
del 20 al 24 de junio de 2005, Madrid, Consejo superior de Investigaciones Científicas. 

Castro, Américo, 1972. El pensamiento de Cervantes, Barcelona, Ed. Noguer. 
Cervantes, Miguel de, 2004. Don Quijote de la Mancha, Madrid, Santillana Ediciones Generales, S.L., 

Edición del IV Centenario, RAE. 
Fuentes, Carlos, 2006. Cervantes o la crítica de la lectura, Madrid, Editorial Centro de Estudios 

Cervantinos. 
Gonzalez Echevarria, Roberto, 2015. Cervantes’ Don Quixote, London, Yale University Press. 
Gonzalez Echevarria, Roberto, 2005. Love and the Law in Cervantes, London, Yale University Press. 
Maestro, Jesús, G., 2009. Crítica de los géneros literarios en el Quijote. Idea y concepto de «Género» en la 

investigación literaria, Vigo, Editorial Academia del Hispanismo. 
Morros Mestres, Bienvenido, 2005. Otra lectura del «Quijote». Don Quijote y el elogio de la castidad, Madrid, 

Ediciones Cátedra. 
Ortega y Gasset, José, 2001. Meditaciones del Quijote, Madrid, Alianza Editorial. 
Scham, Michael, 2014. Lector Ludens: The Representation of Games and Play in Cervantes, Toronto Buffalo 

London, University of Toronto Press. 
Torrente Ballester, Gonzalo, 2004. El Quijote como juego y otros trabajos críticos, Barcelona, Editorial 

Destino. 
Unamuno, Miguel de, 1986. Del sentimiento trágico de la vida en los hombres y en los pueblos, Madrid, 

Alianza Editorial, S.A., Madrid. 
Urdaneta, Amenodoro, 2005. Cervantes y la crítica, Caracas-Venezuela, Fundación Biblioteca 

Ayacucho. 
Vivar, Francisco, 2004. La Numancia de Cervantes y la memoria de un mito, Madrid, Editorial Biblioteca 

Nueva, S.L. 
 
Artículos: 

Close, Antony, 2005. La comicidad del primer Quijote y la aventura de los Galeotes (I,22) en Revista 
Estudios Públicos, n° 100, p. 115-130. 
 
Recursos web: 

Maestro, Jesús G., 2016. Lo teológico en el Quijote. Del silencio de Cervantes a la antesala del ateísmo, [on-
line], consultado el 28.05.2016, disponible en la dirección: http://jesus-g-
maestro.blogspot.ro. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:53 UTC)
BDD-A26620 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

