
MERIDIAN CRITIC No.2 (Volume 27) 2016 
 

 
 
 

Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: 
Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 

 
 
 

Hans Georg REINHARD 
Fern Universität Hagen, Deutschland 

 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: Thomas Mann praised Miguel de Cervantes and William Shakespeare as great 
heroes of world literature und honoured them in his work. Instead of a planned political 
statement against the National Socialists, he combined a partly fictional diary of his first 
cruise to America with essayistic comments on Cervantes’ Don Quijote. The retelling of the 
episode of the Morisco Ricote and the use of the term “eradication” (Ausmerzung) - not 
found in the highly praised translation by Tieck – allows us to think at the Holocaust of 
the Jews. Thus, Voyage with Don Quijote can be read as an early protest against the inhuman 
policies of the National Socialists in Germany. 
In the novel Doctor Faustus we find Shakespeare’s Love’s Labour’s Lost in the form of an 
opera composed by Adrian Leverkühn, Thomas Mann’s creative, but demonically inspired 
hero. The novel does not only represent here the tragic fate of the German nation, but it 
also reads Shakespeare’s work from a gender perspective, exploiting a “proto-history of 
feminist Shakespeare reception” (Elsaghe; Bronfen) and offering a clarification for Mann’s 
statement that “the Shakespeare-play lies at the “core”.” (Mann, 2002, 428) 
Keywords: Thomas Mann, Shakespeare, Love’s Labour’s Lost, Cervantes, Don Quijote, Jews, Na-
tional Socialism, Faust. 

 
 
Einleitung 
Thomas Mann kehrt nach der Machtergreifung des Nationalsozialismus von einer 

Auslandsreise nicht mehr nach Deutschland zurück. Seine im Februar 1933 gehaltene Rede 
über Leiden und Größe Richard Wagners haben zu offener Feindschaft gegenüber dem Dichter 
geführt und ihm seine Gefährdung in Deutschland klar vor Augen gestellt. Er hat offen 
Stellung gegen den Nationalsozialismus bezogen, sich gegen den Wagner-Protest gewandt 
und seinen Austritt aus der Berliner Akademie der Künste erklärt, ist allerdings zunächst 
noch so vorsichtig in seinen Äußerungen geblieben, dass die ersten beiden Bände seines 
Joseph-Romans und auch der Essay-Band Leiden und Größe der Meister in Deutschland 
erscheinen konnten. Die gesammelten Essays enthalten sowohl den kritisierten Wagner-
Vortrag wie auch den zuerst im Feuilleton der Neuen Züricher Zeitung 1934 erschienenen 
Beitrag Meerfahrt mit ‚Don Quijote‘: „Mann verkauft keine Zeile an den Nationalsozialismus.“ 
(Mehring, 2001, 195) Am 11.2.1934 hält er im Tagebuch fest: 

 
Diese Tagebuchaufzeichnungen, wieder aufgenommen in Arosa, in Tagen der 

Krankheit durch seelische Erregung und durch den Verlust der gewohnten Lebensbasis, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Hans Georg Reinhard 
 

22 

waren mir ein Trost und eine Hülfe seither, und gewiß werde ich sie fortführen. Ich liebe es, 
den fliegenden Tag nach seinem sinnlichen und andeutungsweise auch nach seinem geistigen 
Leben und Inhalt fest zu halten, weniger zur Erinnerung und zum Wiederlesen als im Sinn 
der Rechenschaft, Rekapitulation, Bewußthaltung und bindenden Überwachung....  
 
Schon am 5.4.1933 berichtet er im Tagebuch von einem „Gespräch über die 

Diktatur als Staatsform des 20. Jahrhunderts und die Belastung der Idee durch groben, 
weltbeleidigenden Unfug in Deutschland.“ Am 30.6.1933 kritisiert er den 
Nationalsozialismus ausführlicher: 

 
Das eigentliche Problem ist das der ‚Totalität‘, der Einheit von Staat und Kultur, 

wie sie jetzt durch ‚Gleichschaltung‘ erzwungen werden soll. Man trat für die Republik im 
Sinne einer Totalität ein, in der die Kultur dominierte, etwa wie das Civil über das Militär. 
Im Faschismus oder seiner deutsch-bolschewistischen Form ist es umgekehrt. 
 
Am 8.7.1934 kommt er schließlich zu einer klaren Ablehnung des „Hitlerismus“, 

der sein wahres Gesicht gezeigt hat: „als das Letzte an Niedrigkeit, entarteter Dummheit 
und blutiger Schmach“. 

 
Jetzt beabsichtigt er eine politische Auseinandersetzung mit dem 

Nationalsozialismus, er plant „über Deutschland zu schreiben, meine Seele zu retten“ (TB 
31.7.1934). Für den geplanten Essayband, der in Deutschland erscheinen soll, ist das 
jedoch wenig opportun, als Ausweg erscheint jetzt das ‚Feuilleton‘, die Meerfahrt mit ‚Don 
Quijote‘, das er vom 31.8. bis zum 11.10.1934 verfasst, und mit dem er den bewunderten 
Klassiker Miguel de Cervantes ehrt: „Der Gedanke ist mir angenehm, mir Bedenkzeit für 
das Politikum zu schaffen, indem ich erst das Feuilleton schreibe und dadurch den 
Novellenband komplettiere.“ (TB 30.8.1934) Thomas Mann bewundert an diesem 
Meisterwerk die „Mehrschichtigkeit der Charaktere“ (GW IX, 437), die verdeutlicht, „daß 
der Humor nicht nur ein Mittel ist, Unangenehmes oder Pessimistisches heiter zu 
präsentieren, sondern vor allem dazu dient, Realistisches zu unterschichten, um es derart 
zu überwinden.“ (Koopmann, 2001, 840). Thomas Mann setzt ein solches Scheitern, das 
seine Sympathie gewinnt, der finsteren Gewaltgläubigkeit der Nazischergen gegenüber: 

 
Die Geschichte ist die gemeine Wirklichkeit, für die man geboren, für die man 

tüchtig sein muß und in der Don Quijote’s unangepaßter Edelmut scheitert. Das ist 
gewinnend und lächerlich. Aber was wäre nun erst ein gegenidealistischer, ein finsterer und 
pessimistisch-gewaltgläubiger Don Quijote, ein Don Quijote der Brutalität, der dennoch 
eben ein Don Quijote bliebe? So weit haben Humor und Melancholie des Cervantes es 
nicht gebracht. (GW IX, 438f.) 
 
Wenn er später nach dem Tagebucheintrag vom 18. Mai 1943 als Emigrant in den 

USA mitten im Krieglove’s labour’s lost, eine Komödie Shakespeares liest, hat er zwar seine 
Joseph-Romane noch nicht abgeschlossen, den Plan eines Faust-Romans jedoch schon 
gefasst. Shakespeares Komödie wird das erste größere Werk werden, das der Komponist 
Adrian Leverkühn, der Held des Doktor Faustus, als Oper fertigstellen wird. Dem Eintrag 
der Lektüre im Tagebuch sind die Schilderungen der aktuellen Kriegsereignisse in Europa 
und Afrika vorausgegangen; ganz Europa befindet sich im Invasionsfieber, in Afrika 
werden 200.000 Gefangene gemacht. Abends folgt dann die Shakespeare-Lektüre. Wie 
ausgerechnet eine Komödie zum Musterbild des von Dämonie gekennzeichneten 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 
 

23 

Schreckensweges Deutschlands unter der Nazi-Diktatur werden kann, wird im Folgenden 
zu zeigen sein. Zunächst gilt es jedoch, die Schiffsreise als rite de passage zu kennzeichnen, 
als Fahrt ins Offene und Ungewisse, ins Ungeheure der Gefahren, die die Zukunft mit sich 
bringen wird.  

 
Meerfahrt mit Don Quijote 
Der fiktive Tagebuchschreiber, der seine Heimat verloren hat und sie in der 

Fiktion des großen Cervantes, in den „vier orangefarbenen Leinenbändchen des Don 
Quijote“ wieder zu finden sucht, hat keine Eile über den Lesestoff hinaus sein Reisegepäck 
auszupacken: „Wir haben ja neun bis zehn Tage vor uns, ehe wir bei den Gegenfüßlern 
aussteigen“ (GW IX, 427). Wie in Wagners Parsifal wird ihm der Raum zur Zeit, wenn sich 
der ungeheure Ozean vor dem Reisenden auftut, die Segnungen der Zivilisation ihn jedoch 
bis zuletzt vor dem Chaos des Untergangs bewahren, denn „der erstklassige Hotelbetrieb 
des Schiffes bleibt mitten im Weltuntergang aufrecht, diszipliniert bis ans Ende – es ist der 
zarte und hochachtungswerte Heroismus der menschlichen Zivilisation.“ (GW IX, 430) 
Immerhin reist er nicht im Schiff des fliegenden, sondern in einem „behäbige[n] Holländer“ 
(GW IX, 427) und kann sich Zeit lassen, in Ruhe „zunächst einmal in der Bar einen 
Wermut [zu] trinken“ (ebd.). Der Reisende entdeckt die Langsamkeit wieder, das nach 
Wagner eigentlich „deutsche“ Tempo des Andante, aber „es liegt reichliche Willkür in 
solchen Teilbeantwortungen der ewig offenen Frage Was ist deutsch?“ (ebd.). Inzwischen 
jagt Deutschland jedoch wie die anderen großen Nationen, die „im Grunde nichts anderes 
im Kopfe haben als Krieg“ (GW IX, 471), nach Aufrüstung und immer neuen Rekorden. 
Thomas Mann spricht von der „schütternde[n] Rekordsucht jener Kolosse, die in sechs 
oder gar vier Tagen die ungeheuren Weiten durchrasen, die vor uns liegen.“ (GW IX, 427) 
Da fühlt er sich dann doch den Holländern näher, der kleinen Nation der Langsamkeit, 
„dispensiert von heldischer Geschichtlichkeit“ (GW IX, 471).  

Die erste Tageseintragung schließt mit der Einführung des Don Quijote als 
Reiselektüre: „Der ‚Don Quijote‘ ist ein Weltbuch – für eine Weltreise ist das gerade das 
Rechte.“ (GW IX, 432) Mit diesem „Meer von Erzählung zu Rande [zu] kommen“ wird 
dem Reisenden „binnen zehn Tagen“ kaum gelingen, zumindest wird er den Roman „zu 
Ende“ führen können (ebd.): „Das historische Buch vom Anfang der Neuzeit wird neben 
die Reise des Exilierten gestellt, deren Bildsystem diese Neuzeit in Frage stellt, ihr Ende als 
möglich erscheinen läßt.“ (LEHNERT, 1991,159) Aus der bedrohlichen Realität flieht der 
reisende Erzähler in den „Deckstuhl, einer Transposition von Hans Castorps vorzüglichem 
Liegestuhl“ (GW IX, 434), um weiter im Don Quijote zu lesen: „Welch ein eigentümliches 
Monument! – seiner Zeit unterworfen im Geschmack, mehr als seine gegen diesen 
Geschmack gerichtete Satire es wahrhaben möchte, auch in der oft genug nichts als 
unterwürfigen und loyalen Gesinnung, und doch im Dichterisch-Empfindungsmäßigen 
frei, kritisch und menschheitlich über die Zeit hinausragend.“ (ebd.)  

Besonders entzückt ist der Erzähler, und dies entspricht durchaus der Position des 
Autors, von der Übersetzung Tiecks, die „[a]ufs schönste [...] dem großhumoristischen Stil 
des Werkes [dient], der mich wieder einmal verführen möchte, das Humoristische 
geradehin als das Wesenselement des Epischen anzusprechen, es als eins damit zu 
empfinden“ (GW IX, 434f.). Schon im ersten Band des Don Quijote übersetzt Tieck das 
spanische Wort hazaña (Heldentat) mit dem Fichteschen Begriff Thathandlung. Mit dieser 
„Thathandlung“ will sich Don Quijote „ewigen Namen und Ruhm auf dem ganzen 
Umkreise der entdeckten Erde [...] erwerben [...]: diese soll so beschaffen sein, daß ich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Hans Georg Reinhard 
 

24 

dadurch allem, was einen irrenden Ritter vollkommen und berühmt machen kann, die 
Krone aufsetzen will.“ (DQ I, 219) Fichte hat in seiner Grundlage der gesamten 
Wissenschaftslehrevon 1794 ein absolut erstes Prinzip bzw. einen Grundsatz festgelegt, der 
„diejenige Thathandlung ausdrücken [soll], die unter den empirischen Bestimmungen 
unseres Bewußtseins nicht vorkommt, noch vorkommen kann, sondern vielmehr allem 
Bewußtsein zum Grunde liegt, und allein es möglich macht.“ (Fichte, 1997, 65)  

Friedrich Schlegel hat die Wissenschaftslehre nach der Französischen Revolution und 
vor Goethes Wilhelm Meister in den Rang eines Jahrhundert-Ereignisses erhoben; 
Cervantes‘ Don Quijote ist der „unmögliche Roman“, der den Frühromantikern als Ideal 
wechselseitiger Spiegelungen vorschwebt: „Die Transzendentalpoesie Schlegels schreibt 
den Grundsatz von Fichtes Transzendentalphilosophie Ich = Ich zu einem unmöglichen 
Roman auseinander.“ (Hamacher, 1998, 219; Wilberg, 2016, 55) Nicht mit der Übernahme 
der Thathandlung, eines philosophischen Grundbegriffs des Deutschen Idealismus, die in 
den zeitgenössischen Rezensionen nicht erwähnt wird, die dem Reisenden der Meerfahrt 
jedoch durchaus aufgefallen ist (GW IX, 459), wohl aber mit seiner gesamten Übersetzung 
hat Tieck die Vorstellungen der Frühromantiker sehr gut getroffen, fehlte den bisherigen 
Übersetzungen doch das Poetische: „Don Quixote ist nicht nach den frühesten deutschen 
Uebersetzungen zu beurtheilen, wo die Poesie vernichtet, der organische Bau aufgehoben 
ist.“ (Schelling 1859, 679) Dem fiktiven Tagebuchschreiber der Meerfahrt wird besonders 
der Goethesche Ton gefallen haben, den Tieck angestrebt hat, wie er an August Wilhelm 
Schlegel am 23. Dezember 1797 schreibt: „Es ist schön, daß Sie die Prosa des Cervantes so 
fühlen wie ich, das hat mir auch Muth gemacht, denn es war immer mein Ideal, es 
Göthisch zu übersetzen, soviel ich kann.“ (Lüdeke, 1930, 37) Besonders die 
„Mehrschichtigkeit der Charaktere“, im zweiten Teil des Romans noch deutlicher 
herausgearbeitet, hat dem reisenden Erzähler imponiert: 

 
Don Quijote ist zwar ein Narr – die Ritterpuschel macht ihn dazu; aber die 

anachronistische Marotte ist auch die Quelle einer solchen wirklichen Noblesse, Reinheit, 
Adelsanmut, eines so gewinnenden und Achtung gebietenden Anstandes aller seiner 
Manieren, der körperlichen und geistigen, daß das Gelächter über seine ‚traurige‘, seine 
groteske Figur immer mit staunendem Respekt gemischt ist und niemand ihm begegnet, 
der sich nicht kopfschüttelnd zu dem kläglich-großartigen, in einem Punkte verdrehten, 
sonst aber untadelhaften Edelmann hingezogen fühlte. Der Geist ist es, in Gestalt eines 
Spleens, der ihn trägt und adelt, der seine sittliche Würde unberührt aus jeder Erniedrigung 
hervorgehen läßt: und daß Sancho Pansa, der Wanst, mit seinen Sprichwörtern, seinem 
Mutterwitz und bäuerlichen Menschenverstand, der gar nicht für die Prügel eintragende 
‚Idee‘ ist, sondern für den Schnappsack, dennoch Sinn hat für diesen Geist, daß er an 
seinem guten, absurden Herrn von Herzen hängt, [...] das ist wunderschön, es macht 
liebenswert auch ihn, erfüllt seine Figur mit Menschlichkeit und hebt sie aus der Sphäre 
bloßer Komik ins Innig-Humoristische. (GW IX, 437f.) 
 
Für den reisenden Leser ist „[d]as Abenteuer mit dem Löwen [...] unstreitig der 

Höhepunkt von Don Quijote’s ‚Tathandlungen‘ und im Ernst wohl der Höhepunkt des 
ganzen Romans – ein herrliches Kapitel, mit einem komischen Pathos, einer pathetischen 
Komik erzählt, die die echte Begeisterung des Dichters für das heroische Narrentum seines 
Helden verrät.“ (GW IX, 459) Unbeirrt von den Warnungen der vernünftigen Anderen 
besteht Don Quijote darauf, dass der Wärter die hungrigen Löwen aus dem Käfig lässt, um 
mit dem tapferen Ritter zu kämpfen. Er befürchtet, Rozinante könne „sich vor dem 
Anblicke der beiden Löwen entsetzen [...]. Er stieg deshalb vom Pferde, warf die Lanze 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 
 

25 

weg, nahm den Schild und zog sein Schwert, und so stellte er sich gelassen mit 
bewundernswürdiger Keckheit und tapferem Herzen vor den Karren, sich Gott von 
ganzer Seele und alsbald auch seiner Dame Dulcinea empfehlend.“ (DQ II, 107) Über 
seine Tollkühnheit ist der Erzähler um so erstaunter, als sich Don Quijote ihrer durchaus 
bewusst ist, denn er äußert später, nachdem der edle Löwe, „auf Possen und kühne 
Streiche nichts gebend“ (GW IX, 460), ihm den Allerwertesten zugekehrt und auf den 
Kampf verzichtet hat, der Kampf mit dem Löwen sei „eine ungeheure Tollkühnheit“ (DQ 
II, 110) gewesen. Der Reisende bewundert seine „moralische Intelligenz“ und stellt 
zusammenfassend fest: „Alles, was Don Quijote sagt, ist gut und vernünftig, aber alles, was 
er auf Grund davon tut, unsinnig, tollkühn und albern; und fast hat man den Eindruck, als 
ob der Dichter das als eine natürliche und unvermeidliche Antinomie des höheren 
moralischen Lebens hinstellen wollte.“ (GW IX, 460) Erniedrigung und Erhöhung 
zugleich erkennt der Erzähler in der Darstellung des Helden durch Cervantes, Begriffe 
christlicher Empfindsamkeit, die erkennen lassen, was das Christentum für die Welt des 
Humanen bedeutet (ebd.). Es folgt eine Philippika gegen „irgendeine Gruppe“ (die 
Nationalsozialisten), die diese christlich-jüdischen und/oder antiken 
„Grundvoraussetzungen unserer Sittlichkeit und Bildung“ (ebd.) verleugnet. Selbst 
Nietzsches Invektiven gegen das Christentum werden als „unnatürliche Exzentrizität“ 
(GW IX, 461) zurückgewiesen.  

Die „fesselnde“ Geschichte des Morisken Ricote, der gegen das 
Ausweisungsverbot verstößt und verkleidet in die spanische Heimat zurückkehrt, bietet 
nunmehr einen Anlass, mehr oder weniger direkt den Nationalsozialismus und seine 
Judenfeindlichkeit anzugreifen: „Statt das Motiv der Heimatliebe zu sentimentalisieren, läßt 
Cervantes das Opfer der Ausweisung diese selbst begründet und richtig erklären. Damit 
erkauft Cervantes sich die Freiheit, unter seiner autoritären Regierung dem Opfer ihrer 
Autorität Stimme zu verleihen.“ (Lehnert, 1991, 167) Wenn der Erzähler der Meerfahrt 
Cervantes Mitleid mit den „Ausgestoßenen“ attestiert und davon spricht, dass Spanien 
„nach ihrer Ausmerzung nicht reiner, sondern nur ärmer sein wird“ (GW IX, 467), dann 
wählt er Worte, die in der Tieckschen Übersetzung nicht auftauchen („Ausmerzung“) und 
gemahnt unmissverständlich an die erzwungene Emigration deutscher Juden, deren 
Ausmerzung die Politik der Nationalsozialisten gilt. Ricote, der sich auf seiner Flucht von 
Italien zunächst nach Deutschland gewandt und dort seinen Frieden gefunden hat, spricht 
von Deutschland als einem „gute[n], duldsame[n] Land, seine Einwohner sähen nicht auf 
‚Kleinigkeiten‘, jeder lebe da, wie es ihn gut dünke, und an den meisten Orten könne man 
mit aller Gewissensfreiheit leben.“ (ebd.) Die Heimat gelobt zu hören erfreut den Erzähler, 
wenn „die Worte schon alt [sind], die ihn [den Stolz] mir erweckten.“ (ebd.) Im Jahre 1934 
galten diese Werte in Deutschland jedenfalls nicht mehr viel.  

Bevor sich aus dem Morgennebel die „getürmte Gigantenstadt“ New York 
allmählich herauslöst und die Meerfahrt beendet, schildert der Erzähler einen Traum, in 
dem ihm Don Quijote als er selbst begegnet, „unter [...] buschigen Brauen graue, fast 
blinde Augen. Er nannte sich nicht den Ritter von den Löwen, sondern Zarathustra.“ (GW 
IX, 477) Don Quijote vergleicht der Erzähler im Traum mit Zarathustra; er erinnert sich 
schließlich gerührt daran, wie dieser edle Spanier „immer von sanfter Gemütsart und von 
liebenswürdigem Umgange“ war, „weshalb er nicht nur in seinem Hause, sondern auch 
von allen seinen Bekannten geliebt wurde“ (GW IX, 477).  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Hans Georg Reinhard 
 

26 

Love’s labour’s lost in Thomas Manns Doktor Faustus 
Als 70jähriger amerikanischer Staatsbürger hat Thomas Mann in seiner Rede 

Deutschland und die Deutschen an die „geheime Verbindung des deutschen Gemütes mit dem 
Dämonischen“ (GW XI, 1131) erinnert, denn „[w]o der Hochmut des Intellekts sich mit 
seelischer Altertümlichkeit und Gebundenheit gattet, da ist der Teufel.“ (ebd.) An die 
deutsche Faust-Figur zu denken mit ihrer Verschreibung der Seele an den Teufel, um 
weltliche Macht zu gewinnen, das erscheint ihm zu diesem Zeitpunkt naheliegend, „heute, 
wo Deutschland buchstäblich der Teufel holt“ (ebd.). In seinem Faust-Roman will er die 
Titelfigur im Gegensatz zur überlieferten Sage und Goethes Dichtung mit der Musik in 
Verbindung bringen, ist doch Musik nach Kierkegaard „berechnetste Ordnung und 
chaosträchtige Wider-Vernunft zugleich, [...] die passionierteste der Künste, abstrakt und 
mythisch.“ (ebd.) Soll diese Figur die deutsche Seele repräsentieren, so müsste sie sich mit 
der Musik auseinandersetzen, „denn abstrakt und mystisch, das heißt musikalisch, ist das 
Verhältnis des Deutschen zur Welt, – das Verhältnis eines dämonisch angehauchten 
Professors, ungeschickt und dabei von dem hochmütigen Bewußtsein bestimmt, der Welt 
an ‚Tiefe‘ überlegen zu sein.“ (GW XI, 1132) Den Hochmut des Intellekts kann man 
sowohl bei Adrian Leverkühn, dem Komponisten des Doktor Faustus, erkennen wie auch 
bei Thomas Mann selbst, identifiziert sich der Autor doch durchaus auch mit dem 
faschistischen Deutschland, unter dem er gelitten hat (Kurzke, 2001, 514): „Thomas 
Manns und Deutschlands Teufel sind eins. „Bruder Hitler“ heißt, Thomas Mann sucht nach 
dem Faschismus in sich selbst.“ (ebd., 515) Allerdings hat er zu diesem Zeitpunkt den 
eigenen Ästhetizismus schon überwunden und sich als politisch verantwortungsvoll 
erwiesen; insofern ist „[d]er Teufelspakt [...] eine vom Dichter selbst längst überwundene 
Versuchung, der erlegen zu sein er den Deutschen zuschreibt.“ (ebd.) Thomas Manns 
Doktor Faustus ist jedoch nicht nur ein Faust-, sondern auch ein Nietzsche-Roman, in den 
zahlreiche Details aus Nietzsches Leben eingearbeitet sind. Im Gegensatz zu Lukács (1984) 
sieht er jedoch in Nietzsche „nicht den Verkünder, sondern den Seismographen des 
heraufziehenden Faschismus [...]. Nietzsche ist das Paradigma für den tragischen 
Zusammenhang von Ästhetizismus und Barbarei, für die implizit bösen Folgen einer 
hochmütig-einsamen, abstrakt-apolitischen Geistigkeit.“ (KURZKE, 2010, 283). Im Roman 
wird aus Nietzsches Ecce homo zitiert; wie Nietzsche die eigene Berauschtheit beim 
Schreiben des Zarathustra beschrieben hat, so schildert der Teufel eine wahre Inspiration, 
die versprochene Gegenleistung für die Seele Leverkühns:  

 
Eine wahrhaft beglückende, entrückende, zweifellose und gläubige Inspiration, 

eine Inspiration, bei der es keine Wahl, kein Bessern und Basteln gibt, bei der alles als 
seliges Diktat empfunden wird, der Schritt stockt und stürzt, sublime Schauer den 
Heimgesuchten vom Scheitel bis zu den Fußspitzen überrieseln, ein Tränenstrom des 
Glücks ihm aus den Augen bricht, – die ist nicht mit Gott, der dem Verstande zuviel zu 
tun übrig läßt, die ist nur mit dem Teufel, dem wahren Herrn des Enthusiasmus möglich. 
(DF, 347)   
 
Wird Leverkühn eine Inspiration zugesagt, die eine solche berauscht-faschistische 

Vitalität wie in Nietzsches Zarathustra hervorbringt, dann liegt die Vermutung nahe, dass 
auch die in Doktor Faustus geschilderten Kompositionen Leverkühns einem solchen Rausch 
unterliegen. Ob das wirklich der Fall ist oder ob Theodor W. Adorno, der Berater Manns 
in musikalischen Fragen, hier mäßigend hat eingreifen können, wird zu klären sein. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 
 

27 

Die erste größere Komposition, die im Roman geschildert und von Leverkühn 
und Zeitblom diskutiert wird, ist die Vertonung von Shakespeares Love‘ Labour’s Lost als 
Oper, unmittelbar vor seiner Begegnung mit dem Teufel, aber kurze Zeit nach der 
Infektion durch die Hetaere Esmeralda. Shakespeare scheint hier entscheidend zu sein für 
den tiefen Fall Leverkühns, aber auch für seine dämonische Verbindung zum Nazismus, 
von dem man Shakespeare dann kaum noch trennscharf scheiden kann (Fernie, 2015, 3): 
„Aber das Schockierendean der Verknüpfung von Mann und Shakespeare in Manns 
Faustus besteht auch darin, dass Leverkühn seine dämonische Inspiration nicht von einem 
offensichtlich dämonischen Stück Shakespeares wie Macbeth oder King Lear ableitet, 
sondern vielmehr von seiner frühen barocken Komödie Love’s Labour’s Lost.“ (ebd.) 
Brilliant und erstaunlich ist für Fernie die Lesart Thomas Manns, der sich ironisch von der 
Ironie Shakespeares distanziert und eine Atmosphäre existentieller Herausforderung und 
ethischer Krise beschreibt. (Fernie, 2015, 5)  

Liest man zunächst Shakespeares Komödie als Spiel im Spiel (des Romans), so 
wird die thematische Nähe des Plots zum Roman deutlich, zumindest dann, wenn man 
einige Hauptlinien der Handlung vergleicht. In beiden Stücken geht es zunächst um den 
Verzicht auf Liebe mit der Aussicht auf den Preis der Inspiration (Doktor Faustus) bzw. der 
Erleuchtung im neoplatonischen Männer-Zirkel (Love’s Labour’s Lost). 
Dreiecksbeziehungen, Verwechslungen und unklar homo- oder heterophile Neigungen 
spielen in beiden Dichtungen eine Rolle, das Spiel mit künstlerischen Formen der Musik 
bzw. der Worte ist für beide von entscheidender Bedeutung. Am Ende der Komödie, die 
keine ist, stirbt bei Shakespeare der König und statt eines freiwilligen dreijährigen 
Verzichts auf den Kontakt mit Frauen durch die Männer wird ihnen selbst eine einjährige 
Kontaktsperre zu den erwählten Partnerinnen auferlegt. Im Roman Doktor Faustus 
berichtet der homodiegetische Erzähler, der für eine zumindest oberflächliche Einheit der 
polyphonen Komposition des Romans sorgt, vom Tod seines Helden Adrian Leverkühn. 
Elisabeth Bronfen erinnert daran, dass es in Shakespeares Stück die Frauen sind, die Zeit 
und Art der Rückkehr zur Normalität aus der realitätsfernen Flucht in Kunst(wort)spiele 
bestimmen (Bronfen, 2015, 247). Nicht nur die Töchter, sondern auch die Söhne 
unterliegen dem Gesetz der Väter: „Und auch sie müssen lernen, ihr Begehren nicht 
außerhalb der weltlichen Realität frei zu entfalten, sondern innerhalb der das Funktionieren 
der Gemeinschaft garantierenden symbolischen Gesetze.“ (Bronfen, 2000, 185f.) Dem 
Spötter Biron legt die wirkungsvoll agierende Rosaline auf, er solle „ein ganzes Jahr lang 
Tag für Tag / Mit sprachlos Leidenden und stöhnend Kranken / Verkehrn und sprechen; 
und Ihr Amt sol sein, / Mit allem Einsatz Ihres flinken Witzes / Den 
Schmerzgeschwächten Lächeln abzuringen.“ (LLL, V2, 225) 

Thomas Mann hat sich, wie die neuere Forschung gezeigt hat (Stürmer,2014) sehr 
genau an der Shakespeare-Biographie von Frank Harris orientiert und viele Einzelheiten 
seiner Deutung für seine Leverkühn-Figur übernommen. Im Roman wird im Kontext von 
Love’s Labour’s Lost sehr ausführlich die Beziehung zur Haetere Esmeralda behandelt, 
ebenso wie nach Harris auch Shakespeare in diesem Stück erstmals seine geliebte „dunkle 
Dame“ eingeführt hat (Stürmer, 2014, 172): 

 
Die ‚Verlorene Liebesmüh‘ wurde von Shakespeare zwecks einer Vorführung bei 

Hofe, während der Weihnachtsfeiertage im Jahre 1597, revidiert. Als sie im Jahre 1598 im 
Druck erschien, lautete ihr Titel: ‚Eine angenehme, launische Komödie, ‚Verlorene 
Liebesmüh‘ genannt, vorgeführt vor Dero Königl. Hoheit, Weihnachten vergangenen 
Jahres. Neu korrigiert und mit Ergänzungen versehen von W. Shakespeare.‘ In diesem 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Hans Georg Reinhard 
 

28 

revidierten Teil führte Shakespeare wieder seine dunkle Liebe ein, und auch diesmal 
seltsamerweise unter dem Namen von Rosaline. Er liebte anscheinend die bloße Musik 
dieses Namens. Biron ist eine Inkarnation Shakespeares selbst (Harris, 1928, 213). 
 
Adrian Leverkühn legt seinem Freund, dem Altphilologen Serenus Zeitblom sein 

Opernkonzept dar und äußert, „daß die ganze Musikentwicklung zu dem Wort-Ton-
Drama Wagners hinstrebe und ihr Ziel darin finde.“ (DF, 239) Der homodiegetische 
Erzähler, der das Libretto erarbeiten soll, kann dem Projekt zustimmen, denn „das, was er 
von weitem vorhatte, [war] so unwagnerisch wie möglich, der Natur-Dämonie und dem 
mythischen Pathos am allerfernsten [...]: eine Erneuerung der opera buffa im Geist 
künstlichster Persiflage und der Persiflage der Künstlichkeit“ (ebd.). Gegen den 
Widerstand Zeitbloms soll die Oper in englischer Sprache zur Aufführung kommen, denn 
Leverkühn zeigt eine starke „Abneigung gegen das Deutschtum“ (DF, 240) und den 
„altdeutschen Provinzialismus“ (ebd.) seiner Heimatstadt. Voller Begeisterung zitiert er 
von ihm besonders geliebte Verse des Stücks: 

 
Die Verzweiflung des witzigen Biron über seine eidbrüchige Verliebtheit in die 

mit den Pechkugeln statt der Augen im Kopf; sein Ächzen- und Beten-müssen um Eine, 
die „bei Gott, das Ding will tun, wär‘ Argus auch ihr Wächter und Eunuch“. Dann die 
Verurteilung eben dieses Biron dazu, ein Jahr seinen Zungenwitz am Lager stöhnender 
Kranker zu üben, und seinen Ausruf: „Es kann nicht sein! Scherz rührt die Seele nicht in 
Todespein.“ (DF, 239) 
 
Nur einmal spielt der Komponist seinem Freunde auf dem Klavier einen Auszug 

aus der Opernkomposition vor. Zeitblom ist von der musikalischen Qualität der Rede 
Biron beeindruckt, „der in seiner immer im Komischen, Grotesken sich haltenden und 
dennoch echten und tiefen Verzweiflung des Ritters über seine Verfallenheit an die 
verdächtige black beauty, in seiner wütend ausgelassenen Selbstverhöhnung [...] von ganz 
besonderer Skurrilität [war]“ (DF, 314). Leverkühn hat hier auch in technischer Hinsicht 
sein musikalisches Meisterwerk vorgelegt und seine Virtuosität kontrapunktischer 
Komposition bewiesen. (Hunold, 2015, 77) Ganz im Stil der Biographie von Frank Harris 
macht Serenus Zeitblom aber auch auf die „Kunstfehler“ Shakespeares aufmerksam, der 
als alter Dichter dem jungen Biron seine Kränkung unterschiebt. 

Wie kommt auch Rosaline dazu, auf den scharfzüngigen und durchaus fidelen 
Biron des Stückes ihre Weisheit anzuwenden:  

 
„Der Jugend Blut brennt nicht mit solcher Glut   
Als Ernst, einmal empört zur Sinnenwut“?  

 
Er ist ja jung und gar nicht „ernst“ und keineswegs die Person, die Anlaß zu der 

Betrachtung gegen könnte, wie kläglich es ist, wenn Weise zu Narren werden und all ihre 
Geisteskraft daransetzen, der Albernheit den Schein des Wertes zu verleihen. Biron fällt im 
Munde Rosalines und ihrer Freundinnen völlig aus der Rolle; er ist nicht Biron mehr, 
sondern Shakespeare in seinem unseligen Verhältnis zur dunklen Dame (DF, 315 f.).   

 
Hetaera Esmeralda ist die einzige Figur im Roman, auf die die Charakteristik der 

„dunklen Dame“ zutrifft, nur auf sie reagiert Leverkühn emotional sehr heftig, während 
seine Beziehung etwa zu Marie Godeau kühl bleibt und „seine Eheabsichten nicht wirklich 
überzeugend erscheinen“ lässt (Stürmer, 2014, 184). Nach Frank Harris verdankt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 
 

29 

Shakespeare der „Mary Fitton [der ‚dunklen Dame‘] den größten Teil seines Ruhmes. [...] 
Wie muß sie sein Blut vergiftet haben [...]!“ (Harris,1928, 222) Und auch Leverkühn 
verdankt „ebenfalls ‚den größten Teil seines Ruhmes‘ der  Begegnung mit der Hetaera 
Esmeralda, denn selbst angenommen, es hätte der Syphilis-Infektion nicht bedurft, um 
geniale Meisterwerke zu komponieren, so wählt er doch ihre Namenschiffre, um erstmals 
die Zwölftontechnik in sein Werk einzuführen und im Verlauf zur Meisterschaft 
auszubauen. [...] Noch auffallender ist die Metapher des vergifteten Blutes, die Harris hier 
benutzt. Was bei diesem noch metaphorisch gemeint ist, wird bei Leverkühn zur Realität, 
die im Teufelsgespräch gipfelt.“ (Stürmer, 2014, 186) Shakespeare wird von Harris als 
melancholischer Künstler dargestellt, der auf das Urteil der Menge keinen Wert legt, und in 
ähnlicher Weise hat auch Thomas Mann seinen ‚Helden‘ Adrian Leverkühn 
gekennzeichnet: „Hetaera Esmeralda [...] besiegelt Adrians Pakt mit dem Teufel und 
durchzieht, obwohl niemals eigentlich als Figur eingeführt, sowohl die Werke Leverkühns 
als auch den Roman, gleich dem gedanklichen Strukturkonzept von Harris‘ Mary Fitton als 
Schlüsselfigur in Shakespeares Leben und Werk.“ (ebd., 228) 

Um die bisherigen Ergebnisse zu Adrian Leverkühns Komposition einer Oper 
nach Shakespeares Love’s Labour’s Lost zusammenzufassen, ist es sinnvoll, nochmals auf die 
Fragen einzugehen, die in diesem Zusammenhang zum Vorliegen einer  „Gynophobie“ im 
Roman Thomas Manns bzw. in Shakespeares Komödie gestellt wurden (Elsaghe, 2015): 
„Das Shakespeare-Stück gehört zur „Sache“ (Mann, 2002, 428), aber um welche „Sache“ 
handelt es sich dabei und warum wird sie durch Anführungszeichen hervorgehoben? 
(Elsaghe, 2015, 466) In Harris‘ Shakespeare-Biographie hat Thomas Mann „ein bisexuelles 
Liebesdreieck von zwei Männern und einer Frau [gefunden], wie dasjenige, das sich in 
Leverkühns Werbung um Marie Godeau entfaltet.“ (ebd.) Entsprechende Markierungen 
durch Unterstreichung und Ausrufungszeichen am Rand finden sich in seinem 
Handexemplar der Biographie bei „den Passagen, in denen Harris die Wiederkehr dieses 
Motivs in den Sonetten und Komödien als Reflex eines biographischen Traumas“ (ebd.; 
Mann, 2002, 432). Brandes, auf den sich Thomas Mann ebenso gestützt hat wie auf Harris, 
sieht Biron „deutlich als Sprachrohr Shakespeares“ (Brandes, 1904, 2, 50). Rosaline ist „die 
dunkle Dame der zweiten Sonettenreihe“ (DF, 315), deren „vornehme Überlegenheit [...] 
des jungen, emanzipierten Weibes“ Brandes hervorhebt (Brandes, 1904, 2, 55) und 
Thomas Mann im Text markiert. Dass die Frauen in Shakespeares Stück von Anfang an 
den Männern überlegen sind, liegt vor  allem auch an ihrer sozialen Position und an dem 
Land, das sie vertreten. Im Personenregister findet sich zwar an erster Stelle der König von 
Navarra, sein Reich ist jedoch dem des von der Prinzessin von Frankreich vertretenen 
deutlich unterlegen. Das gilt auch für das jeweilige Gefolge,sogar für den Vertreter 
Spaniens, eines großen Landes, dessen Macht jedoch im Schwinden ist, „nachdem die 
spanische Armada vernichtend durch die Flotte einer unverheirateten Königin geschlagen 
wurde, wobei Mary Fitton [die ‚dunkle Dame‘] zum Gefolge dieser wahren Königin zählt.“ 
(Elsaghe, 2015, 468) So zählt auch der Spanier Don Adriano de Armado als Vertreter 
dieser Nation im Stück zu den Verlierern der Brautwerbung, „der sprechend den gleichen 
Vornamen wie Manns deutscher Komponist trägt und für den sein deutscher 
Namensvetter die Instrumentierung des Orchesters durch „ein zweites Paar Hörner“ (DF, 
317) erweitern wird.“ (Elsaghe, 2015, 468) Die Stadt München, in der Leverkühn seine 
Oper zu komponieren beginnt, ist kurz vor und erst recht nach dem Ausbruch des ersten 
Weltkrieges durch eine Labilisierung der gesellschaftlichen Ordnung gekennzeichnet, denn 
wie in Shakespeares Komödie kommt es auch in der Münchner Gesellschaft des Romans 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Hans Georg Reinhard 
 

30 

kaum zu Ehen und zur Zeugung männlicher Erben, stattdessen zum Überwiegen 
kränklicher Herren und starker, ökonomisch unabhängiger Frauen (ebd., 470).  

Wenn Leverkühn zu diesem Zeitpunkt und an diesem Ort eine Oper zu 
komponieren beginnt, die mit dem Tod eines Patriarchen und einer Auflösung der 
tradierten Ordnung endet und nur die Männer verlacht, wird er zu einem „Seismographen 
der Gesellschaft, die ihn zum Schreiben der Oper inspiriert hat.“ (ebd.) Für Elsaghe hat 
sich Leverkühn nie von seiner starken Mutterbindung lösen können, er wird während des 
gesamten Kompositionsprozesses der Oper von Mutterfiguren umsorgt und gerät durch 
die Identifikation mit dem Shakespeare-Stück und die Rückzugsorte, die er zur 
Komposition wählt, immer „tiefer in das Reich der Mütter“ (ebd.). Die Oper ist, wenn man 
den Hintergrund von Shakespeares Love’s Labour’s Lost berücksichtigt, „im Zeichen einer 
moribunden Monarchie geboren“ (Elsaghe, 2015, 473), im „München der späten 
Regentschaft“ (DF: 295), dessen Niedergang der junge Komponist hinter sich lässt, um 
Deutschland zu verlassen, alles Deutsche zu vermeiden und in der kleinen Stadt Palestrina 
nur Serenus Zeitblom als dem einzigen Deutschen zu begegnen. Der Widerstand gegen 
alles Deutsche bleibt bis zur Vollendung des Werkes groß, die Uraufführung erfolgt jedoch 
in Deutschland, in einer „deutschen Bearbeitung“ (DF, 382), explizit erst „nach 
Kriegsausbruch“ (ebd.), und zwar in der kleinen Stadt Kaiersaschern, modelliert nach der 
Stadt Lübeck, „zu dieser Zeit schon berühmt dafür, Thomas Manns und seiner väterlichen 
Vorfahren Geburtsstadt zu sein, seine Vaterstadt.“ (Elsaghe, 2015, 474) 

 
 
 
REFERENCES 
 

Blödorn, Andreas, and Marx, Friedhelm (eds.), 2015.Thomas Mann Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung, Stuttgart,  Metzler. 

Brandes, Georg, 1904.William Shakespeare, Teil 1-3, München, Albert Langen. 
Bronfen, Elisabeth, 2000. „Nachwort“,inVerlorene Liebesmühby William Shakespeare, München, 

Goldmann, 121-187. 
Bronfen, Elisabeth, 2015. „Afterword“, inThomas Mann and Shakespeare.Something Rich and Strange by 

Tobias Döring and Ewan Fernie (eds.),New York, Bloomsbury, 246-256. 
Cerf, Steven, 2005.„Thomas Mann und die englische Literatur“,inThomas-Mann-Handbuchby Helmut 

Koopmann (ed.),  3. Aufl., Frankfurt a.M., Fischer, 230-242. 
Cervantes Saavedra, Miguel de, 1984.Leben und Taten des scharfsinnigen Edlen Don Quixote von la 

Mancha,übersetzt von Ludwig Tieck, Bd. I-II, Berlin, Rütten und Loenig. (Sigle: DQ) 
Döring, Tobias, and Fernie, Ewan (eds.), 2015.Thomas Mann and Shakespeare.Something Rich and 

Strange, New York, Bloomsbury. 
Dollimore, Jonathan, 2015.“The Violence of Desire: Shakespeare, Nietzsche, Mann”, in Thomas 

Mann and Shakespeare. Something Rich and Strange by Tobias Döring and Ewan Fernie (eds.),  
New York, Bloomsbury, 23-46.  

Eckel, Winfried, 2015.Utmusicapoesis.Die Literatur der Moderne aus dem Geist der Musik. ein Beitrag zur 
Poetik der Figuration,München, Fink. 

Elsaghe, Yahya, 2015.“Gynophobia and Anti-republicanism in Thomas Mann’s Doctor Faustus”, in 
Neophilologus vol. 99, 465-475. 

Fernie, Ewan, 2015: “Introduction: Something Rich and Strange (with a Note on Mann’s Shake-
speare, by Tobias Döring)”, in Thomas Mann and Shakespeare. Something Rich and Strange by 
Tobias Döring and Ewan Fernie (eds.),  New York, Bloomsbury, 1-22.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Mit Shakespeare und Cervantes ins Exil: Thomas Mann liest “Don Quijote” und “Love’s Labour’s Lost” 
 

31 

Fichte, Johann Gottlieb, 1997. „Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre. Als Handschrift für 
seine Zuhörer“, in Schriften zur Wissenschaftslehre by Wilhelm G. Jacobs (ed.), Frankfurt a.M., 
Deutscher Klassiker Verlag. 

Gundolf, Friedrich, 1920.Shakespeare und der Deutsche Geist,Berlin, Georg Bondi. 
Hage, Volker, 1997. „Mit Don Quijote nach Amerika. Über Thomas Manns „Seitensprung“ 1934“, 

inThomas Mann Jahrbuch,  Bd. 10,  Frankfurt a.M.,  Klostermann, 53-65. 
Hamacher, Werner, 1998. „Der ausgesetzte Satz. Friedrich Schlegels poetologische Umsetzung von 

Fichtes absolutem Grundsatz“, in Entferntes Verstehen, Studien zu Philosophie und Literatur von 
Kant bis Celan, Frankfurt a.M., Suhrkamp, 195-234. 

Harris, Frank, 1928.Shakespeare der Mensch und seine tragische Lebensgeschichte,Berlin, S. Fischer. 
Henrich, Dieter, 1967. Fichtes ursprüngliche Einsicht, Frankfurt a.M., Klostermann. 
Honold, Alexander, 2015.“Masquerades of Love: Love’s Labour’s Lost and the Musical Development 

of Shakespeare’s Comedy in Mann’s Doktor Faustus”, inThomas Mann and Shakespeare. Some-
thing Rich and Strange, by Tobias Döring and Ewan Fernie (eds.):  New York, Bloomsbury, 
70-93. 

Koopmann, Helmut, 2005. „Doktor Faustus“,inThomas-Mann-Handbuchby Helmut Koopmann (ed.),  
3. Aufl., Frankfurt a.M., Fischer, 475-497. 

Koopmann, Helmut, 2005. „Humor und Ironie“, in In: Thomas-Mann-Handbuchby Helmut 
Koopmann (ed.),  3. Aufl., Frankfurt a.M., Fischer, 836-853. 

Kurzke, Hermann, 2002.Thomas Mann. Das Leben als Kunstwerk. Eine Biographie, 3. Aufl., Frankfurt 
a.M., Fischer. 

Kurzke, Hermann, 2010.Thomas Mann. Epoche – Werk – Wirkung, 4. Aufl., München, Beck. 
Lehnert, Herbert, 1991.„Das Chaos und die Zivilisation, das Exil und die Fiktion: Thomas Manns 

‚Meerfahrt mit Don Quijote‘“, inThomas Mann und seine Quellen. Festschrift für Hans Wysling by 
Eckhard Heftrich u. Helmut Koopmann (eds.), Frankfurt a.M., Klostermann, 152-172. 

Lüdeke, Henry (ed.), 1930. Ludwig Tieck und die Brüder Schlegel, Briefe mit Einleitung und Anmerkungen, 
Frankfurt a.M., Joseph Baer. 

Lukács, Georg, 1984.Die Zerstörung der Vernunft. Der Weg des Irrationalismus von Schelling bis 
Hitler,Berlin, Aufbau. 

Mann, Thomas, 1990.„Meerfahrt mit Don Quijote“, inGesammelte Werke, Bd. IX, Frankfurt a.M., 
Fischer, 427-477. 

Mann, Thomas, 2002. „Die Entstehung des Doktor Faustus. Roman eines Romans“, in Essays VI, 
Frankfurt a.M., Fischer, 409-581. 

Mann, Thomas, 2007. Doktor Faustus. Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkühn, erzählt von 
einem Freunde, herausgegeben und kommentiert von Ruprecht Wimmer unter Mitarbeit von 
Stephan Stachorski, Große kommentierte Frankfurter Ausgabe, Bd. 10.1/2, Frankfurt 
a.M., Fischer. (Sigle: DF) 

Mehring, Reinhard, 2001.Thomas Mann. Künstler und Philosoph, München, Fink. 
Richard, Lionel, 2006. „Thomas Mann confronté à la tradition de l’humanisme occidental”, inRevue 

de littérature comparéenr. 319, 319-333. 
Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph, 1859. Philosophie der Kunst, Stuttgart, J.G. Cotta. 
Shakespeare, William, 2000.Verlorene Liebesmüh.Gesamtausgabe Bd. 4,zweisprachige Ausgabe,neu übersetzt 

und mit Anmerkungen versehen von Frank Günther, Cadolzburg, ars vivendi 
Verlag.(Sigle: LLL) 

Stürmer, Franziska, 2014.„Leverkühn der Mensch und seine tragische Lebensgeschichte“. Thomas Manns 
Doktor Faustus und die Shakespeare-Biographie von Frank Harris, Würzburg, Königshausen und 
Neumann. 

Wilberg, Henrik S., 2016. “Translation as Subversion.Ludwig Tieck’s Don Quixote and the Poetic 
Logic of Jena Romanticism”, in Monatshefte, vol. 108, 42-68. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A26609 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

