
MERIDIAN CRITIC Nr.1 (Volume 26) 2016 
 

 
 
 

El maniquí: iconografía y código  
en el lenguaje escultórico del siglo XXI 

 
 
 

Pablo GARCÍA CALVENTE 
Escuela de Arte de Toledo, España 

 
____________________________________________________________ 
 
Abstract: The mannequin show window has evolved meteorically in a short period 
of time, renouncing to be a human replica to become a real “artistic creation”: an 
abstract entity, which consciously or unconsciously, contains almost enigmatic 
elements that configure it as a contemporary art piece that continually evolves in its 
conception, thus becoming one of the most developed sculptural elements since its 
creation until the last decades. Similarly, the mannequin is part of a wider reflection 
on modernity and the human condition, and maintains its enigmatic power on the 
already demonstrated ability to embody a fiction on the border of the imagined and 
the real. The most prominent artists of the twentieth century to today have recycling 
the mannequin, rebuilt and used it on stage, being elected to witness the dynamism 
and anxieties of modern ever changing world. 
Keywords: art, mannequin, sculpture, iconography. 

 
 
A lo largo de sus más de quinientos años de existencia, el maniquí ha sido la 

forma escultórica que más ostensiblemente ha representado la imagen que el hombre 
tiene de sí mismo. La biografía del maniquí está marcada por momentos en los que 
sus creadores se han afanado por alcanzar bien la verosimilitud bien la indiscutible 
expresión de lo misterioso o, al contrario, siguiendo la evolución general de las 
corrientes estéticas, por el rechazo del realismo. Objeto de diversas interpretaciones, el 
maniquí ha ocupado durante mucho tiempo la imaginación del hombre, desde el 
antiguo mito de Pigmalión hasta la fotografías contemporáneas de Cindy Sherman o 
Valérie Belin. Sus muchas interpretaciones constituyen una rica investigación 
psicológica de la auto-representación. Asimismo, el maniquí ha ocupado un papel 
protagonista sustancialmente dentro del trabajo diario de artistas, diseñadores de 
moda y escaparatistas. En el estudio del artista y del diseñador de moda, el maniquí ha 
servido para mostrar la configuración del cuerpo haciendo las veces de soporte ideal 
para el diseño de prendas, mientras que en los escaparates de las tiendas y de los 
grandes almacenes ha sabido comunicar con enorme eficacia el atractivo de la moda 
textil, transformando así a los transeúntes en consumidores. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Pablo GARCÍA CALVENTE 
 

 

336 

A parte de la fascinación que estas figuras ejercen en artistas y escritores, es 
importante recordar que, etimológicamente, la palabra maniquí procede del neerlandés 
“mannekeen”, que significa “hombre pequeño”. Será a partir del siglo XVII cuando, 
como atestiguan los diccionaros históricos, adquiera el significado de estatua articulada 
que imita al cuerpo humano, al servivio de pintores y escultores, principalmente, que 
venía a sustituir a los figurines de madera, de cera o de barro de los siglos XV y XVI. 
La función artística del maniquí articulado se consolida a lo largo del siglo XVIII, 
donde se conocerá como “maniquí de artista” para distinguirlo del maniquí de moda 
utilizado en las satrerías y en los talleres de confección.  En cuanto a los materiales de 
su fabricación, en su origen, la madera forma parte esencial de la composición del 
cuerpo del maniquí,  si bien, a partir de 1906 algunos diccionarios recogen referencias 
a maniquíes de artista hechos de cera, cartón o mimbre. A lo largo del siglo XIX el 
maniquí de fabricación francesa, articulado y embutido imitando la forma del cuerpo 
humano se impone en todo el mundo, si bien es verdad que el concepto de maniquí se 
ha manipulado en exceso, asignándole nuevos significados en multiples campos del 
saber y de la creación. Será precisamente la polisemia de esta palabra y su polivalencia 
temática lo que sigue seduciendo a los espiritus creativos de los artistas, que han 
sabido renovar continuamente la relación con su silencioso compañero convirtiendo 
una herramienta del atelier en un fetiche artístico [Munro 2014:4]. 

Aunque actualmente la noción de maniquí de artista se ciñe, por lo general, a 
la conocida figurita de madera producida en serie, dotada de articulaciones flexibles 
que permiten un cierto numero de poses, históricamente, a partir del siglo XVI, estos 
maniquíes se dividian en dos categorías: las pequeñas figuras con la que las que los 
artistas se ayudaban para preparar sus escenografías compositivas, y los modelos de 
tamaño natural, mas o menos articulados, que se usaban fundamentalmente para el 
estudio de los ropajes1. A partir del siglo XVIII numerosa documentación de distinta 
procedencia, fundamentalmente de carácter comercial, da fe no sólo de la demanda 
creciente de maniquíes capaces de reproducir lo más fielmente posible el cuerpo 
humano, sino también del enorme empeño de los fabricantes en la confección de 
productos de la más alta calidad, conviertiendo París en la capital del maniquí, una 
supremacía que a lo largo del siglo XVIII se va a extender asimismo a la fabricación 
de los maniquíes de confección y los maniquíes de escaparate. En ambos casos la 
intención es la de crear una replica lo más realista posible del cuerpo humano, por lo 
que ésta variará considerablemente según la época.  

El maniquí ha evolucinado mucho entre los siglos XVI y XX. En un principio 
nació instrumento de trabajo de sastres y de artistas, pero terminó por poblar los 
escaparates de las boutiques y de los grandes almacenes. Sus materiales y sus formas se 
han transformado literalmente: al principio era un simple busto de mimbre o de 
alambre y posteriormente se convirtió en un cuerpo entero, con cabeza de cera o de 

                                                      
1 Como no ha llegado ningún modelo de este tipo hasta nuestros días, podemos imaginar su aspecto y su composición por 
analogía con las efigies fabricadas con fines religiosos, o bien con las figuras de los autómatas, auténticas proezas mecánicas 
de los siglos XVI y XVII, que han llegado hasta nuestros días gracias al coleccionismo. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



El maniquí: iconografía y código en el lenguaje escultórico del siglo XXI 
 

 

337 

papel maché para terminar imitando a verdaderos hombres y mujeres de fibra de 
vidrio capaces de mantenerse en pie por sí mismos. A partir del año 1870 aparecen en 
los escaparates de toda Europa maniquíes de formas idealizadas. París era entonces el 
principal centro de producción. En 1896, Pierre Imans fundó una empresa que va a 
prosperar y a dominar el mercado con sus figuras de rostro de cera finamente 
diseñadas, con pelucas de cabello natural, con ojos de vidrio y miembros articulados, 
mientras que su competidor, Victor-Napoléon Siégel se dio a conocer por sus 
modelos de “piel de melocotón” con pestañas y cabello sedoso. 

Estos dos hombres aseguraron la preeminencia mundial de Francia en la 
producción de maniquíes y sus tiendas se convirtieron en atracciones turísticas. La 
mayoría de los maniquies fabricados en Francia se destinaban a la exportación, pero al 
final de los años veinte y principios de los treinta, los fabricantes franceses se 
enfrentaron a una fuerte competencia de los maniquies americanos, italianos y 
alemanes, estos últimos con fuertes rasgos arios [Thesander 1997:74]. Los maniquíes 
podían ser masculinos o femeninos, pero en los años treinta los primeros, jugaran un 
papel secundario en la industria de la moda y, sin duda, han interesado mucho menos 
a los artistas. Su perfeccionamiento está ligado al progreso técnico industrial y al 
crecimiento económico, pero el maniquí femenino encarnaba la imagen de la mujer 
moderna y ofrecía una visión adoctrinada de la sexualidad femenina. En el panorama 
teatral de las vanguardias europeas de los años veinte llama la atención la comedia 
Nostra Dea (1925) del escritor italiano Massimo Bontempelli, quien, fiel a su continua 
indagación literaria del universo femenino, pone en escena a una mujer-maniquí. La 
protagonista de la obra, Dea, no posee personalidad propia, sino que asume una 
distinta cada vez que cambia de vestido apropiándose con absoluta suficiencia de la 
personalidad que la ropa le transmite (mujer sentimental, dócil y pasiva con el vestido 
color “cuello-de-tórtola”, mujer dominante y agresiva con el traje de chaqueta rojo, 
mujer malvada con el vestido verde de serpiente, etc.). La fuerza de esta pieza de 
Bontempelli, de evidente inspiración pirandelliana, radica en llevar a la escena, de 
manera exagerada y grotesca, uno de los grandes temas de la contemporaneidad: el 
drama del aniquilamiento de la propia personalidad en aras de una identidad impuesta 
por el entorno y las convenciones sociales, especialmente dramático en las mujeres, 
obligadas a ser, como en este caso concreto, lo que imponga el caprichoso mundo de 
la moda. Anna, la asistente personal de la protagonista-marioneta, afirma en el acto 
primero en referencia a la cambiante e imprevisible personalidad de su “señora”: 

 
Muy sensible a los trajes que lleva. Si se pone uno de colores vivos, es viva y 
juvenil como hoy; si otro tímido, es tímida como ayer; cambia toda, toda: habla 
de otro modo: es otra. Un día la vestí de china y se puso a hablar en chino 
purísimo. Si le pusiese un vestido negro y un velo muy largo, se iría al 
cementerio, a sollozar sobre una tumba [Bontempelli 1942:25]. 

 
Así pues, en las décadas a caballo entre los siglos XIX y XX se rompe 

definitivamente el silencio del maniquí [Munro 2014:6], pues si el progreso 
tecnológico permite a los fabricantes de maniquíes alcanzar un enorme realismo, este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Pablo GARCÍA CALVENTE 
 

 

338 

artefacto logrará poner al descubierto su lado sombrío al erigirse en el topos que 
marca las diferencias entre la vida y la ausencia de vida o bien en la creación de dobles 
ficticios que, aunque físicamente se nos asemenjan, no será nada fácil, en cambio, 
controlar su moral y su comportamiento, reforzando así una cualidad pertubadora, 
que ha ejercido una gran atracción entre muchos y variados artistas, de Degas a 
Bellmer, sugiriendo o manifestando una atracción o una violencia sexual latente entre 
el artista masculino y el maniquí femenino, ese cuerpo al que se puede controlar, 
manipular y reconfigurar a placer. En otras obras la presencia del maniquí transforma 
radicalmente nuestras creencias sobre el realismo cuestionando no solo la naturaleza 
de la figura representada, sino la del arte mismo.  

En un proceso de selección que podríamos llamar natural, el maniquí de 
artista ha sido suplantado al final del siglo XIX por un pariente mejor adaptado al 
entorno urbano: el maniquí de escaparate. Si el primero tiene entre sus cometidos el 
de pasar desapercibido, el segundo está concebido para ser visto exhibiendo 
productos (ropa y accesorios de moda, fundamentalmente) de los que él es el 
estandarte publicitario. El maniquí de escaparate ha evolucionado en un breve arco de 
tiempo de manera meteórica, dejando de ser una réplica humana embutida (bastante 
parecido al maniquí de artista) para convertirse en una auténtica “creación artística”: 
un ente abstracto, depurado, que modela y moldea a la mujer moderna en sentido 
propio y figurado. Ya sea de modo consciente o inconsciente, este objeto encierra de 
manera casi enigmática, elementos que lo configuran como una pieza artística 
contemporánea que evoluciona en su concepción continuamente, convirtiéndose así 
en uno de los elementos escultóricos que más se han desarrollado desde su creación 
hasta las últimas décadas. Como cualquier otra expresión artística (o incluso de 
manera más fidedigna que otras), con el paso del tiempo el maniquí ha sabido 
adaptarse y reflejar el cambio o la evolución de los ideales de belleza y de las 
condiciones sociales de su entorno. El maniquí no sólo se ha convertido en una 
patrón de belleza a seguir, sino que también representa todo aquello que nos gustaría 
ser, cómo nos gustaría vivir y cuáles son nuestras aspiraciones sociales. 

En este sentido es importante recordar las palabras de Walter Benjamín 
contenidas en su ensayo La obra de arte en la época de su reproducción mecánica (1936), con 
las que defendía la idea (entonces en el contexto del desarrollo del cine y de la 
fotografía) que la reproducción se había convertido en la codición primordial de la 
obra de arte moderno. A medida que disminuía el “aura” y el “valor cultural” de la 
obra de arte, su valor de exposición crecía en un “cara a cara con las masas”: el objeto 
ya no era apreciado desde la contemplación, sino desde la asimilación por parte de un 
espectador moderno “distraído” [Benjamin 2010:53-55]. 

Por su función y su carácter reproductivo, el maniquí presenta algunos 
elementos propios de una obra de arte, tal como la concebía Walter Benjamin, 
elementos que serán cada vez más utilizados por los pintores, los fotógrafos y los 
cineastas de las primeras décadas del siglo XX. De esta manera, el maniquí de artista que 
había llegado incluso a aparecer en algunos cuadros del siglo XIX, fue reemplazado 
como catalizador de la creación por el “maniquí moderno”. Esta figura, concebida para 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



El maniquí: iconografía y código en el lenguaje escultórico del siglo XXI 
 

 

339 

ser vista, atesora su valor artístico en su doble condición de ser, a un mismo tiempo, una 
imitación de la forma humana y poseer, en cambio, unas cualidades específicas que la 
alejan de esta realidad para dotarla de una existencia autónoma. 

En una perspectiva histórica mas amplia, ese deseo de reproducir a la mujer y 
de exponerla a la mirada del consumidor no tiene nada de sorprendente hoy día. No 
ocurría así a finales del siglo XIX,  donde el maniquí de escaparate era identificado 
con la modernidad. Posteriormente, su condición desdoblada (de objeto y de fetiche) 
agudizará la imaginación de los creadores del siglo XX, especialmente de los 
surrealistas que alimentarán una fascinación sin límites por el maniquí (el “objet 
fantôme”, como lo definió Salvador Dalí) vacilante en la frontera entre la moda, el 
cuerpo y el deseo sexual. Del mismo modo que exploran el inconsciente mediante 
técnicas automáticas de dibujo y pintura, los surrealistas utilizarán el maniquí como 
una manera de poner de manifiesto la relevancia de los procesos modernos como la 
mecanización, la erotización y la mercantilización, debido sobre todo a la frenética 
capacidad de mutación del maniquí al pasar del realismo al surrealismo, de la mano de 
destacados creadores de la vanguardia.   

De la misma manera, el maniquí se inscribe en una reflexión más amplia 
sobre la modernidad y la condición humana, ya sea bajo la forma de manichino 
(maniquí de confección) extraño y sin expresión (ese hombre sin rostro) en la obra de 
Giorgio de Chirico, ya sea en las evocaciones satíticas de Sándor Bortnyik a través de 
la representación del hombre y de la mujer modernos en el “mejor de los mundos”. 
Constantemente nos encontramos con la necesidad del artista de destruir para crear. 
Este es el sentido de la obra impactante de Hans Bellmer, quien ha abierto “los ojos 
del público a nuevas realidades” [Webb-Short 1985:38] reconfigurando a la manera de 
un anagrama el elemento sexual del cuerpo femenino adolescente; o bien la 
performance perturbadora de Oskar Kokoschka, que mandó fabricar, pintó y luego 
decapitó una muñeca fetiche, hecha a la imagen de su ex amante, un objeto de deseo 
erótico que creó en un principio para adorarla y más tarde destruirla. 

A pesar de la plétora de efigies humanas que pueblan nuestra existencia 
contemporánea, el maniquí sigue siendo un objeto tan fascinante como perturbador. 
Su historia es mucho mas compleja de lo que parece y está lejos de llegar a su fin. 
Actualmente el maniquí sigue inspirando la creación de obras de arte entre las más 
iconoclastas y subversivas del siglo XXI, como es el caso, por ejemplo, del 
norteamericano Charles Ray con sus gigantescos maniquíes femeninos, o de los 
hermanos Chapman, que a través de la deformación monstruosa y sexual del maniquí 
infantil, exponen y acentúan, en un modo entre inquietante y repulsivo, su alteridad. 
De ahí esa aptitud indiscutible de los maniquíes para generar cierta inquietud, tanto 
por su proximidad a lo humano, como, muy especialmente, por su capacidad de 
representar metáforas de lo inhumano [San Martín 2003:46]. 

En 1969, Allen Jones desató la polémica con un conjunto de esculturas -un 
perchero, una mesa y una silla- en los que incorporaba modelos de fibra de vidrio de 
mujeres sumisas, de raza blanca, y con trajes de cuero diminutos, que presentó en 
1969 en una galería de Westminster. Para crear sus esculturas, el artista se alió con un 
escultor comercial, que trabajaba para el museo de cera Madame Tussauds mientras 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Pablo GARCÍA CALVENTE 
 

 

340 

que la lencería de cuero la aportó la misma empresa que suministraba los ceñidos 
trajes a la actriz Diana Rigg en la serie británica de Los vengadores. La primera vez que 
se exhibieron las esculturas, se desató una la ola de protestas, especialmente por parte 
de las feministas que denunciaron la cosificación de la mujer asegurarando que la obra 
de Jones convertía a las mujeres en un mueble, o en objetos en los que un hombre 
podía colgar un abrigo o dejar una cerveza2.  

Desde entonces la polémica no ha parado. En el Instituto de Arte 
Contemporáneo de Londres las obras fueron atacadas con el lanzamiento de bombas 
fétidas y de humo y años más tarde, en 1986, cuando Mujer como una butaca se presentó 
en la Tate, también fue agredida con pintura y restaurada posteriormente. Jones 
afirmó en su día que no se propuso nunca que su obra fuera ofensiva y que estaba 
protestando contra el sexismo y no deleitándose con él. Su principal objetivo, 
explicaba, era ser iconoclasta: “Mi idea era ofender los cánones del arte de la época”. 
En las entrevistas concedidas con motivo la retrospectiva que le ha dedicado este 
mismo año la Royal Academy of Arts de Londres Jones se ratifica en sus declaraciones de 
entonces afirmando: «Era lo último que pretendía. Mi trabajo fue visto como 
antifeminista, pero toda mi obra quería reflejar la liberación del cuerpo de la mujer 
(…) Estaba convirtiendo a la mujer en sujeto, no en objeto”.  

Vistas hoy, esas mujeres-mueble, cuya deuda con los muebles surrealistas de 
la exposición parisina de 1938 es evidente [Pedraza 1998:231]3, de  parecen armas de 
doble filo. Por un lado, no cabe duda de que Jones erotizó a féminas de anatomías 
exageradamente idealizadas, a las que relegó literalmente a la misma categoría que el 
mobiliario. Por el otro, parece claro que estaba edificando una agresiva metáfora sobre 
la opresión que la sociedad patriarcal ejercía sobre ellas, en una épova, los setenta, en 
la que pese a los primeros asomos de la liberación sexual, las mujeres seguían siendo 
aplastadas por el género dominante y obligadas a comportarse como silenciosos 
floreros4. Caminando por esa cuerda floja, Jones logró incomodar y lo sigue haciendo 
hoy, lo que convierte a su obra en relevante. De hecho, a pesar de lo que defiende el 
artista británico, Jones tampoco niega que, además de romper tendencias, el impulso 
sexual estaba ahí. Dice Jones que parte de la inspiración vino de ver a mujeres 
caminando por Londres en minifalda y pantalones ceñidos. 

Su obra no ha tenido sólo detractores. Grandes personalidades de la cultura 
del momento se vieron atraídos por los muebles-maniquí de Jones. Roman Polanski y 
Elton John compraron sus esculturas, al igual que el playboy Gunter Sachs, entonces 
marido de Brigitte Bardot. Los Beatles acudieron una vez a su estudio y, una década 

                                                      
2 Se habló incluso de “forniphilia”, una perversión sexual con la que se describe a quienes se excitan disponiendo a 
personas como si fueran muebles. La revista feminista Spare Rib llegó a sugerir que a Jones le aterrorizaban las 
mujeres y que tenía un "complejo de castración". 
3 Aunque la deuda salta a la vista, hay importantes diferencias entre ellos. Las piernas de los muebles de Adré 
Bréton o de Kurt Seligmann son elementos de un juego fetichista, provocador e irreverente, que apunta a la 
transgresión, mientras los maniquíes de Allen Jones son meros objetos, “globos, colorines, bombones” [Pedraza 
1998:231]. 
4 Véase Alex Vicente, “Las mujeres-mueble de Allen Jones, ¿sexismo o arte?, El País (30-XI-2014). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



El maniquí: iconografía y código en el lenguaje escultórico del siglo XXI 
 

 

341 

después, Johnny Rotten. Además, se sabe que el cineasta Stanley Kubrick, admirador 
de su obra, trató de que elaborara nuevas esculturas parasu película La naranja mecánica, 
pero Jones rechazó el trabajo. Aunque nunca fue tan famoso como sus 
contemporáneos (Hockney, Roy Lichtenstein o Andy Warhol), Jones estaba en la 
vanguardia del movimiento de arte pop británico [Jones, 1993]. 

Otro artista a tener en cuenta en este contexto es el escultor estadounidense 
Charles Ray, mundialmente conocido por sus enigmáticas esculturas que hace que el 
espectador se cuentione la percepción convencional del arte. La relación del artista 
Charlie Ray con los maniquíes empieza a dar sus frutos con Fall ’91 (1992), que 
suscitó cierto grado de atención internacional. Los maniquíes de Fall’91 rondan los 
dos metros y medio de altura y todos los elementos que lo componen han sido 
redimensionados a razón de un tercio de su longitud. Según imaginaba Ray, el 
espectador debería apreciar el maniquí en la distancia, sin ser capaz de distinguir ni los 
rasgos ni la escala, de modo que se apreciara como si tuviera un tamaño normal. Sin 
embargo, conforme el espectador se acercaba, se sentiría empequeñecer por 
momentos en comparación con esta estatua imponente y segura de sí  misma 
semejante a una amazona. Expuesta por primera vez durante la exposición “Helter 
Skelter: L.A. Art in the 1990s”, en el Museo de Arte Contemporáneo de Los Ángeles, 
Fall ’91 causó enorme sensación. Mientras se apresuraba por terminar su obra justo 
antes de la inauguración, Ray decidió en el último minuto instalarla en una espaciosa 
sala que ofreciera una amplia visualización. Más allá de su capacidad formal para 
manipular la escala y el espacio, la obra recordaba al espectador cómo era eso de 
sentirse de nuevo un niño al evocar a la vez la comodidad y el miedo que se 
experimenta en la infancia cuando se mira a los padres de heroicas proporciones 
(Schimmel 1998: 86). Para muchos espectadores, The Big Lady, como se la bautizó 
informalmente, se convirtió en el monumento de la relación maternal 
psicológicamente disfuncional. De hecho, Ray concibió originalmente una enorme 
figura masculina pero, como se aclaró posteriormente: “En un mes, consideré 
necesario que fuera mujer”. 

En Fall ’91, Ray hablaba de sus problemas de identidad, sexo y sexualidad, 
todos ellos en el centro de los movimientos feministas de los setenta y de los ochenta. 
Al igual que ha hecho con otros movimientos, Ray comenzó a introducirse en el difícil 
terreno del feminismo combinando la cultura popular con la industria de la moda 
mediante tres mujeres de proporciones heroicas, vestidas cada una por su lado: la Pink 
Lady, con ese glamour hollywoodiense desenvuelto; otra, embutida en un traje azul 
oscuro mucho más sutil y la tercera, decidida mujer neoyorquina trabajadora con un 
conjunto en blanco y negro. Le atraía la moda, porque de por sí era una potente 
metáfora de la identidad, algo que podía ser alterado, manipulado y usado para crear 
una intimidad falsa entre el sujeto y su observador [Phillips 1998:102].  

En 1992, Ray creó otro maniquí, Boy. Para realizar la obra, estiró los miembros 
de un muchacho adolescente hasta adecuarlos a los de su propia altura. Lo cierto es que 
originalmente deseaba vestir a este muchacho agigantado con un trajecito de marinero, 
sacando así sus propias memorias de cuando fue humillado públicamente durante un 
desfile de moda donde le obligaron a llevar ese mismo traje con seis años. Mientras Ray 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Pablo GARCÍA CALVENTE 
 

 

342 

se esforzaba por encontrar un traje que conmoviera al público por su figura, escogió al 
final un trajecito de bebé que alteró para que le sirviera a su obra, dando lugar a un 
apariencia que alternaba entre la propia de un bebé y la de un muchacho de las 
juventudes hitlerianas. Mediante Boy, transformó la experiencia de su propia juventud, 
incómoda y difícil, en un niño que irradia una cualidad poderosa y malvada.  

Los maniquíes que crean Jake y Dinos Chapman en las dos series tituladas 
Minderwertigkinder y Tinkerbellend, asocian el sentimiento de confusión que se siente 
cuando, inseguros de lo que es humano y no en las representaciones de finales del 
siglo XIX y principios del XX, se pasa súbitamente de la identificación a la alienación. 
Los Chapman trabajan esta fusión desplazando el centro de atención de esta calma 
colectiva hacia las relaciones desiguales entre los adultos y los niños, es decir, 
concentrando la atención en una categoría de seres humanos que considera natural (y 
al mismo tiempo deseable) controlar [Mengham 2014:225]. En esta producción se 
inscriben las obras con maniquíes que los hermanos Chapman realizaron a mediados 
de la década de los noventa. En caso todas ellas utilizan el maniquí-niña propio de 
tiendas de ropa, de superficies pulidas, de gran realismo corporal y de estética kitsch. 
Todas estas figuras apareden totalmente desnudas, aunque calzadas con zapatillas 
deportivas Nike. En muchos casos están unidas entre sí formando parejas de siamesas 
o bien en grupo de tres o más maniquíes. Lo más llamativo de estas obras es que 
aparecen órganos sexuales, penes o vaginas, en los lugares más inverosímiles, en la 
nariz, boca o en el punto de unión de las parejas de siamesas. Son como alucinaciones 
zafias nacidas de un ménage è trois demoniaco entre la perversión, la fantasía y la ciencia 
[Fogle, 1996; Crego, 2007:137]. 

Su figura de Tinkerbell (el hada Clochette del famoso relato de James 
Matthew Barrie, muy popular en la cultura británica) se pregunta por nuestras 
intenciones hacia los niños desde un doble punto de vista absolutamente 
contradictorio: por un lado, la idealización de la infancia en nuestra cultura a través de 
un personaje célebre de los cuentos infantiles y, por otro, las formas inadmisibles de 
agresión que se ejercen sobre los niños, al representar el personaje alterado su rostro 
en el que los artistas han colocado un pene en el lugar de la nariz. 

El adoctrinamiento progresivo de los niños con la complicidad de autoridades 
como la iglesia y el estado tiene como finalidad modelar los deseos de egoísmo que 
caracterizan a los niños, pero esta inculcación de códigos morales tiene por efecto una 
vuelta a los canales que privilegian la agresión y la avidez de los adultos sobre ellos. 
Para los Chapman, la imaginación de los jovenes constituye un recurso con la que el 
arte debe emparentarse para distinguir entre los deseos que hablan de ellos mismos y 
los que responden al lenguage de la moralidad convencional. En gran parte de sus 
obras, han recurrido a métodos y a modos de expresión juveniles, cuyas imágenes 
ellos utilizan para desnaturalizarlas o directamente borrarlas. 

En los maniquíes de Minderwertigkinder y Tinkerbellend esta desnaturalización 
está tomada al pie de la letra. Si el pene que reemplaza la pequeña nariz del rostro del 
hada Clochette parece alterar el personaje original de la obra de Barrie es directamente 
proporcional a la conducta escandalosa del hada misma que no se detiene ante nada 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



El maniquí: iconografía y código en el lenguaje escultórico del siglo XXI 
 

 

343 

con tal de satisfacer sus deseos. Pero el simbolismo tiene otra proyección en esta 
figura infantil, es decir, el presupuesto adulto de que es posible moldear o modelar a 
los niños a la manera que se hace con los maniquies para que se atengan a lo que se 
espera de ellos. El hecho de que la mezcla obtenida parezca una especie de sex-toy 
testimonia la voluntad de los Chapman de establecer una correlación entre los deseos 
mas oscuros y la obscenidad de querer someter a los niños a ciertos estereotipos. 

Elaborada durante más de una década (entre 2002 y 2013), la serie 
Minderwertigkinder es mucho mas impactante, pues su humor negro se ve reforzado por 
el uso de esvásticas, que crean una confrontación entre la evocación de máscaras 
cómicas y el recuerdo histórico de las perversas experiencias médicas llevadas a cabo 
por los nazis. El desequilibrio extremo de registros está calculado para evitar que 
reaccionemos de manera ligera ante estas esculturas, verdaderos avatares de  escolares 
occidentales normales. Producidas en serie, ataviadas con despeinadas pelucas, estas 
figuras muestran claramente que la aculturación es sinónimo de “anonimización”, 
hasta el punto de que un personaje puede ser substituido fácilmente por otro si no 
fuera por las desfiguraciones que los distinguen. La aparición de elementos propios de 
la morfología animal en sus caras y bajo la piel nos produce la impresión de descubrir 
una naturaleza subyacente: bajo la superficie anodina del púber se esconde una forma 
de ferocidad y esos rasgos que distinguen un niño de otro están determinados por su 
instinto de supervivencia [Mengham 2014:225].  

Rígidos e inanimados, congelados en idéntica  actitud, esos maniquíes no dan 
la impresión de tener algo que decir. Si nos impactan no es porque hacen pensar en 
mutilaciones, sino porque desafían el principio de la domesticación a través de la vida 
familiar y la educación, que someten al niño a convenciones y a ideologías. Para los 
Chapman, esta domesticación que anula la autenticidad del niño exige una reacción 
brutal. No se trata de realismo: el maniquí, con todo lo que tiene de artificial, se 
convierte en el mejor medio de expresar la fuerza y la ambigüedad del niño en estado 
puro [Mengham 2014:226]. 

El maniquí bajo un doble rostro, fantasmático y comercial, mantiene su 
enigmático poder en la demostrada capacidad de encarnar una ficción en la frontera 
de lo imaginado y lo real. Los artistas lo han reciclado, reconstruido y puesto en 
escena para provocar visiones pertubadoras que, por lo general, la sociedad rechaza. 
El maniquí no tiene ojos para ver, pero, gracias a los artistas, se convertirá en testigo 
del dinamismo y de las angustias de un mundo moderno en evolución. Y ahí reside 
precisamente el secreto de su fascinación y de su verdadero poder. 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava



Pablo GARCÍA CALVENTE 
 

 

344 

BIBLIOGRAFÍA 
 

Baudillard, Jean, 2005. Cultura y simulacro. Barcelona: Kairós. 
Benjamin, Walter, 2010. La obra de arte en la época de de su reproducción mecánica. Madrid: Casimiro. 
Bontempelli, Massimo, 1942. Nuestra Diosa. Madrid-Barcelona: Ediciones de la Gacela. 
Crego, Charo, 2007. Perversa y utópica. La muñeca, el maniquí, el robot en el arte del siglo XX. Madrid: 

Abada Editores. 
Fogle, Douglas, 1996. “A Scatological Aesthetics for the Tired of Seeing”, en Chapmanworld, 

Londres: ICA Publications. 
Foster, Hal, 2008. Dioses prostéticos. Madrid: Akal. 
Jones, Allen, 1993. Allen Jones. Londres: Academy Editions. 
Mecham, Rod, 2014. “From Modernism to the Chapman Brothers: Mannequins and the Ages 

of Man”, en MUNRO, Jane, Silent Partners. Artist and Mannequin from function to fetish. 
Cambridge: The Fitzwilliam Museum, 223-226. 

Munro, Jane, 2014. Silent Partners. Artist and Mannequin from function to fetish. Cambridge, The 
Fitzwilliam Museum. 

Pedraza, A., 1998. Pilar, Máquinas de amar. Secretos del cuerpo artificial. Madrid: Valdemar. 
Philips, Lisa, 1998. “Charles Ray: Castaway”, en RAY, Charles, Catálogo Exposición. Los 

Angeles: Museum of Contemporary Art, 93-104. 
San Martín, Javier, 2003. “Negro”, en Valérie Belin, Exposición / [textuak = textos Hasier 

Etxeberria, Francisco Javier San Martín], Donostia-San Sebastián: Gipuzkoako Foru 
Aldundia = Diputación Foral de Gipuzkoa, 36-49. 

Shimmel, Paul, 1998. “Beside one’s self”, en RAY, Charles, Catálogo Exposición. Los Angeles: 
Museum of Contemporary Art, pp. 59-90. 

Schwartz, Hillel, 1998. La cultura de la copia. Parecidos sorprendentes, facsímiles insólitos. Madrid: 
Cátedra. 

Thesander, Marianne, 1997. The Feminine Ideal. London: Reaktion Books. 
Vicente, Alex, 2014. “Las mujeres-mueble de Allen Jones, ¿sexismo o arte?, El País (30-XI-

2014). 
Webb, Peter; Short, Robert, 1985. Hans Bellmer. Londres: Quartet Books. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:58 UTC)
BDD-A26597 © 2016 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

