LA COMEDIE FRANCAISE AU XVIIE SIECLE

Bianca lleana Nedeea Geman

Assist., PhD., Tehnical University of Bucharest

Abstract: Theatre in 17" century France was defined by rules. Rules of society, rules of structure, rules of
language, character behaviour and story. It seems odd that in a period of such growth and change, there
was also a lot of control placed on creativity. France was not as culturally advanced as other European
countries at the beginning of the century because of civil war. Early century influences came from lItaly.
Italian commedia companies were popular and often toured — Moliere himself is heavily influenced by
commedia dell'arte.

Keywords: comedy, role, piece, protagonist, theater

Le XVII® siécle est incontestablement une des grandes périodes théatrales en France. Ce
genre en plus d’étre une représentation comique, un évenement artistique et littéraire est un
prolongement de ceux de la cour ou des salons; c’est un véritable rite social. Aucun genre ne
dépend davantage de la réalité sociale contemporaine.

Les troupes itinérantes se multiplient, tandis que, progressivement, s’ouvrent des salles
permanentes a Paris et que les particuliers fortunés prennent I’habitude de donner des
représentations privées sur leur propre scéne. Dans ces conditions, on assiste a I’éclosion de
nombreux auteurs dramatiques qui trouvent facilement des protecteurs ou se mettent au service
des compagnies d’acteurs, dont ils regoivent rétribution en échange de leur production; aussi les
piéces représentées et publiées se multiplient-elles.

A cette époque, I’ambition de ceux qui écrivent une comédie est d’abord de faire une piéce
de théatre, c’est-a-dire une ceuvre d’art, construite, la comédie classique étant toujours, au départ,
une comédie d’intrigue. En méme temps ils cherchent a faire un divertissement, qui séduise par le
charme d’une aventure plaisamment présentée et par la vie de ses personnages.

La comédie avant Moliére est illustrée par des auteurs comme Du Ryer, Mairet, Rotrou,
Scudéry, Quinault, Montfleury, mais il va de soi que la premicre moitié¢ du siecle est marquée par
les comédies de Corneille. En écrivant sa premicre piece, Mélite, Corneille s’est toujours vanté
d’avoir remis en honneur la comédie. En imaginant des personnages contemporains, de condition
moyenne, mélés a des intrigues d’amour et de mariage, le genre que Corneille inaugure, répond
aux plus anciennes définitions de la comédie.

Les huit comédies de Corneille ont en commun de rejeter les outrances et les schématismes
de la farce ou de la «commedia dell’arte», mais elles se rattachent trés étroitement au genre
pastoral. Par ailleurs, Mélite, La Veuve, La Galerie du palais, La Suivante et La Place royale
reprennent le schéma des amours contrariés et décalés de la pastorale. Dans toutes ces pieces le
comique de langage est presque totalement absent et la véritable dimension du comique est assurée
par les situations, par le caractére imaginaire de 1’obstacle, facilement franchissable, puisqu’il
releve du caprice féminin, par le dénouement heureux issu de I’'union du couple (Voltz 1964: 56).

366

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



La comédie de moeurs n’est pas, en dehors de Corneille, totalement ignorée. Corneille
semble avoir donné I’idée de sa piéce a Du Ryer lorsque celui-ci écrit Les Vendanges de Suresnes
(1633). C’est, comme Meélite, une pastorale transposée dans I’époque contemporaine. Une piece
délibérément gaillarde, dans le goiit des contes italiens, sont les Galanteries du duc d’Ossone de
Mairet. Son ton amoral et le comique certain du dialogue entre les personnages en font une piece
presque unique en son temps.

C’est encore Corneille qui a donné, dans le genre de la comédie romanesque, I’ceuvre la
plus heureuse et la plus étonnante avec L lllusion comique (1635). Il y introduit tous les thémes
traditionnels de la comédie italienne et de la tragi-comédie romanesque auxquels, avec beaucoup
de verve et d’invention verbale, il donne un relief et une vie uniques dans le répertoire de I’époque.
I1 vise a faire naitre chez le spectateur, par la succession d’épisodes de ton différent, toute une
gamme de réactions diverses, qui vont du rire le plus franc a I’émotion et a la peur; il vise surtout
a faire naitre le plaisir théatral d’une surprise sans cesse renouvelée, dii au développement
fantaisiste de 1’action, et capable de maintenir 1’esprit en éveil comme devant un jeu séduisant.

Le maintien de la tradition latine et italienne est le mérite principal de Rotrou. 11 s’illustre
par de nombreuses adaptations de Plaute, qu’il considérait le «génie de la comédie. Il écrivit aussi
quelques comédies originales imitées des auteurs italiens du XVI®siecle, dont la plus intéressante
reste La Sceur (1647).

Une place a part dans I’histoire de la comédie a I’espagnole, est occupée par Scarron, le
grand spécialiste du burlesque, réaction contre I’idéalisme un peu extravagant, que représentaient
les pastorales et les romans. Jodelet ou le maitre valet, ou le double déguisement du maitre en valet
et du valet en maitre, produit une série de quiproquos, c’est sa premicre piéce. Dans le théatre
espagnol, Scarron découvre un autre genre de comique: la peinture d’un personnage grotesque.
Tel est Dom Japhet d’Arménie, ancien fou de Charles-Quint qui devient fou réellement et se fait
berner dans toutes sortes d’aventures bouffonnes. A travers son personnage, Scarron vise la satire
ou la parodie des mceurs et du langage d’une certaine galanterie affectée.

Italienne ou espagnole, de Rotrou ou de Scarron, la comédie d’intrigue qui triomphe en
1650 a Paris, définit ce qu’on appelle biento6t la grande comédie.

Thomas Corneille va prolonger la vogue de la comédie espagnole et romanesque avec Le
Baron d’Albikrak (1667) ou L Inconnu (1675).

Montfleury, proche de la farce par I’inspiration, va donner pendant dix ans une quinzaine
de comédies ou se déploie un sens réel des situations et du mouvement. Il aime les situations
«équivoquesy, les travestis, les mots a double entente. Le Mari sans femme (1663) et La Femme
juge et partie (1669) sont les plus intéressantes de ses picces.

Si Moliere a d’illustres devanciers, il a également un grand contemporain dans la personne
de Racine qui dans son unique comédie, Les Plaideurs, inspirée du monde de la chicane, confirme
ce qu’il annonce dans la préface: «le but de la comédie est de faire rire».

Qu’il s’agisse de Scarron ou de Corneille et de Racine, en tant qu’auteurs de comédies, la
conclusion qui s’en dégage, c’est que la régle commune et fondamentale est celle de plaire, le
méme impératif stimulera Moliére le long de toute sa création.

Moliere, pseudonyme de Jean-Baptiste Poquelin, est I’'un de grands mythes nationaux
francais. Aux yeux du monde entier, il donne un visage a la fois souriant et grave a ce qu’il est
convenu d’appeler «I’esprit francais». Analyser ce mythe, signifie retrouver les raisons objectives
de sa genese: une carricre entierement vouée au théatre par le triple lien de la représentation, de la
direction de troupe et de la création littéraire; une ceuvre qui non seulement constitue 1’acte de
naissance de la «grande comédie», mais se hausse jusqu’a contester la norme sur laquelle celle-Ci

367

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



se fonde pour déboucher sur une forme inédite du spectacle total; I’invention enfin d’un langage
dramatique qui, plus que jamais renouvelle aujourd’hui la preuve de son efficacité.

Moliére a da sa carriére a un certain nombre de rencontres. La premicre est celle des
comédiens avec lesquels il part en province, les Bejart, que bient6t il dirige et pour lesquels il se
met a composer. Sa triple fonction d’auteur-acteur-directeur, unique dans 1’histoire de la comédie,
lui permet d’écrire en pleine connaissance des exigences du théatre.

La seconde rencontre, la plus déterminante peut-€tre pour I’ceuvre de Moliére, est celle des
Italiens de la troupe du Roi. Moliére, en effet, pendant toute sa carriére parisienne, partage la salle
ou il joue avec une troupe d’acteurs italiens qui, installés a Paris, donnent des spectacles de
«commedia dell’arte». Il semble bien que leur style de jeu, et notamment celui de leur chef,
Scaramouche, ait fortement influencé celui de Moliére.

Enfin, il ne faut pas oublier la protection de Louis XIV®, qui permit a Moliére de s’exprimer
avec une suffisante liberté.

Ainsi Moliére se trouve au centre d’une série de convergences, et notamment a la rencontre
des influences frangaises (conception d’un théatre littéraire et régulier) et italiennes (jeu stylisé,
conception des personnages comme types). Mais ce qui éclate le plus, c’est son originalité:
«Moliere refuse la tradition du divertissement comique et ses ambitions font de son ceuvre une
ceuvre révolutionnaire» (Voltz 1964: 66).

D’abord contre les exigences intellectuelles de la grande comédie congue comme une piece
bien faite, I’ceuvre de Moli¢re marque un retour aux procédés de la farce, c’est-a-dire a toute une
série d’effets stylisés (symétries, répétitions, grossissement comique, mécanisation) d’une force
comique éprouvée.

Contre les formes romanesques de la comédie d’intrigue, 1’ceuvre de Moliére s’appuie sur
un recours a la satire directe des meeurs contemporaines.

Contre la conception de la comédie comme un divertissement, Moliere introduit la pratique
d’un théatre engagé sur le plan de la morale et de la religion.

Par toutes ces ambitions, le désir de Moliere était de faire de la comédie, un genre nettement
défini. La comédie devient une forme d’art ayant un style propre, une matiere originale. Son but,
le rire, étant une arme aux mains d’un satirique engagé dans un combat moral.

Moliere a commenceé par écrire des farces. Il a su donner ses lettres de noblesse a un genre
issu du Moyen Age qui s’était progressivement dévalorisé, et qui était considéré par les théoriciens
comme d’inspiration trop basse pour étre retenu.

Se refusant a la finesse littéraire, I’écriture en est avant tout scénique et repose sur un
ensemble de stéréotypes. Le theme est presque toujours le méme, s’appuyant sur les difficultés du
mariage et sur les conséquences de I’infidélité. Les personnages sont typés, ce qui donne naissance
a un comique d’habillement, de comportement, de mimique. Enfin, I’expression elle-méme est
source de rire: il vient des jeux de mots, des onomatopées.

Les deux premiéres piéces de Moliere, La Jalousie du Barbouillé et Le Médecin volant,
sont des farces dont le comique direct et franc cherche d’abord a provoquer le rire. Par exemple
dans La Jalousie du Barbouillé, le personnage du Barbouillé, dés le début de la picce révéle le
théme convenu: «J’ai une femme qui me fait enrager: au lieu de me donner du soulagement et de
faire les choses a mon souhait, elle me fait donner au diable vingt fois le jour; au lieu de se tenir a
la maison, elle aime la promenade, la bonne cheére, et fréquente je ne sais quelle sorte de gens»
(Moliére 1979: 6).

368

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



En méme temps, Moli¢re emprunte a la farce son style de jeu, celui-ci repose sur la notion
du type, qu’un méme acteur incarne d’une représentation a 1’autre sous le méme costume et le
méme nom.

Le Zanni, valet inventif et sans scrupules de la «Commedia dell’arte», donne naissance a
Mascarille, personnage rencontré tour & tour, dans L Etourdi, Le Dépit amoureux (1656) et les
Précieuses ridicules (1659). Valet «fourbissime», habile en inventions, méne 1’intrigue au rythme
de son étourdissante vitalité. Le service de ses maitres lui est prétexte a montrer ses multiples
talents. Vaniteux, susceptible, mais plein d’humeur et d’entrain, c’est un personnage merveilleux
de gaieté et de pittoresque. Dans 1’Etourdi, il cherche & ravir une jeune esclave dont son maitre est
¢épris. Il se meut avec une admirable virtuosité dans 1I’imbroglio de I’intrigue. Interprété par
Moliére, le role de Mascarille eut un énorme succes a la premiére représentation.

Dans le Dépit amoureux, Mascarille, serviteur de Valére, se fait surtout remarquer par sa
couardise bavarde, ses plaintes emphatiques, son servilisme impertinent.

Ainsi Moliére par la structure de ses piéces comme par son jeu stylis¢ et la création d’un
type continu, reprend 1’héritage de la farce populaire. Pourtant, son imitation trés consciente choisit
toujours en fonction d’un critére constant: le naturel. La notion de naturel ne s’applique pas au jeu
de I’acteur, mais a la vie du personnage. Avec une rigueur dans le choix des éléments de son jeu
qui I’oppose a la facilité des Italiens, Moli¢re bannit de son répertoire toute plaisanterie gratuite,
tout lazzi qui provoquerait le rire arbitrairement. «Réalisme des modeles et stylisation caricaturale
de peinture, tel est I’art de Moliere» (Couprie 1995: 72).

Moliere a excellé dans I’étude des caractéres et des meeurs. Pour la construction de ses
picces, il s’est appuyé sur le schéma traditionnel de la comédie d’intrigue: la jeune premiére et le
jeune premier aidés de serviteurs rusés se lancent dans la conquéte du bonheur en s’opposant a la
volonté de leurs parents et aux rivaux que ces derniers suscitent. Il a repris le procédé du
personnage pittoresque, haut en couleur, support de la satire et porteur du rire.

C’est en exploitant ces €léments que Moliere est conduit a décrire les caracteres, a se
pencher sur les meeurs. En utilisant la force dynamique de ces affrontements, il souligne 1’égoisme
des comportements: le pere enfermé dans ses inhibitions, aliéné par des manies qui s’appuient sur
les conventions sociales, s’efforce d’imposer sa volonté: 1’avarice d’Harpagon dans L 'Avare, les
prétentions nobiliaires de Monsieur Jourdain dans Le Bourgeois gentilhomme, ou 1’obsession de
la médecine d’Argan dans Le Malade imaginaire.

A ces immoralités qui se développent & I’intérieur de la cellule familiale s’ajoute I’exercice
d’activités professionnelles, enfermées dans un savoir artificiel de spécialistes. Ce n’est plus alors
le mauvais usage de 1’autorité¢ parentale qui est dénoncé, mais la fausse science, la science
d’apparence qui repose sur un habillement, sur un comportement, sur un langage: Oronte du
Misanthrope est ridicule, parce qu’il s’enferme dans toute une convention poétique: les médecins
du Malade imaginaire font sourire, parce qu’ils opposent a leurs patients le barrage du latin ou
d’un jargon incompréhensible qui dissimule ainsi leur ignorance profonde.

Pour Moliére, la scéne est une tribune, la plus éclatante, celle qui peut donner le plus
d’ampleur et de notoriété aux débats qu’on y porte, et le public y sanctionne par son rire la
condamnation qu’on y propose. «Un des fondements de son art est que le spectacle exprime les
gotts et les jugements d’un public» (Voltz 1964: 71).

Excellent connaisseur du théatre, Moli¢re est implicitement un excellent connaisseur du
public. Il manifeste une tres grande préoccupation pour les rapports qui doivent s’établir entre la
scene et I’extérieur. Lorsqu’on parle du public du XVII® siécle, on envisage aussitot le public de
Versailles, car Moliere bénéficiait de la protection et de ’appréciation de Louis XIV. C’était un

369

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



public restreint, mais non pas uniforme. A ce public s’ajoute de méme le public parisien du théatre
du Palais-Royal, qui du point de vue social était plus divers que celui de Versailles ou de
Fontainebleu. C’est a cette extension du gotit d’un public diversifié que Moliére voudra offrir
I’univers varié de ses comédies. A la diversité socio-psychologique du public devra correspondre
la diversité thématique et par la méme, la diversité typologique de son théatre. En partant de
I’opposition courante a son époque, vices- vertus, Moliére est obsédé¢ par la dimension de la bétise
humaine et par la distance insensible qui existe entre celle-ci et la folie. De 1a, la riche galerie des
imaginaires: malades, médecins, précieuses, savantes, poctes, cocus. La bétise est présentée par
Moliere comme la source des défauts, tels I’avarice, la jalousie, la tyrannie, la folie des grandeurs.
Annoncée par la premiere grande comédie, Les Précieuses ridicules, la bétise humaine apres avoir
franchi 1’étape Jourdain (Le Bourgeois gentilhomme ) atteint le sommet dans Le Malade
imaginaire, lorsque I’auteur fera dire a Argan: «Monsieur Purgan m’a dit de me promener le matin
dans ma chambre, douze allées, et douze venues; mais j’ai oublié a lui demander si c’est en longue
ou en large» (Molicre 1979: 414).

Si la bétise apparait comme un défaut presque constant, Molieére n’omet pas dans son ceuvre
les effets néfastes de I’hypocrisie et de I’imposture. On peut dire que le théatre de Molicre est une
plaidoirie en faveur du bon sens.

L’art de Moliére est un art moral, qui a pour but de corriger les hommes, selon la formule
antique, et qui prend comme moyen la satire, comme arme le ridicule. Ce que Moli¢re refuse, c’est
une peinture abstraite et universelle.

La grande originalité de Moliere est d’avoir créé la comédie politique. Dans quatre de ses
pieces, L Ecole des femmes (1662), Tartuffe (1664), Dom Juan (1665) et Le Misanthrope (1666),
une telle orientation apparait treés nettement. Moliére y a poussé jusqu’au bout 1’analyse des mceurs
en posant avec vigueur les rapports de pouvoir qui existent dans la société du X VIII® siécle. Tandis
que L Ecole des femmes démontre I’abus du pouvoir marital, en montrant ce qu’Arnolphe entend
faire de celle qu’il considére comme sa future femme, Agnés, Tartuffe révéle les excés du pouvoir
parental, en présentant Orgon dans sa volonté de faire épouser, malgré elle, sa fille par Tartuffe.

Avec Tartuffe, Moliére allait déja plus loin. A travers sa comédie, Moliére vise le parti
dévot, dont il entreprend de dénoncer les ambitions et les méthodes. Il y dessine un personnage
central qui tente d’usurper le pouvoir parental en dénaturant, par I’hypocrisie, le pouvoir religieux.
S’étant emparé de I’esprit du peére Orgon, Tartuffe s’efforce de lui ravir sa fille, sa femme et ses
biens. Il se révele ainsi comme un criminel qui perturbe gravement une des cellules essentielles de
la société. Dans Dom Juan, Moli¢re reprend ce théme en mettant en scéne un étre qui, campé dans
une attitude de refus, est révolté contre I’ensemble de 1’organisation sociale. On découvre dans le
héros de Moliere le «grand seigneur corrompuy, élégant sans doute et revétu du charme de la
jeunesse, mais égoiste, insensible, sceptique et blasé. Du courage, indiscutablement, mais aucune
grandeur vraie. Aucune révolte en face du destin, mais la morale décadente d’une aristocratie
déchue. Tel est Don Juan; Moliére a substitué au mythe le portrait des mceurs de son temps.
Sganarelle est un personnage a part, aussi important que son maitre; valet naif et sot, c’est un
personnage comique et réaliste, expression de ce qu’il y a de sensé et de superstitieux a la fois dans
le petit peuple. Parfaitement conscient de sa médiocrité, il se soucie essentiellement de son confort
et de sa tranquillité. Serviteur de I’athéisme et du libertinage, il est épouvanté par I’impiété de son
maitre mais il se résigne. Le couple Don Juan-Sganarelle est une réincarnation de Tartuffe. «Cette
piece révele une singuliere hardiesse de méler a des bouffonneries la critique des preuves de
I’existence de Dieu, de faire défendre la religion par un imbécile. Par cela on a voulu démontrer
les avantages de I’hypocrisie» (Couprie 1995: 74).

370

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



Dans Le Misanthrope, enfin, Alceste joue un réle comparable, mais peut-&tre moins
subversif, en contestant les conventions nécessaires a toute vie collective. A la différence de Don
Juan, Alceste est fort sensible, ce qui I’achemine vers la souffrance perpétuelle, causée par un
amour non partagé. Il a ’esprit contrariant. Il veut avoir raison contre tout le monde. C’est un
homme chagrin, vite blessé, mal adapté au monde et a la vie de société, ses emportements le
mettent dans des situations si fausses, qu’on éprouve de la sympathie pour lui, tout en se moquant
de son comportement. Le comique du personnage nait davantage des situations ou il se met que de
son caractére méme.

Ainsi, avec des nuances, mais de facon similaire, Tartuffe, Don Juan et Alceste
apparaissent comme des marginaux qui, chacun a leur fagon, combattent 1’ordre établi. En fait,
dans ces trois piéces majeures, Moliére fait le constat de la situation idéologique de cette période
du XVII® siécle: dans cette société normalisée, ceux qui s’inscrivent en marge sont fatalement
¢liminés ou ridiculisés. Les dénouements introduisent des sanctions quasiment pénales, la prison
pour Tartuffe, la mort pour Don Juan, I’exil pour Alceste. C’est dans cette perspective que se
comprend la morale que 1’on préte traditionnellement a Moli¢re: son refus de 1’exces, sa recherche
des solutions moyennes sont des conditions de survie sociale.

Moliere ne s’est pas contenté de ce déja large éventail comique. Il a été I’un des inventeurs
du théatre-ballet, qui reprend, mais en la modifiant, la tradition des spectacles de cour. Cette
maniére est importante dans 1’ceuvre de Moliére, puisque des Fdcheux (1661) au Malade
imaginaire (1673), elle est a la base de beaucoup de picces qu’il a écrites. Ces compositions mélent
texte, musique, danse et chant.

En bénéficiant d’une mise en scéne somptueuse, le théatre-ballet devient le point de
rencontre de tous les arts dramatiques dans une formule originale. Cette formule de spectacle
plaisait au Roi, et pour les fétes de la Cour, Moliére travaillait souvent sur commande. Mais il ne
faut imaginer pour autant qu’il travaillait a contre cceur. Moli€re, artiste et poete, Moliere, sensible
a la beauté, a 1’¢légance, au charme de la musique et du divertissement, a subi la séduction des
fétes et a donné a leur réalisation une part importante de son talent.

Moliére a su élargir encore son inspiration. Il a pratiqué la comédie-pamphlet, avec La
Critique de I’Ecole des femmes €t L Impromptu de Versailles ou, sous le vernis comique, apparait
toute une réflexion sur le théatre. C’est qu’il ne cherche pas seulement a amuser ou a distraire. Il
a d’autres aspirations. Cette recherche du sérieux est manifeste dans un certain nombre de ses
comédies, en particulier dans ses comédies politiques qui s’achevent sur ses dénouements
malheureux pour les personnages principaux. Elle se révele, de fagon significative, dans son désir
de se lancer dans des genres considérés comme moins futiles que le genre comique. Il a enrichi sa
palette dramaturgique en adoptant des tonalités plus sévéres: il a abord¢ la pastorale avec Mélicerte
et La Pastorale comique; il a cultivé le romanesque, avec la «comédie galante» La Princesse
d’Elide; il s’est essayé a la tragi-comédie, avec Don Garcie de Navarre et méme 4 la tragédie, avec
Psyché qu’il écrivit en collaboration avec Pierre Corneille et Philippe Quinault.

D’une manicre presque invariable, le schéma d’une comédie de Moli¢re comporte trois
¢léments obligatoires: la présence d’un jeune couple, la présence d’un obstacle dans la personne
du pére ou du tuteur, la présence d’un dénouement heureux concrétisé dans le mariage des jeunes.
Ce schéma suppose I'utilisation des groupes fixes de personnages selon les catégories requises, les
jeunes, les vieux, les domestiques alliés des jeunes, les raisonneurs. Il résulte de cette distribution
des personnages par groupes fixes, une double opposition: de générations et d’ordre social
(maitres/ domestiques).

371

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



Cependant, a I’intérieur de chaque groupe, on découvre toute une gamme de nuances dans
les comportements. La Fléche, Scapin, Sganarelle occupent tous la méme position sociale et leur
présence dans la structure de la piece est toujours absolument nécessaire, puisque le tandem maitre-
valet accentue la signification de chacun d’eux, mais le degré d’inventivité en maticre de solutions
différe de I’un a I’autre.

Piéce en trois actes, Les Fourberies de Scapin accumulent les procédés relevant du
comique de gestes. Cette picce s’inspire de la tradition latine et italienne, de la comédie d’intrigue,
en introduisant le valet Scapin, le coeur méme de la piéce. Cette présence, aussi forte quand il est
en scéne que quand il n’y est pas (car, c’est lui qui mene le jeu, les autres personnages ne réagissent
que par rapport a ses propres intrigues), impose a 1’ensemble de la piece les caractéres mémes du
personnage. L’agilité d’esprit de Scapin vaut celle de son corps, et I’'une et ’autre sont chez lui
une source d’un plaisir intense et visible. On sait que Moli¢re, admirateur des Italiens, donnait une
grande place dans son jeu, au mime, au geste, aux contorsions, aux mouvements.

Scapin est en effet, un personnage sans cesse en mouvement. Il n’en veut a personne: il n’a
pas de passé; il vit dans I’instant. Il entraine tout le monde dans son jeu, les jeunes a qu’il redonne
I’espoir, les vieux a qu’il fait danser bien malgré eux un ballet bouffon. Scapin devient I’animateur
unique. Il dispose a son gré des maitres et des serviteurs, de ceux qui font appel a lui comme de
ceux qu’il combat. Scapin dirige, commande, triomphe par la démission de ceux qui sont maitres.
Mais il assume jusqu’aux bastonnades sa condition de valet, et c’est en valet qu’il domine. Face
au poids de la contrainte sociale, il impose la force de 1’esprit. Avec lui, c’est la science de
I’intrigue et la beauté du geste qui seules comptent; c’est par la qu’il assure son éclatant triomphe
sur les €tres et sur les choses.

Maitre de lui-méme, il se forge son propre destin, affirmant ainsi, par sa philosophie de
I’action, la souveraine liberté de I’homme.

En vertu du principe de mobilité, si cher a Moliére, on constate des nuances tres variées
chez tous les personnages de ses pieces. Les personnages de Moliere changent d’attitude, de gestes,
de ton et de vocabulaire selon ceux auxquels ils s’opposent.

L’unique personnage immuable du point de vue du comportement et des réactions dans la
structure des comédies de Moli¢re est le personnage du pére ou du tuteur. Orgon (Tartuffe),
Harpagon (L’Avare), Arnolphe (L’Ecole des femmes), sont tous pareillement obtus, tétus,
médiocres, confinés dans leur univers fermé. A ces personnages, Moliére attribue des syntagmes
a valeur de code, qui facilitent le déchiffrement de leur attitude et qui conférent a ces personnages
la dimension typologique. Tel est le cas, par exemple, pour Harpagon avec son automatisme verbal
«sans doty». C’est a propos de ce dernier, appartenant a la lignée des avares célebres de la littérature
frangaise, que Jasinski (Moliere) dira: «Balzac ne sondera pas plus avant I’dme d’un avare»
(Jasinsky 1974: 207). Le discours des personnages devient donc moyen de mise en lumiére de leur
portraits, importants puisque I’auteur les envisage a travers une double destination: la premicre est
la destination immédiate, placer le personnage dans le contexte de la piece, prouver ce qu’il est
dans I’espace scénique et partant offrir au spectateur un trait saillant: Tartuffe, un imposteur,
Harpagon, un avare, Arnolphe, un vieux barbon ridicule. La seconde destination de ces portraits,
rendus parfaitement par le dynamisme du dialogue, est celle qui vise un effet prolongé, orienter
donc D’attention du spectateur vers leur contraire, vers ce qu’ils devraient étre réellement dans la
vie quotidienne; le portrait négatif est destiné a mettre en valeur le portrait positif, selon les veeux
de Moliere, psychologue intelligent et profond, et selon I’idéal éthique et social de I’époque,
synthétisé dans la célebre formule «1’honnéte hommey.

372

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



Le personnage étant 1’¢élément fondamental dans la structure des comédies de Molicre,
c’est autour de lui que se réalise 1’unité d’action, plus exactement autour du personnage central.
L’unité d’action apparait des rapports qui s’ établissent entre les personnages, rapports d’opposition
dans le cas des personnages centraux ridicules, puisqu’ils s’acharnent contre les autres et ceux-Ci
s’unissent contre lui, ou bien rapports d’identité, comme dans le cas du couple maitre-valet,
parfaitement soudés dans la construction de la piece, de sorte que 1’éclaircissement de 1’un se
réalise par I’explication de I’autre. Ceci confirme que 1’unité d’action s’appuie sur les jeux de
symétrie, car la disposition des personnages bénéficie, trés souvent, de 1’organisation par couples.
A la présence du couple d’amoureux maitres correspond un couple d’amoureux domestiques,
comme c’est le cas dans Amphitryon, piéce entiérement axée sur le théme du double, Amphitryon-
Alcmene et Sosie-Cléanthis.

L’unité d’action, avec ’appui de la symétrie, confirme le parfait équilibre de toute
construction de Moliére, donc I’empreinte esthétique de 1’époque.

Moliére est un praticien du théatre qui n’entend pas étre prisonnier des contraintes édictées
par les théoriciens. Son systeme dramatique s’inscrit dans le concret, ce qui explique les
nombreuses attaques dont il a été 1’objet de la part des érudits, ces gardiens des régles. Directeur
de troupe, il considere que le grand but de I’ceuvre théatrale est de plaire.

Si la moralité doit jouer un rdle, elle doit venir de la peinture des caractéres. En exposant
vices et défauts au ridicule, on en détourne ainsi efficacement le spectateur: «Les plus beaux traits
d’une sérieuse morale sont moins puissants, le plus souvent, que ceux de la satire; et rien ne reprend
mieux la plupart des hommes que la peinture de leurs défauts. C’est une grande atteinte aux vices
que de les exposer a la risée de tout le monde. On souffre aisément des répréhensions; mais on ne
souffre point la raillerie. On veut bien étre méchant, mais on ne veut point étre ridicule» (Molicre
1979: 260).

Pour parvenir a ce résultat, il convient de camper des personnages qui soient naturels et
vrais. Il faut, par ailleurs, pour que les exemples soient significatifs, éviter la satire personnelle et
viser au contraire la satire des mceurs. Quant aux reégles, elles ne sont que des garde-fous. Inspirées
par le bon sens, elles n’ont rien d’impératif. Moliére rend au comigque son autonomie en
I’affranchissant du joug de la raison. Avec lui, la logique du rire retrouve son indépendance.

C’est que le public est le seul juge compétent. Si Moliere s’appuie sur I’approbation de son
public, c’est qu’il existe une étroite collaboration entre eux. Moliére exprime dans son art comme
dans ses combats, les golts et les idées de toute une société; le combat qu’il meéne n’est pas
individuel mais commun. Ainsi la comédie échappe a la tentation d’exprimer le tempérament d’un
individu, pour retrouver la vraie dimension du rire, qui est un phénomeéne collectif de libération et
de vengeance.

L’art de Moliére résulte de la conciliation du rire et de la vérité, car c’est 1a son but ultime,
transmettre par le comique de caractére, de situation et de langage des vérités sur ’homme. Moliére
y réussit, parce qu’il allie la verve a un esprit profond, poursuivant sans cesse a restituer au naturel
sa dimension pléniére. «La transmission des vérités, ne se réalise pas a travers un seul porte-parole
de I’auteur; dans chaque picce il y a plusieurs émetteurs de ces vérités humaines, autant de visages
de Moliere méme. Son message, varie par la manicre de transmission, s’assure une audience
unanime» (Voltz 1964: 93).

Par son art, ses principes dramatiques, Moliére ouvre une nouvelle voie pour les auteurs
dramatique des siécles suivants. Les auteurs comiques du XVIII® siécle, s’inspireront beaucoup de
son ceuvre, chacun lui étant plus ou moins redevable.

373

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



BIBLIOGRAPHY

Couprie, Alain. (1995). Le thédtre. Paris: Ed. Nathan.

Lanson, G. (1963). Histoire de la littérature frangaise. Paris: Ed. Hachette.

Moliére. (1979). Oeuvres compleétes. Paris: Ed. Flammarion.

Mitterand, Henri. (1975). Littérature et langages- le thédtre, la parole et I'image. Paris: Ed.
Nathan

Ubersfeld, Anne. (1996). Les termes clés de [’analyse du thédtre. Paris: Ed. du Seuil.

Voltz, Pierre. (1964). La comédie. Paris: Ed. Armand Colin

374

BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

