
 

366 
 

LA COMEDIE FRANÇAISE AU XVIIE SIECLE 
 

Bianca Ileana Nedeea Geman 

Assist., PhD., Tehnical University of Bucharest 

 
 

Abstract: Theatre in 17th century France was defined by rules. Rules of society, rules of structure, rules of 

language, character behaviour and story. It seems odd that in a period of such growth and change, there 

was also a lot of control placed on creativity. France was not as culturally advanced as other European 

countries at the beginning of the century because of civil war. Early century influences came from Italy. 

Italian commedia companies were popular and often toured – Molière himself is heavily influenced by 

commedia dell'arte.  

 

Keywords: comedy, role, piece, protagonist, theater 

 

 

 Le XVIIe siècle est incontestablement une des grandes périodes théâtrales en France. Ce 

genre en plus d’être une représentation comique, un évènement artistique et littéraire est un 

prolongement de ceux de la cour ou des salons; c’est un véritable rite social. Aucun genre ne 

dépend davantage de la réalité sociale contemporaine.  

 Les troupes itinérantes se multiplient, tandis que, progressivement, s’ouvrent des salles 

permanentes à Paris et que les particuliers fortunés prennent l’habitude de donner des 

représentations privées sur leur propre scène. Dans ces conditions, on assiste à l’éclosion de 

nombreux auteurs dramatiques qui trouvent facilement des protecteurs ou se mettent au service 

des compagnies d’acteurs, dont ils reçoivent rétribution en échange de leur production; aussi les 

pièces représentées et publiées se multiplient-elles. 

 À cette époque, l’ambition de ceux qui écrivent une comédie est d’abord de faire une pièce 

de théâtre, c’est-à-dire une œuvre d’art, construite, la comédie classique étant toujours, au départ, 

une comédie d’intrigue. En même temps ils cherchent à faire un divertissement, qui séduise par le 

charme d’une aventure plaisamment présentée et par la vie de ses personnages. 

 La comédie avant Molière est illustrée par des auteurs comme Du Ryer, Mairet, Rotrou, 

Scudéry, Quinault, Montfleury, mais il va de soi que la première moitié du siècle est marquée par 

les comédies de Corneille. En écrivant sa première pièce, Mélite, Corneille s’est toujours vanté 

d’avoir remis en honneur la comédie. En imaginant des personnages contemporains, de condition 

moyenne, mêlés à des intrigues d’amour et de mariage, le genre que Corneille inaugure, répond 

aux plus anciennes définitions de la comédie. 

 Les huit comédies de Corneille ont en commun de rejeter les outrances et les schématismes 

de la farce ou de la «commedia dell’arte», mais elles se rattachent très étroitement au genre 

pastoral. Par ailleurs, Mélite, La Veuve, La Galerie du palais, La Suivante et La Place royale 

reprennent le schéma des amours contrariés et décalés de la pastorale. Dans toutes ces pièces le 

comique de langage est presque totalement absent et la véritable dimension du comique est assurée 

par les situations, par le caractère imaginaire de l’obstacle, facilement franchissable, puisqu’il 

relève du caprice féminin, par le dénouement heureux issu de l’union du couple (Voltz 1964: 56). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

367 
 

 La comédie de mœurs n’est pas, en dehors de Corneille, totalement ignorée. Corneille 

semble avoir donné l’idée de sa pièce à Du Ryer lorsque celui-ci écrit Les Vendanges de Suresnes 

(1633). C’est, comme Mélite, une pastorale transposée dans l’époque contemporaine. Une pièce 

délibérément gaillarde, dans le goȗt des contes italiens, sont les Galanteries du duc d’Ossone de 

Mairet. Son ton amoral et le comique certain du dialogue entre les personnages en font une pièce 

presque unique en son temps. 

 C’est encore Corneille qui a donné, dans le genre de la comédie romanesque, l’œuvre la 

plus heureuse et la plus étonnante avec L’Illusion comique (1635). Il y introduit tous les thèmes 

traditionnels de la comédie italienne et de la tragi-comédie romanesque auxquels, avec beaucoup 

de verve et d’invention verbale, il donne un relief et une vie uniques dans le répertoire de l’époque. 

Il vise à faire naître chez le spectateur, par la succession d’épisodes de ton différent, toute une 

gamme de réactions diverses, qui vont du rire le plus franc à l’émotion et à la peur; il vise surtout 

à faire naître le plaisir théâtral d’une surprise sans cesse renouvelée, dȗ au développement 

fantaisiste de l’action, et capable de maintenir l’esprit en éveil comme devant un jeu séduisant. 

 Le maintien de la tradition latine et italienne est le mérite principal de Rotrou. Il s’illustre 

par de nombreuses adaptations de Plaute, qu’il considérait le «génie de la comédie». Il écrivit aussi 

quelques comédies originales imitées des auteurs italiens du XVIe siècle, dont la plus intéressante 

reste La Sœur (1647). 

 Une place à part dans l’histoire de la comédie à l’espagnole, est occupée par Scarron, le 

grand spécialiste du burlesque, réaction contre l’idéalisme un peu extravagant, que représentaient 

les pastorales et les romans. Jodelet ou le maître valet, où le double déguisement du maître en valet 

et du valet en maître, produit une série de quiproquos, c’est sa première pièce. Dans le théâtre 

espagnol, Scarron découvre un autre genre de comique: la peinture d’un personnage grotesque. 

Tel est Dom Japhet d’Arménie, ancien fou de Charles-Quint qui devient fou réellement et se fait 

berner dans toutes sortes d’aventures bouffonnes. À travers son personnage, Scarron vise la satire 

ou la parodie des mœurs et du langage d’une certaine galanterie affectée. 

 Italienne ou espagnole, de Rotrou ou de Scarron, la comédie d’intrigue qui triomphe en 

1650 à Paris, définit ce qu’on appelle bientôt la grande comédie. 

 Thomas Corneille va prolonger la vogue de la comédie espagnole et romanesque avec Le 

Baron d’Albikrak (1667) ou L’Inconnu (1675). 

 Montfleury, proche de la farce par l’inspiration, va donner pendant dix ans une quinzaine 

de comédies où se déploie un sens réel des situations et du mouvement. Il aime les situations 

«équivoques», les travestis, les mots à double entente. Le Mari sans femme (1663) et La Femme 

juge et partie (1669) sont les plus intéressantes de ses pièces. 

 Si Molière a d’illustres devanciers, il a également un grand contemporain dans la personne 

de Racine qui dans son unique comédie, Les Plaideurs, inspirée du monde de la chicane, confirme 

ce qu’il annonce dans la préface: «le but de la comédie est de faire rire». 

 Qu’il s’agisse de Scarron ou de Corneille et de Racine, en tant qu’auteurs de comédies, la 

conclusion qui s’en dégage, c’est que la règle commune et fondamentale est celle de plaire, le 

même impératif stimulera Molière le long de toute sa création. 

 Molière, pseudonyme de Jean-Baptiste Poquelin, est l’un de grands mythes nationaux 

français. Aux yeux du monde entier, il donne un visage à la fois souriant et grave à ce qu’il est 

convenu d’appeler «l’esprit français». Analyser ce mythe, signifie retrouver les raisons objectives 

de sa genèse: une carrière entièrement vouée au théâtre par le triple lien de la représentation, de la 

direction de troupe et de la création littéraire; une œuvre qui non seulement constitue l’acte de 

naissance de la «grande comédie», mais se hausse jusqu’à contester la norme sur laquelle celle-ci 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

368 
 

se fonde pour déboucher sur une forme inédite du spectacle total; l’invention enfin d’un langage 

dramatique qui, plus que jamais renouvelle aujourd’hui la preuve de son efficacité. 

 Molière a dû sa carrière à un certain nombre de rencontres. La première est celle des 

comédiens avec lesquels il part en province, les Bejart, que bientôt il dirige et pour lesquels il se 

met à composer. Sa triple fonction d’auteur-acteur-directeur, unique dans l’histoire de la comédie, 

lui permet d’écrire en pleine connaissance des exigences du théâtre. 

 La seconde rencontre, la plus déterminante peut-être pour l’œuvre de Molière, est celle des 

Italiens de la troupe du Roi. Molière, en effet, pendant toute sa carrière parisienne, partage la salle 

où il joue avec une troupe d’acteurs italiens qui, installés à Paris, donnent des spectacles de 

«commedia dell’arte». Il semble bien que leur style de jeu, et notamment celui de leur chef, 

Scaramouche, ait fortement influencé celui de Molière. 

 Enfin, il ne faut pas oublier la protection de Louis XIVe, qui permit à Molière de s’exprimer 

avec une suffisante liberté. 

 Ainsi Molière se trouve au centre d’une série de convergences, et notamment à la rencontre 

des influences françaises (conception d’un théâtre littéraire et régulier) et italiennes (jeu stylisé, 

conception des personnages comme types). Mais ce qui éclate le plus, c’est son originalité: 

«Molière refuse la tradition du divertissement comique et ses ambitions font de son œuvre une 

œuvre révolutionnaire» (Voltz 1964: 66). 

 D’abord contre les exigences intellectuelles de la grande comédie conçue comme une pièce 

bien faite, l’œuvre de Molière marque un retour aux procédés de la farce, c’est-à-dire à toute une 

série d’effets stylisés  (symétries, répétitions, grossissement comique, mécanisation) d’une force 

comique éprouvée. 

 Contre les formes romanesques de la comédie d’intrigue, l’œuvre de Molière s’appuie sur 

un recours à la satire directe des mœurs contemporaines. 

 Contre la conception de la comédie comme un divertissement, Molière introduit la pratique 

d’un théâtre engagé sur le plan de la morale et de la religion. 

 Par toutes ces ambitions, le désir de Molière était de faire de la comédie, un genre nettement 

défini. La comédie devient une forme d’art ayant un style propre, une matière originale. Son but, 

le rire, étant une arme aux mains d’un satirique engagé dans un combat moral. 

 Molière a commencé par écrire des farces. Il a su donner ses lettres de noblesse à un genre 

issu du Moyen Âge qui s’était progressivement dévalorisé, et qui était considéré par les théoriciens 

comme d’inspiration trop basse pour être retenu. 

 Se refusant à la finesse littéraire, l’écriture en est avant tout scénique et repose sur un 

ensemble de stéréotypes. Le thème est presque toujours le même, s’appuyant sur les difficultés du 

mariage et sur les conséquences de l’infidélité. Les personnages sont typés, ce qui donne naissance 

à un comique d’habillement, de comportement, de mimique. Enfin, l’expression elle-même est 

source de rire: il vient des jeux de mots, des onomatopées. 

 Les deux premières pièces de Molière, La Jalousie du Barbouillé et Le Médecin volant, 

sont des farces dont le comique direct et franc cherche d’abord à provoquer le rire. Par exemple 

dans La Jalousie du Barbouillé, le personnage du Barbouillé, dès le début de la pièce révèle le 

thème convenu: «J’ai une femme qui me fait enrager: au lieu de me donner du soulagement et de 

faire les choses à mon souhait, elle me fait donner au diable vingt fois le jour; au lieu de se tenir à 

la maison, elle aime la promenade, la bonne chère, et fréquente je ne sais quelle sorte de gens» 

(Molière 1979: 6). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

369 
 

 En même temps, Molière emprunte à la farce son style de jeu, celui-ci repose sur la notion 

du type, qu’un même acteur incarne d’une représentation à l’autre sous le même costume et le 

même nom. 

 Le Zanni, valet inventif et sans scrupules de la «Commedia dell’arte», donne naissance à 

Mascarille, personnage rencontré tour à tour, dans L’Étourdi, Le Dépit amoureux (1656) et les 

Précieuses ridicules (1659). Valet «fourbissime», habile en inventions, mène l’intrigue au rythme 

de son étourdissante vitalité. Le service de ses maîtres lui est prétexte à montrer ses multiples 

talents. Vaniteux, susceptible, mais plein d’humeur et d’entrain, c’est un personnage merveilleux 

de gaieté et de pittoresque. Dans l’Étourdi, il cherche à ravir une jeune esclave dont son maître est 

épris. Il se meut avec une admirable virtuosité dans l’imbroglio de l’intrigue. Interprété par 

Molière, le rôle de Mascarille eut un énorme succès à la première représentation. 

 Dans le Dépit amoureux, Mascarille, serviteur de Valère, se fait surtout remarquer par sa 

couardise bavarde, ses plaintes emphatiques, son servilisme impertinent. 

 Ainsi Molière par la structure de ses pièces comme par son jeu stylisé et la création d’un 

type continu, reprend l’héritage de la farce populaire. Pourtant, son imitation très consciente choisit 

toujours en fonction d’un critère constant: le naturel. La notion de naturel ne s’applique pas au jeu 

de l’acteur, mais à la vie du personnage. Avec une rigueur dans le choix des éléments de son jeu 

qui l’oppose à la facilité des Italiens, Molière bannit de son répertoire toute plaisanterie gratuite, 

tout lazzi qui provoquerait le rire arbitrairement. «Réalisme des modèles et stylisation caricaturale 

de peinture, tel est l’art de Molière» (Couprie 1995: 72).  

 Molière a excellé dans l’étude des caractères et des mœurs. Pour la construction de ses 

pièces, il s’est appuyé sur le schéma traditionnel de la comédie d’intrigue: la jeune première et le 

jeune premier aidés de serviteurs rusés se lancent dans la conquête du bonheur en s’opposant à la 

volonté de leurs parents et aux rivaux que ces derniers suscitent. Il a repris le procédé du 

personnage pittoresque, haut en couleur, support de la satire et porteur du rire.  

 C’est en exploitant ces éléments que Molière est conduit à décrire les caractères, à se 

pencher sur les mœurs. En utilisant la force dynamique de ces affrontements, il souligne l’égoïsme 

des comportements: le père enfermé dans ses inhibitions, aliéné par des manies qui s’appuient sur 

les conventions sociales, s’efforce d’imposer sa volonté: l’avarice d’Harpagon dans L’Avare, les 

prétentions nobiliaires de Monsieur Jourdain dans Le Bourgeois gentilhomme, ou l’obsession de 

la médecine d’Argan dans Le Malade imaginaire. 

  À ces immoralités qui se développent à l’intérieur de la cellule familiale s’ajoute l’exercice 

d’activités professionnelles, enfermées dans un savoir artificiel de spécialistes. Ce n’est plus alors 

le mauvais usage de l’autorité parentale qui est dénoncé, mais la fausse science, la science 

d’apparence qui repose sur un habillement, sur un comportement, sur un langage: Oronte du 

Misanthrope est ridicule, parce qu’il s’enferme dans toute une convention poétique: les médecins 

du Malade imaginaire font sourire, parce qu’ils opposent à leurs patients le barrage du latin ou 

d’un jargon incompréhensible qui dissimule ainsi leur ignorance profonde. 

 Pour Molière, la scène est une tribune, la plus éclatante, celle qui peut donner le plus 

d’ampleur et de notoriété aux débats qu’on y porte, et le public y sanctionne par son rire la 

condamnation qu’on y propose. «Un des fondements de son art est que le spectacle exprime les 

goûts et les jugements d’un public» (Voltz 1964: 71). 

 Excellent connaisseur du théâtre, Molière est implicitement un excellent connaisseur du 

public. Il manifeste une très grande préoccupation pour les rapports qui doivent s’établir entre la 

scène et l’extérieur. Lorsqu’on parle du public du XVIIe siècle, on envisage aussitôt le public de 

Versailles, car Molière bénéficiait de la protection et de l’appréciation de Louis XIV. C’était un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

370 
 

public restreint, mais non pas uniforme. À ce public s’ajoute de même le public parisien du théâtre 

du Palais-Royal, qui du point de vue social était plus divers que celui de Versailles ou de 

Fontainebleu. C’est à cette extension du goût d’un public diversifié que Molière voudra offrir 

l’univers varié de ses comédies. À la diversité socio-psychologique du public devra correspondre 

la diversité thématique et par la même, la diversité typologique de son théâtre. En partant de 

l’opposition courante à son époque, vices- vertus, Molière est obsédé par la dimension de la bêtise 

humaine et par la distance insensible qui existe entre celle-ci et la folie. De là, la riche galerie des 

imaginaires: malades, médecins, précieuses, savantes, poètes, cocus. La bêtise est présentée par 

Molière comme la source des défauts, tels l’avarice, la jalousie, la tyrannie, la folie des grandeurs. 

Annoncée par la première grande comédie, Les Précieuses ridicules, la bêtise humaine après avoir 

franchi l’étape Jourdain (Le Bourgeois gentilhomme ) atteint le sommet dans Le Malade 

imaginaire, lorsque l’auteur fera dire à Argan: «Monsieur Purgan m’a dit de me promener le matin 

dans ma chambre, douze allées, et douze venues; mais j’ai oublié à lui demander si c’est en longue 

ou en large» (Molière 1979: 414). 

 Si la bêtise apparaît comme un défaut presque constant, Molière n’omet pas dans son œuvre 

les effets néfastes de l’hypocrisie et de l’imposture. On peut dire que le théâtre de Molière est une 

plaidoirie en faveur du bon sens. 

 L’art de Molière est un art moral, qui a pour but de corriger les hommes, selon la formule 

antique, et qui prend comme moyen la satire, comme arme le ridicule. Ce que Molière refuse, c’est 

une peinture abstraite et universelle. 

 La grande originalité de Molière est d’avoir créé la comédie politique. Dans quatre de ses 

pièces, L’École des femmes (1662), Tartuffe (1664), Dom Juan (1665) et Le Misanthrope (1666), 

une telle orientation apparaît très nettement. Molière y a poussé jusqu’au bout l’analyse des mœurs 

en posant avec vigueur les rapports de pouvoir qui existent dans la société du XVIIIe siècle. Tandis 

que L’École des femmes démontre l’abus du pouvoir marital, en montrant ce qu’Arnolphe entend 

faire de celle qu’il considère comme sa future femme, Agnès, Tartuffe révèle les excès du pouvoir 

parental, en présentant Orgon dans sa volonté de faire épouser, malgré elle, sa fille par Tartuffe. 

 Avec Tartuffe, Molière allait déjà plus loin. À travers sa comédie, Molière vise le parti 

dévot, dont il entreprend de dénoncer les ambitions et les méthodes. Il y dessine un personnage 

central qui tente d’usurper le pouvoir parental en dénaturant, par l’hypocrisie, le pouvoir religieux. 

S’étant emparé de l’esprit du père Orgon, Tartuffe s’efforce de lui ravir sa fille, sa femme et ses 

biens. Il se révèle ainsi comme un criminel qui perturbe gravement une des cellules essentielles de 

la société. Dans Dom Juan, Molière reprend ce thème en mettant en scène un être qui, campé dans 

une attitude de refus, est révolté contre l’ensemble de l’organisation sociale. On découvre dans le 

héros de Molière le «grand seigneur corrompu», élégant sans doute et revêtu du charme de la 

jeunesse, mais égoïste, insensible, sceptique et blasé. Du courage, indiscutablement, mais aucune 

grandeur vraie. Aucune révolte en face du destin, mais la morale décadente d’une aristocratie 

déchue. Tel est Don Juan; Molière a substitué au mythe le portrait des mœurs de son temps. 

Sganarelle est un personnage à part, aussi important que son maître; valet naïf et sot, c’est un 

personnage comique et réaliste, expression de ce qu’il y a de sensé et de superstitieux à la fois dans 

le petit peuple. Parfaitement conscient de sa médiocrité, il se soucie essentiellement de son confort 

et de sa tranquillité. Serviteur de l’athéisme et du libertinage, il est épouvanté par l’impiété de son 

maître mais il se résigne. Le couple Don Juan-Sganarelle est une réincarnation de Tartuffe. «Cette 

pièce révèle une singulière hardiesse de mêler à des bouffonneries la critique des preuves de 

l’existence de Dieu, de faire défendre la religion par un imbécile. Par cela on a voulu démontrer 

les avantages de l’hypocrisie» (Couprie 1995: 74). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

371 
 

 Dans Le Misanthrope, enfin, Alceste joue un rôle comparable, mais peut-être moins 

subversif, en contestant les conventions nécessaires à toute vie collective. À la différence de Don 

Juan, Alceste est fort sensible, ce qui l’achemine vers la souffrance perpétuelle, causée par un 

amour non partagé. Il a l’esprit contrariant. Il veut avoir raison contre tout le monde. C’est un 

homme chagrin, vite blessé, mal adapté au monde et à la vie de société, ses emportements le 

mettent dans des situations si fausses, qu’on éprouve de la sympathie pour lui, tout en se moquant 

de son comportement. Le comique du personnage naît davantage des situations où il se met que de 

son caractère même. 

 Ainsi, avec des nuances, mais de façon similaire, Tartuffe, Don Juan et Alceste 

apparaissent comme des marginaux qui, chacun à leur façon, combattent l’ordre établi. En fait, 

dans ces trois pièces majeures, Molière fait le constat de la situation idéologique de cette période 

du XVIIe siècle: dans cette société normalisée, ceux qui s’inscrivent en marge sont fatalement 

éliminés ou ridiculisés. Les dénouements introduisent des sanctions quasiment pénales, la prison 

pour Tartuffe, la mort pour Don Juan, l’exil pour Alceste. C’est dans cette perspective que se 

comprend la morale que l’on prête traditionnellement à Molière: son refus de l’excès, sa recherche 

des solutions moyennes sont des conditions de survie sociale. 

 Molière ne s’est pas contenté de ce déjà large éventail comique. Il a été l’un des inventeurs 

du théâtre-ballet, qui reprend, mais en la modifiant, la tradition des spectacles de cour. Cette 

manière est importante dans l’œuvre de Molière, puisque des Fâcheux (1661) au Malade 

imaginaire (1673), elle est à la base de beaucoup de pièces qu’il a écrites. Ces compositions mêlent 

texte, musique, danse et chant. 

 En bénéficiant d’une mise en scène somptueuse, le théâtre-ballet devient le point de 

rencontre de tous les arts dramatiques dans une formule originale. Cette formule de spectacle 

plaisait au Roi, et pour les fêtes de la Cour, Molière travaillait souvent sur commande. Mais il ne 

faut imaginer pour autant qu’il travaillait à contre cœur. Molière, artiste et poète, Molière, sensible 

à la beauté, à l’élégance, au charme de la musique et du divertissement, a subi la séduction des 

fêtes et a donné à leur réalisation une part importante de son talent. 

 Molière a su élargir encore son inspiration. Il a pratiqué la comédie-pamphlet, avec La 

Critique de l’Ecole des femmes et L’Impromptu de Versailles où, sous le vernis comique, apparaît 

toute une réflexion sur le théâtre. C’est qu’il ne cherche pas seulement à amuser ou à distraire. Il 

a d’autres aspirations. Cette recherche du sérieux est manifeste dans un certain nombre de ses 

comédies, en particulier dans ses comédies politiques qui s’achèvent sur ses dénouements 

malheureux pour les personnages principaux. Elle se révèle, de façon significative, dans son désir 

de se lancer dans des genres considérés comme moins futiles que le genre comique. Il a enrichi sa 

palette dramaturgique en adoptant des tonalités plus sévères: il a abordé la pastorale avec Mélicerte 

et La Pastorale comique; il a cultivé le romanesque, avec la «comédie galante» La Princesse 

d’Élide; il s’est essayé à la tragi-comédie, avec Don Garcie de Navarre et même à la tragédie, avec 

Psyché qu’il écrivit en collaboration avec Pierre Corneille et Philippe Quinault.  

 D’une manière presque invariable, le schéma d’une comédie de Molière comporte trois 

éléments obligatoires: la présence d’un jeune couple, la présence d’un obstacle dans la personne 

du père ou du tuteur, la présence d’un dénouement heureux concrétisé dans le mariage des jeunes. 

Ce schéma suppose l’utilisation des groupes fixes de personnages selon les catégories requises, les 

jeunes, les vieux, les domestiques alliés des jeunes, les raisonneurs. Il résulte de cette distribution 

des personnages par groupes fixes, une double opposition: de générations et d’ordre social 

(maîtres/ domestiques).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

372 
 

 Cependant, à l’intérieur de chaque groupe, on découvre toute une gamme de nuances dans 

les comportements. La Flèche, Scapin, Sganarelle occupent tous la même position sociale et leur 

présence dans la structure de la pièce est toujours absolument nécessaire, puisque le tandem maître-

valet accentue la signification de chacun d’eux, mais le degré d’inventivité en matière de solutions 

diffère de l’un à l’autre. 

 Pièce en trois actes, Les Fourberies de Scapin accumulent les procédés relevant du 

comique de gestes. Cette pièce s’inspire de la tradition latine et italienne, de la comédie d’intrigue, 

en introduisant le valet Scapin, le cœur même de la pièce. Cette présence, aussi forte quand il est 

en scène que quand il n’y est pas (car, c’est lui qui mène le jeu, les autres personnages ne réagissent 

que par rapport à ses propres intrigues), impose à l’ensemble de la pièce les caractères mêmes du 

personnage. L’agilité d’esprit de Scapin vaut celle de son corps, et l’une et l’autre sont chez lui 

une source d’un plaisir intense et visible. On sait que Molière, admirateur des Italiens, donnait une 

grande place dans son jeu, au mime, au geste, aux contorsions, aux mouvements. 

 Scapin est en effet, un personnage sans cesse en mouvement. Il n’en veut à personne: il n’a 

pas de passé; il vit dans l’instant. Il entraîne tout le monde dans son jeu, les jeunes à qu’il redonne 

l’espoir, les vieux à qu’il fait danser bien malgré eux un ballet bouffon. Scapin devient l’animateur 

unique. Il dispose à son gré des maîtres et des serviteurs, de ceux qui font appel à lui comme de 

ceux qu’il combat. Scapin dirige, commande, triomphe par la démission de ceux qui sont maîtres. 

Mais il assume jusqu’aux bastonnades sa condition de valet, et c’est en valet qu’il domine. Face 

au poids de la contrainte sociale, il impose la force de l’esprit. Avec lui, c’est la science de 

l’intrigue et la beauté du geste qui seules comptent; c’est par là qu’il assure son éclatant triomphe 

sur les êtres et sur les choses. 

 Maître de lui-même, il se forge son propre destin, affirmant ainsi, par sa philosophie de 

l’action, la souveraine liberté de l’homme. 

 En vertu du principe de mobilité, si cher à Molière, on constate des nuances très variées 

chez tous les personnages de ses pièces. Les personnages de Molière changent d’attitude, de gestes, 

de ton et de vocabulaire selon ceux auxquels ils s’opposent. 

 L’unique personnage immuable du point de vue du comportement et des réactions dans la 

structure des comédies de Molière est le personnage du père ou du tuteur. Orgon (Tartuffe), 

Harpagon (L’Avare), Arnolphe (L’École des femmes), sont tous pareillement obtus, têtus, 

médiocres, confinés dans leur univers fermé. À ces personnages, Molière attribue des syntagmes 

à valeur de code, qui facilitent le déchiffrement de leur attitude et qui confèrent à ces personnages 

la dimension typologique. Tel est le cas, par exemple, pour Harpagon avec son automatisme verbal 

«sans dot». C’est à propos de ce dernier, appartenant à la lignée des avares célèbres de la littérature 

française, que Jasinski (Molière) dira: «Balzac ne sondera pas plus avant l’âme d’un avare» 

(Jasinsky 1974: 207). Le discours des personnages devient donc moyen de mise en lumière de leur 

portraits, importants puisque l’auteur les envisage à travers une double destination: la première est 

la destination immédiate, placer le personnage dans le contexte de la pièce, prouver ce qu’il est 

dans l’espace scénique et partant offrir au spectateur un trait saillant: Tartuffe, un imposteur, 

Harpagon, un avare, Arnolphe, un vieux barbon ridicule. La seconde destination de ces portraits, 

rendus parfaitement par le dynamisme du dialogue, est celle qui vise un effet prolongé, orienter 

donc l’attention du spectateur vers leur contraire, vers ce qu’ils devraient être réellement dans la 

vie quotidienne; le portrait négatif est destiné à mettre en valeur le portrait positif, selon les vœux 

de Molière, psychologue intelligent et profond, et selon l’idéal éthique et social de l’époque, 

synthétisé dans la célèbre formule «l’honnête homme». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

373 
 

  Le personnage étant l’élément fondamental dans la structure des comédies de Molière, 

c’est autour de lui que se réalise l’unité d’action, plus exactement autour du personnage central. 

L’unité d’action apparaît des rapports qui s’établissent entre les personnages, rapports d’opposition 

dans le cas des personnages centraux ridicules, puisqu’ils s’acharnent contre les autres et ceux-ci 

s’unissent contre lui, ou bien rapports d’identité, comme dans le cas du couple maître-valet, 

parfaitement soudés dans la construction de la pièce, de sorte que l’éclaircissement de l’un se 

réalise par l’explication de l’autre. Ceci confirme que l’unité d’action s’appuie sur les jeux de 

symétrie, car la disposition des personnages bénéficie, très souvent, de l’organisation par couples. 

À la présence du couple d’amoureux maîtres correspond un couple d’amoureux domestiques, 

comme c’est le cas dans Amphitryon, pièce entièrement axée sur le thème du double, Amphitryon-

Alcmène et Sosie-Cléanthis.  

 L’unité d’action, avec l’appui de la symétrie, confirme le parfait équilibre de toute 

construction de Molière, donc l’empreinte esthétique de l’époque. 

 Molière est un praticien du théâtre qui n’entend pas être prisonnier des contraintes édictées 

par les théoriciens. Son système dramatique s’inscrit dans le concret, ce qui explique les 

nombreuses attaques dont il a été l’objet de la part des érudits, ces gardiens des règles. Directeur 

de troupe, il considère que le grand but de l’œuvre théâtrale est de plaire. 

 Si la moralité doit jouer un rôle, elle doit venir de la peinture des caractères. En exposant 

vices et défauts au ridicule, on en détourne ainsi efficacement le spectateur: «Les plus beaux traits 

d’une sérieuse morale sont moins puissants, le plus souvent, que ceux de la satire; et rien ne reprend 

mieux la plupart des hommes que la peinture de leurs défauts. C’est une grande atteinte aux vices 

que de les exposer à la risée de tout le monde. On souffre aisément des répréhensions; mais on ne 

souffre point la raillerie. On veut bien être méchant, mais on ne veut point être ridicule» (Molière 

1979: 260). 

 Pour parvenir à ce résultat, il convient de camper des personnages qui soient naturels et 

vrais. Il faut, par ailleurs, pour que les exemples soient significatifs, éviter la satire personnelle et 

viser au contraire la satire des mœurs. Quant aux règles, elles ne sont que des garde-fous. Inspirées 

par le bon sens, elles n’ont rien d’impératif. Molière rend au comique son autonomie en 

l’affranchissant du joug de la raison. Avec lui, la logique du rire retrouve son indépendance. 

 C’est que le public est le seul juge compétent. Si Molière s’appuie sur l’approbation de son 

public, c’est qu’il existe une étroite collaboration entre eux. Molière exprime dans son art comme 

dans ses combats, les goûts et les idées de toute une société; le combat qu’il mène n’est pas 

individuel mais commun. Ainsi la comédie échappe à la tentation d’exprimer le tempérament d’un 

individu, pour retrouver la vraie dimension du rire, qui est un phénomène collectif de libération et 

de vengeance. 

 L’art de Molière résulte de la conciliation du rire et de la vérité, car c’est là son but ultime, 

transmettre par le comique de caractère, de situation et de langage des vérités sur l’homme. Molière 

y réussit, parce qu’il allie la verve à un esprit profond, poursuivant sans cesse à restituer au naturel 

sa dimension plénière. «La transmission des vérités, ne se réalise pas à travers un seul porte-parole 

de l’auteur; dans chaque pièce il y a plusieurs émetteurs de ces vérités humaines, autant de visages 

de Molière même. Son message, varie par la manière de transmission, s’assure une audience 

unanime» (Voltz 1964: 93). 

 Par son art, ses principes dramatiques, Molière ouvre une nouvelle voie pour les auteurs 

dramatique des siècles suivants. Les auteurs comiques du XVIIIe siècle, s’inspireront beaucoup de 

son œuvre, chacun lui étant plus ou moins redevable. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

374 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

Couprie, Alain. (1995). Le théâtre. Paris: Éd. Nathan. 

Lanson, G. (1963). Histoire de la littérature française. Paris: Éd. Hachette. 

Molière. (1979). Oeuvres complètes. Paris: Ed. Flammarion. 

Mitterand, Henri. (1975). Littérature et langages- le théâtre, la parole et l’image. Paris: Éd. 

Nathan 

Ubersfeld, Anne. (1996). Les termes clés de l’analyse du théâtre. Paris: Éd. du Seuil. 

Voltz, Pierre. (1964). La comédie. Paris: Éd. Armand Colin 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)
BDD-A26487 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

