LE SYMBOLE TRANSCULTUREL DU MIROIR CHEZ NANCY HUSTON

Aliteea-Bianca Turtureanu

Lecturer,PhD., Tehnical University of Cluj-Napoca

Abstract:Originality of this work lies in the discovery and interpretation of the transcultural symbol of the
mirror — constantly reflected in the work of contemporary writer Nancy Huston — closely related to the
theory formulated by the renowned French psychiatrist and psychoanalyst Jacques Lacan (theory
referred to as ,, The stage of the mirror”).

Transculturalism, a major aspect of transdisciplinary research, will enable one the access to the linguistic
and cultural spaces that the author is crossing and which have influenced both her life and work.

The bilingual monologue Limbes/Limbo published ,,in a mirrored manner” captures and reflects the
various facades of the author’s cultural and linguistic identities reunited beyond frontiers. Self-translation
is at the same time the mirror and her access door to Transculturalism.

Through the transcultural symbol of the mirror the writer enters a new type of evolution related to culture
and the genuine relationship with the Other.

Keywords: transcultural, mirror, symbol, culture, self-translation.

L’étre humain a toujours révé de se regarder dans le miroir de la Nature. Le miroir de la
pensée magique est bien entendu, un miroir magique: on peut tout voir, sentir et vivre dans ce
miroir. L unité est actualisée et la diversité, potentialisée.! Le miroir de la pensée mécaniciste est
plutot un miroir cassé. Il suffit d’en prélever un morceau pour tirer quelques conclusions sur la
Nature. Ce fragment est congu comme une copie de I’universel. Le monde classique est le monde
de la figuration, et le monde transdisciplinaire est celui de la transfiguration. Le mot frangais
« miroir » vient du latin «mirare» ce qui signifie «regarder avec étonnement». L’action du verbe
«regarder» suppose I’existence des deux termes : celui qui regarde et ce qui est regardé.?

La circulation du motif du miroir dans la littérature universelle est bien évidente.

Dans ses Théoremes poétiques, Basarab Nicolescu exploite le symbole du miroir du point de vue
transdisciplinaire: «Le Grand Inconnu : nous-mémes. Ou tout du moins, une trés fidé¢le image.
Quand le miroir n'est pas brisé.» > Belle coincidence, le titre d’un volume signé par Basarab
Nicolescu s’intitule en roumain: /n oglinda destinului.

Le transculturel représente une partie importante de la recherche transdisciplinaire.

Le transculturel désigne I’ouverture de toutes les cultures a ce qui les traverse et les dépasse. Les
étres humains sont faits de la méme «matiére», les mémes génes produisent les couleurs de nos

! L’apparition des « miroirs magiques » remonte au V™ sicle ap. J-C, en Asie. Ce miroir est capable de révéler par les images
ou par les mots des vérités lointaines et invisibles ou les souhaits les plus profonds. Un « miroir magique » était un miroir sur lequel
figuraient des dessins en bronze, des caractéres d'écriture, ou bien les deux. La face réfléchissante était convexe, réalisée en bronze
brillant pour servir de miroir. Tenu en main, il se comportait comme un miroir commun. En plein soleil, la surface réfléchissante
semblait « transparente » et on pouvait examiner dans la réflexion projetée sur un mur les caractéres ou les images qu'il y avait au
dos. Le miroir magique est présent dans la littérature, dans des contes de fée traditionnels et modernes tels que : Blanche-Neige,
Freéres Grimm, La Belle et la Béte, Princesse Kaguya, Harry Potter et au cinéma dans des films comme : Peau d’Ane, Shrek.

2 Basarab Nicolescu, 1996, p. 40.

3 Basarab Nicolescu, 1994, p. 177.

305

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



peaux, de nos cheveux, les expressions de nos visages, nos qualités et nos défauts. Le transculturel
nous apprend que tous les étres humains sont égaux, biologiquement et spirituellement bien que la
différence entre leurs cultures soit énorme.

Le parcours de Nancy Huston est un parcours transculturel : Canadienne, Francaise, figure active
dans le mouvement des femmes, écrivaine bilingue, étudiante de Roland Barthes et de Jacques
Lacan, musicienne, philosophe, écrivaine, elle représente tout cela a la fois. Elle est née a Calgary
(qui veut dire « clair ruisseau »), en Alberta, dans le Grand Ouest du Canada. Les racines de son
pere se trouvent en Irlande, ses huit arriére-grands-parents y sont nés. Les origines de sa mére
viennent de I’ Angleterre (Howard), de I’Ecosse (Mac Donald), de 1’Allemagne et de la France.
Aprés avoir passé son enfance et son adolescence entre le Canada, I’ Allemagne et les Etats-Unis,
a I’age de vingt ans, la jeune Nancy Huston décide de continuer ses études en France. Partagée
entre deux langues (I’anglais, sa langue maternelle et le francais, la langue de son pays d’adoption,
d’exil) et plusieurs cultures, divisée territorialement et linguistiquement, Nancy Huston est un
transfuge linguistique a cause de son histoire personnelle et de son enfance blessée, marquée par
les nombreux déménagements de sa famille, par le divorce de ses parents et par I’abandon de sa
mere. Les thémes qui nourrissent ’univers de sa création trouveront toujours de nouvelles
explorations. Il s’agit de 1’exil, de I’identité, de I’altérité, du translinguisme, de la transgression du
tabou, des ponts transculturels qui relient 1’écriture a 1’art (Ia musique, la peinture, le dessein, la
photographie, le théatre) la création a la procréation, les différentes cultures traversées par
I’auteure. La langue n’est pas le seul terrain que 1’écrivaine aime explorer. Chez Nancy Huston il
y a un rapport évident entre les cultures, les langues et les identités embrassées. Le pays d’origine
devient un point lumineux qui a toujours scintillé au loin, devant elle. Dans Nord Perdu, Huston
écrit: «Ce Canada-la est un pays entiérement extérieur, officiel, artificiel, fait de discours publics
et de volontarisme. Dans la réalité, je sais que le Canada est un pays ou il fait bon vivre. La texture
de la vraie vie que ménent les gens la-bas, au jour le jour, est riche et variée ; ils ont une littérature
et un cinéma, du théatre et de la danse de tout premier ordre, ils ont un mode de vie et des fagons
de parler ; ils investissent d’amour et de soins leurs quartiers, leurs terres, leurs églises, leurs
maisons, leurs cafés et restaurants préférés, or toutes ces choses constituent bel et bien une
culture.»* L’écrivaine quitte sa vie anglophone pour s’installer & Paris, la capitale de 1’élégance et
du luxe, la Ville-Lumiére - vécue comme une source d’étonnement perpétuecllement renouvelée.
Arrivée a Paris, la jeune intellectuelle sera fascinée par le métissage des cultures, des races, des
accents, des voix et des gestes. Ce sont des choses qu’elle n’a pas pu retrouver ailleurs, sauf dans
des textes de fiction ou elle mettait ce qui secrétement n’importe le plus. Chez elle, au Canada,
personne ne parlait de Paris. Ce mot n’existait pas dans le vocabulaire de sa famille. «Je suis
Francaise parce que je partage completement I’existence des Frangais. Mais j’ai sur les suchistes
ce petit avantage: je sais qu’étre Francais est une identit¢ parmi d’autres, la résultante de mille
hasards géographiques et historiques; je mesure ma chance, et je mesure ce qu’il reste a faire.»®
Dans I’essai Nord perdu, Huston plonge le lecteur dans I’univers culturel frangais qu’elle maitrise
bien déja tout en gardant sa distance critique: Nord perdu est le tableau d’une France vue par une
Canadienne anglophone ayant choisi d'y vivre et de devenir romanciére francophone. La tension
productrice se réalise entre la proximité et la distance, entre la répulsion pour le «neuf» et la
séduction pour l'ancien, version du «nouveau» et de 1’«ancien» monde. Elle souligne plusieurs

4 Nancy Huston, 1999, p. 85.
5 Nancy Huston, 1999, p. 95.

306

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



fois qu’elle n’est pas fiére d’étre Canadienne, car « le Canada est une colonie »° Elle avoue qu’en
tant qu’ Albertaine elle appartient a une partie du monde qui a si peu d’Histoire et d’histoires, si
peu d’identité culturelle qu’elle n’a rien qui «me permette de revendiquer un quelconque Aéritage
lié & cette appartenance.»’ En parlant d’exil et de culture, nous voulons insister sur la question de
I’identité culturelle, en rappelant que 1’étymologie du mot identité est le terme latin idem, ¢’est-a-
dire «méme». Dans son discours sur 1’exil et la terre natale, elle souligne qu’elle n’est pas
Francaise, car elle n’est pas née en France, et elle n’a pas passé son enfance en France. L’exil
représente le noyau, le moteur, I’expérience qui a permis a Nancy Huston de vivre et de partager
au lecteur son expérience transculturelle. Les années passées dans 1’exil doré 1’ont changée, mais
elle ne partage plus les valeurs de son pays natal, celles de ses amis ou de ses parents. Le Canada
ne la berce plus, ne la comprend plus, il n’a aucune idée de sa nouvelle vie. Parlant des vacances
passées entre le Canada et la France, elle écrit « le décalage horaire s’accompagne de bien d’autres
décalages [...] et I’identité méme finit par se brouiller.»® Une existence ici, une existence la-bas, ni
tout-a-fait Canadienne, ni tout-a-fait Frangaise, Nancy Huston méne une vie entre les deux — entre
deux pays, entre deux langues, entre deux cultures, ce qui lui donne « une sensation de
flottement »° d’instabilité, de réve et de vertige. Sa province natale, I’ Alberta, la derniére province
a rejoindre le Dominion n’a pas a proprement parler d’identité culturelle. L’Ouest du Canada est
un pays sans identité culturelle: ¢’est I’'une des raisons pour lesquelles Huston ne vit plus en
Alberta. L’appellation «les Pieds-Noirs», ne désigne pas les intrus, mais les Indigenes, les Indiens
qui habitaient cette terre, qui eux, avaient une culture. Les Frangais, Anglais, Allemands, Finnois,
Néerlandais, Danois, Suédois, Russes, Ukrainiens qui sont venus s’y installer, avaient, eux aussi,
leurs cultures. Mais quand ceux-ci ont soumis ceux-la et se sont mis a vivre sur leurs terres, il n’y
avait pour ainsi dire plus de culture — sinon dans le sens agricole du terme. Leur existence était
fruste, dure, solitaire, muette. Leur culture était primitive, plus primitive que celle des Indiens
Blackfoot qui avaient habité ces terres jusqu’en 1885 et qui possédaient un magnifique tableau de
dieux et de légendes, ils avaient une bonne connaissance des coutumes et des traditions, des
animaux et des plantes. Le monde des cow-boys était un monde sans délicatesse, sans émotion,
sans affection, sans poésie. Leur musique se résumait aux sons des guitares et des banjos qui
accompagnaient les danses dans la grange, le samedi soir. Nous savons que I’histoire de 1’ Alberta
est en grande ligne celle de I’Ouest américain. La culture canadienne-anglaise est une version de
la culture américaine. De nos jours, tout a changé. Calgary est une grande ville avec gratte-ciel,
centres d’affaires, orchestres symphoniques, compagnies de ballet, théatre, universités, presse,
salles de spectacles. Dans I’expatriation, Huston a retrouvé le geste canadien par excellence:
traverser 1’Atlantique, partir et tout abandonner, tourner la page, refaire sa vie, s’inventer une
nouvelle existence a partir de zéro. L’histoire de Nancy Huston refait métaphoriquement, et en
sens inverse, le parcours transcontinental de ses ancétres.

En 1979, elle rencontre Tzvetan Todorov. Un homme de I’Europe de 1’Est et une femme de
I’Amérique du Nord ont la chance de réver ensemble dans deux « autres » langues, dans deux
«autres » cultures, pour « se réveiller et se raconter les réves dans une troisieme, commune »i0
sans aucune barriere linguistique. Ce sont deux étrangers rendus proches par le miracle

6 Elle revient souvent sur son «désir d'Histoire» (dans Nord Perdu; Désirs et réalités, entretiens, interviews) car elle est née dans
un pays pour lequel le passé a peu de densité, de sens et de profondeur. C'est ce qui fait qu'elle aime la France (p.87); c'est de la qu'est
né son désir de voir Paris (p.88), de porter des vétements qui ne soient pas « neufs » : pour «porter sur soi un peu d'Histoire» (p.88).
7 Nancy Huston, 1996, p. 12.
8 Nancy Huston, 1986, p. 71.
9 Nancy Huston, 1996, p. 89.
10 Nancy Huston, 1986, p. 67.

307

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



transculturel. Cette rencontre qui met en dialogue leurs cultures, qui les traverse pour arriver au-
dela, était une expérience forte, émouvante et transformatrice. Le transculturel ouvre la voie a
I’altérité, elle fait réfléchir sur nous-mémes, sur les autres et sur le monde.

En France, elle a été portée vers la capitale. Paris est une ville transculturelle. Dans Désirs et
réalités, Huston raconte que devant la porte de sa maison il y a une plaque avec le nom d’une Juive
de vingt-deux ans tuée par la Gestapo, il est possible qu’elle ait habité ici : « C’est justement cette
incertitude qui garantit la permanence de mon état d’exil.»** Huston aime ce peuple avec qui elle
n’a au fond rien en commun. Cet attachement a une explication plus profonde, c'est-a-dire la
fascination pour 1’ Autre. L’altérité relie tous les Juifs entre eux. Une scule chose unifie tous les
Juifs, c’est qu’ils sont différents des autres. Ils ont revendiqué une appartenance et refusé
I’assimilation dans la masse de plus en plus homogene de la civilisation occidentale. Habitant un
quartier bigarré et cosmopolite, comme le Marais, son « étrangéité » ne peut jamais s’effacer, peut-
étre parce que les commercants parlent entre eux des langues qu’elle ne comprend pas, parce que
les magasins sont fermés selon des horaires insolites et parce qu’elle peut maintenant bavarder
tranquillement avec son boulanger, sa concierge ou son kiosquier. Chaque patisserie porte trois ou
quatre noms différents, selon qu’on 1’achéte dans une boulangerie polonaise, russe ou tunisienne.
Dans ce quartier ou elle se sent vraiment chez elle, ils forment une vraie communauté qui donne
un sentiment de famille élargie avec tout ce que cela implique. Elle manifeste de la tolérance
envers eux. En méme temps, elle a besoin de garder ses distances par rapport a tous ces signes de
la transculturalité.

L’écrivaine ne s’identifie ni aux Juifs, ni aux Francais en général: elle s’identifie a elle-méme grace
a eux, a travers eux. Le moi, ne se trouve pas, il se construit peu a peu. Nous y retrouvons un aspect
important de 1’éducation transdisciplinaire : se reconnaitre soi-méme dans le Miroir de 1’ Autre. Il
s’agit d’une évolution permanente, qui doit commencer trés tot et continuer tout au long de la vie.
En s’installant dans une autre langue, dans une autre culture (étrangere), qu’a-t-elle fait d’autre
que de choisir la tolérance, I’ouverture d’esprit et la liberté d’écrire?

Nancy Huston fait référence a la théorie de Jacques Lacan dans Reflets dans un il d’homme, dans
Journal de la création comme dans Lignes de faille: «Si je me touche I’ceil gauche en me regardant
dans la glace, la Kristina dans la glace touche son ceil droit, mais c’est toujours moi.»*? En lisant
ce magnifique roman, on ne peut rester de glace devant la reconstitution des faits historiques,
devant la mise en parallele du passé et du présent, de ['univers des enfants et de celui des adultes,
de la culture occidentale et de celle américaine. Si nous allons plus loin pour illustrer cette idée,
nous retrouverons Paddon (Cantique des plaines) qui se regarde dans un miroir et s’émerveille
devant son reflet, tandis que Lin (La Virevolte) admire son corps dans un miroir avant de danser
pour s’assurer que son reflet incarne exactement le personnage qu’elle veut devenir sur scéne. Le
miroir lui permet de se voir telle qu’elle est, mais sous un seul et méme angle. Devant la glace, Lin
imagine la danse interprétée par sa troupe et les mouvements des danseurs.

Tout au long de ses Reflets, I’écrivaine se demande si Jacques Lacan ou ses disciples ont tenu
compte de ’absence du miroir dans les sociétés anciennes et traditionnelles.’® De nos jours, le
miroir est devenu un objet indispensable, commun et omniprésent. Des glaces en bronze ou en
argent sont apparues dans 1’ Antiquité gréco-romaine, mais ce sera la Renaissance qui a apporté la
technologie moderne, nécessaire a la fabrication de miroirs en pied, dans lesquels on pouvait saisir

11 Nancy Huston, 1995, p. 203.
12 Nancy Huston, 2006, p. 275.
13 Nancy Huston, 2012, p. 40.

308

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



le reflet de notre corps.'* Huston pense que dans les sociétés sans miroir le sentiment de soi se
construisait différemment que dans la notre. Dans ce dernier livre paru en juin 2012, I’écrivaine
avance 1’idée que toutes les différences entre les sexes sont construites par le « miroir de la
société ».

Le cas de Barbe (I’héroine du roman Instruments des ténebres) montre que c’est en
regardant son frére qu’elle se retrouve, car «c’est comme si elle se regardait elle-méme dans la
surface d’un étang»'® La référence a la surface d’un étang renvoie au symbole du miroir et a la
théorie de Jacques Lacan, selon laquelle le stade du miroir est le moment ou 1’enfant comprend
qu’il est intégre et autonome parce qu’il voit son reflet.'® Le psychiatre Jacques Lacan a développé
un aspect important du stade du miroir, en y introduisant une réflexion sur le role de I'Autre. Nous
retrouverons cet aspect dans le roman La Virevolte. Au moment ou Lin regarde sa fille danser elle
a I’impression de se voir elle-méme dans le miroir. La mére qui regarde sa fille se voit dans «un
rapprochement paradigmatique entre soi et I’autre.»!’ Dans l'expérience du stade du miroir,
l'enfant n'est pas seul devant le miroir, il est accompagné par 1'un de ses parents qui lui montre,
physiquement, et lui explique, verbalement, que ce qu’il voit c’est sa propre image. Ce serait dans
le regard et dans la parole de cet autre, tout autant que dans sa propre image, que l'enfant vérifierait
son unité. A ce point, il aura la preuve de son unité qui vient de la part d'un autre (parent, ami, étre
cher). En effet, devant le miroir I’enfant reconnait tout d'abord 1'autre, 1'adulte a ses cotés, qui lui
dit « Regarde, c'est toi ! », et ainsi I'enfant comprend « Ouli, c'est moi ! ». Le «stade du miroir» est,
en quelque sorte, une forme de dédoublement. Cela se passe de la méme maniére pour les femmes
que pour les hommes. Lorsqu’elle écrivait Cantique des plaines, Nancy Huston se sentait devenir
le miroir de ses personnages: «D’abord, je suis la petite fille fugueuse, courant, essoufflée,
euphorique, follement heureuse aprés son réve; et, tout de suite apres, je deviens le parent puissant,
négateur et répressif.»'® Pendant 1’écriture du roman Histoire d’Omaya, Huston avoue: «je devins
Omaya, I’héroine hypernerveuse d’un de mes propres romans.»'® Dés ’age de six ou sept ans les
filles se scindent différemment des petits garcons. Les gar¢ons deviennent «regardeurs» et les filles
«regardées». C’est a partir de ce moment-la que la jeune fille entretiendra une relation angoissante
avec son miroir. Elle ne pourra plus se voir a travers ses propres yeux, mais a travers les yeux
intériorisés de I’ Autre. Nelly Arcan, écrivaine et philosophe québécoise se souvient dans Burga de
chair de I’«enfant au miroir.»?° Elle éprouve un sentiment de nostalgie pour 1’époque ou elle
trouvait son reflet tout simplement amusant. Huston pense qu’il y a un avant et un aprés
dédoublement. Avant, les femmes coincidaient «bétement, spontanément»21 avec leurs corps.
Apres, les femmes sont devenues, dit la langue anglaise « self-conscious: il y a un(e) autre (en) soi
qui juge le soi, parfois gentiment, mais trés souvent durement.»?

Dans L’ Empreinte de [’ange, Saffie contemple I’image de son corps dans la glace de sa chambre:
« Se relevant, elle rajuste ses habits devant la glace de la grande armoire, glace qu’elle lave une
fois par semaine, le vendredi. Elle voit son reflet dans la glace. Avec une certaine satisfaction elle

14 Idem.

15 Nancy Huston, 1987, p. 53.

16 e stade du miroir est un concept utilisé par plusieurs psychologues et psychanalystes, tels que : Henri Wallon, suivi de René
Zazzo. Jacques Lacan, D.W. Winnicott et Frangoise Dolto introduisent ce stade dans la théorie psychanalytique.

17 Nancy Huston, 1998, p. 194.

18 Nancy Huston, 1990, p. 32.

19 |dem, p. 61.

20 Citée par Nancy Huston.

2L Nancy Huston, 2012, p. 40.

2 |dem, p. 41.

309

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



constate que sur toute la surface brillante de la glace, il n’y a pas la moindre trainée de chiffon.»?3

Chargé d'une forte connotation symbolique, le miroir devient ici porte d’accés a 1’Autre. Dans
L’Epilogue du roman, Nancy Huston décrit la scéne entre Raphaél et Andras qui se regardent dans
le méme miroir. L’histoire finit 1a ou elle a commencé, 1a ou Saffie a vu pour la premiére fois la
terre francaise: a la Gare du Nord, a Paris. Quelques années plus tard, nous voila donc a la fin du
XX-¢ siecle, dans la brasseriec Terminus Nord. Le miroir symbolise la vérité de I’histoire. La
silhouette d’ Andras est reflétée dans I’immense miroir du restaurant. Raphaél vient s’asseoir a coté
de lui. Leurs regards sincéres se croisent sur la surface du miroir. Les deux hommes se mesurent
réciproquement. Dans le miroir, ils ne se quittent pas des yeux. Que s’est-il passé entre eux a
travers ce regard silencieux ? Chacun a privé 1’autre de la femme et de I’enfant qu’il aimait.
L’histoire se refléte elle-méme dans la glace ou leurs regards bleus sont collés 1’un a I’autre. Chez
Nancy Huston, 1’écriture est un miroir, un moyen de communiquer avec 1’Autre. Limbes/Limbo
est un chef-d’ceuvre bilingue, dont 1’auto-traduction est publiée en miroir. Les «ceuvres bilingues»
devraient étre percues comme des expériences. Dans le processus translinguistique, le frangais et
I’anglais acceptent de se regarder dans le méme miroir tout en le traversant, pour révéler les
négociations intérieures d’un créateur scindé. Ce miroir refléte les identités culturelles de
I’écrivaine. Le processus de / ‘auto-traduction que Nancy Huston a adopté est a la fois le miroir de
I’auteure et la porte d’acces a la transculturalité.

Dans Journal de la création, Huston cite Emma Santos qui est passée de I’ « autre c6té du miroir.»
Dans I’hopital psychiatrique ou elle se fait soigner, I'utilisation des glaces est interdite sous
prétexte que les patientes pourraient les briser et se faire du mal avec les esquilles. Pour Emma, la
plus dure des punitions serait celle de ne pas se voir. Elle trouve une solution a ce probléme : « Je
remplis une bassine d’eau et je me regarde dedans. Je me verrai jusque dans ma bave. Je me regarde
dans I’écriture. »?® Concernant I’image spéculaire, Lacan remarque le role du miroir « dans les
apparitions du double ou se manifestent des réalités psychiques, souvent hétérogénes. »%° Dans
I’essai L ’inné, ['acquis et I’inné publié dans Nord Perdu Huston partage au lecteur son expérience
féminine devant la glace: «en me coiffant devant la glace, je vois....entre mes sourcils....deux
petites rides verticales. Les rides de ma grand-mére Huston.»?’ Le titre est significatif, /’inné
commence a nous rattraper, quand on arrive a un certain age. Les rides symbolisent le passage du
temps et le miroir est la prise de conscience de Huston. L 'inné est le signe hérité par Huston de la
part de sa grand-mere.

La compréhension et la connaissance d’elle-méme passent par la compréhension et la connaissance
de I’ Autre et par le parcours d’une langue a I’autre. Dans le miroir transculturel les personnages
reflétent 1’auteure, leur quéte identitaire passe obligatoirement par I’expérience de I’altérité.

Le symbole du miroir capte et reflete les différentes facettes des identités culturelles et
linguistiques de Nancy Huston, réunies au-dela des fronticres. La technique de son écriture
surprend la présence toujours vivante du transculturel.

24

BIBLIOGRAPHY

Huston, Nancy, Cantique des plaines, Editions Actes Sud/Léméac, Montréal, 2002.
Idem, Désirs et réalités, Textes choisis 1978-1994, Editions Actes Sud/ Léméac, Montréal, 1995.

23 Nancy Huston, 1998, p. 35.

24 Nancy Huston, 1990, p. 306.

% Citée par Nancy Huston, 1990, p. 307.
% Jacques Lacan, 1970, p. 92.

27 |dem, p. 69.

310

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)



Idem, L ’Empreinte de [’ange, Editions Actes Sud/Léméac, Montréal, 1998.

Idem, Histoire d’Omaya, Editions du Seuil, Paris, 1985.

Idem, Limbes/Limbo — Un hommage a Samuel Beckett, Editions Actes Sud/Léméac, Montréal,
2000.

Idem, Journal de la création, Edition Seuil, Paris, 1990.

Idem, Instruments des #énébres, Editions Actes Sud/Léméac, Montréal, 1996.

Idem, Nord perdu suivi de Douze France. Editions Actes Sud/Léméac, Montréal, 1999.

Idem, Reflets dans un il d’homme, Editions Actes Sud, 2012.

Chatué, Jacques, Epistémologie et transculturalité. Le paradigme de Lupasco. Tome 1. Edition
L’Harmattan, Paris, 2009.

Cazenave, Michel, De linterculturel au transculturel dans la Revue de psychologie de la
motivation n° 23,1997. Prépublié dans La science et les figures de I'ame, Le Rocher, Paris, 1996.
Humboldt, Wilhelm Von, Sur le caractére national des langues et autres écrits sur le langage.
Traduction de I’allemand Denis Thouard, Paris, Editions Le Seuil, 2000.

Nicolescu, Basarab, Cosmologia “Jocului secund”, Editura pentru Literatura, Bucuresti, 1968.
Idem, La transdisciplinarité. Manifeste. Editions du Rocher, Paris, 1996.

Idem, Noi, particula §i lumea, traducere din limba franceza de Vasile Sporici, Editura Junimea,
lasi, 2007.

Idem, Théoremes poétiques, Editions du Rocher, Paris, 1996.

Idem, /n oglinda destinului. Eseuri autobiografice. Editura Ideea Europeana, 2009.

Nicolescu, Basarab, Camus, Michel, Raddcinile libertdtii, traducere de Carmen Lucaci, Editura
Curtea Veche, Bucuresti, 2004.

Ricceur, Paul, Soi-méme comme un autre, Edition du Seuil, Paris, 1990.

Idem, La traduction, Edition Bayard Culture, 2004.

311

BDD-A26479 © 2017 Arhipelag XXI Press
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:46:54 UTC)


http://www.tcpdf.org

