
 

73 
 

ELEMENTS OF CULTURAL ANTROPOLOGY-THE BIBLICAL AND 
TRADITIONAL MEANING OF THE GATE AS AN ARCHAIC SYMBOL  

 

Doina David 

Assoc. Prof. PhD. ,”Dimitrie Cantemir” University 
 

 

Abstract:Symbolism as a whole and in particular, can be studied as reductionist, outside of history 

or just on the Orthodox dogma, thus accepting substrate liturgical symbolism Romanian can be 

regarded as a fault of a complex where we believe that . If there is a symbolism and such inflections, 

then the analytical  development  can be concretized. This we want to achieve and we by surprise  

elements mythical, ritual, sacred and profane that are generated by an element known as the 

traditional element  habitat Romanian-gate. 

 

Keywords:  gate, eternity, sacred profane, passing. 

 
 

Am ales aceste fragmente de simbol în analiza noastră tocmai pentru că am 

considerat că sunt elemente ce au obârşii liturgice, dar şi concret-reale, uman-existenţiale. 

Elemente pe care pregnant apare, în cultura românească tradiţională, simbolul antropomorf. 

Cunoaşterea acestui fragment al simbolisticii presupune o necesară raportare a 

noastră la lumea tradiţională; dar şi o atitudine concretă, trăire, opţiune generalizatoare, 

abstractizare, ce în final se conturează într-o abordare adecvată a simbolisticii. 

Imaginea spre care tindem în explicarea specificului simbolisticii tradiţionale 

româneşti nu se poate constitui decât numai dacă ne situăm într-un univers al concretului 

limitat. Pentru că însăşi imaginea-simbolică privită conceptual este mereu perfectibilă, nu 

este un simplu demers intelectual, ci o realitate complexă, infinită, în care opţiunile umane, 

atitudinile umane transfigurează percepţia. 

Dacă dorim decodificarea specificului simbolisticii tradiţionale româneşti, acest 

lucru îl putem realiza numai dacă raportarea noastră se face direct la lucrurile concrete prin 

care simbolurile există; în cazul nostru, formele materiale (poartă, cruce, icoană, stâlp) ce 

incumbă şi relaţiile ce se stabilesc între ele, ca simbol şi trăirea umană, simbolizată din 

dorinţa de îndreptare spre infinit, unitate, eternitate şi supraspaţialitate. 

La acest nivel, al perceperii lumii prin simbol, putem considera că toate elementele 

supuse studiului în lucrarea de faţă sunt tot atâtea drumuri deschise omului spre transcendere 

prin: poartă, cruce, icoană, stâlp funerar; sunt tot atâtea breşe deschise spre  

În cultura românească tradiţională, poarta semnifică deschiderea spre lume, dar şi 

închiderea unei lumi autarhice sieşi, universul familial. Lumea, pentru omul tradiţional, este 

multiplă, complexă, se întinde de la hotarul curţii până la mormânt. 

Lumea este bântuită de duhuri, moroi, iele, spirite malefice şi benefice ce dau ocol 

aşezărilor umane. Împotriva acestor spirite omul îşi creează un mijloc de pază, prin 

simboluri antropomorfe create cu scop de protectori pentru toţi cei ce trăiesc dincolo de 

hotarul porţii.  

Pe sub poartă vin cei ce sunt nou-născuţi, şi tot pe aici pleacă spre hotarul lumii de 

dincolo, poarta marchează deschiderea omului spre divin atât în lumea concretă, aici, cât şi 

dincolo, în trecerea spre veşnicie. 

Mesajul mundan şi biblic al porţii este acelaşi, de deschidere şi ieşire a omului de sub 

incidenţa strict imanentă a creaţiei şi îndreptarea spre transcendent. Poarta devine astfel, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:06 UTC)
BDD-A26451 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

74 
 

realitate biblică şi antropologică ce deschide omul spre o altă lume, dincolo de efemer, dar 

îl şi închide într-o lume imediată, în care este supus trecerii prin naştere-căsătorie-moarte.  

Prin poarta concretă şi poarta metaforică biblică de la împărăţia Veşniciei, omul 

tradiţional trece imaginar din efemer în absolut, în deschiderea sa necesară spre comuniunea 

cu Dumnezeu. Poarta semnifică trecere, dar şi deschidere, eliberare de contingent şi 

îndreptare spre transcendent. 

 Eliberează şi spulberă frica umană de închidere într-o lume ermetică, astfel, 

universul existenţial îi apare omului tradiţional accesibil ca un univers în care poate realiza 

o detaşare de realul concret şi o apropiere de Archetipul Suprem; poarta devine cale, mijloc 

de apropiere, de veşnicie. 

Acest drum, al închiderii şi deschiderii umane, al trecerii din contingenţele imediate 

ale habitatului uman spre epifanie, este marcat şi străjuit de simbolul antropomorf, ca o 

dorinţă umană nemărturisită de apropiere de inefabil, prin imaginea simbolică umană. 

Conform următoarei reprezentări, poarta, devine nu doar un mijloc de manifestare a 

unui simbol, dar şi realitate antropologică, pentru că omul trăieşte o realitate concretă, 

personală, unde sufletul este dimensiune spirituală a personalităţii sale, a dihotomismului de 

sorginte divină, non-aleatorie, este realitatea concret personală, dublată de forma existenţei 

trupului. Împreună întregesc imaginea umană ce trăieşte în profan şi se deschide spre 

transcend 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

D
es

ch
id

er
ea

 p
e 

ve
rt

ic
al

ă 
es

te
 c

o
n

cr
et

 c
e 

 

tr
an

sc
en

d
er

e 

Deschiderea simbolurilor pe orizontală se realizează la nivelul 

concretului existenţial 

BIBLIC 

POARTA CA 
SIMBOL 

ARHAIC 

SACRU 

SUFLET 

OMUL 

TRUP 

PROFAN 

Transcede  

prin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:06 UTC)
BDD-A26451 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

75 
 

 

Fig. 1. Reprezentarea în plan orizontal şi vertical a simbolisticii porţii 

 

Omul, ca unitate de trup şi suflet, trăieşte prin simbol la nivelul existenţial concret-profan. 

Dar, tot prin simbol el, reuşeşte o restaurare ontologică a existenţei sale, golită, de această dată, de 

argumentul raţional, redescoperind forma paradigmatică din el. Această consideraţie este valabilă 

doar dacă ne raportăm continuu la acel model existenţial în care omul este realitate dihotomică de: 

trup-suflet1, conform dogmei creştine, unde el este punte de legătură între sacru şi profan, între 

văzut şi nevăzut, efemer şi absolut, unde infinitul ţine de sfera transcendentului.  

Omul, ca şi creat, este finit în timp, trecerea sa dincolo de aceste limite este o închidere 

existenţială ce deschide o altă existenţă. Astfel, omul dobândeşte sens, este en-telos ce sfârşeşte 

conform conştiinţei tradiţionale, în deschiderea spre Absolut. 

Substratul simbolic oferit porţii ca element al concretului material, dar şi ca deschidere a 

umanului spre Absolut, nu este conştientizat de omul tradiţional, cu atât mai mult cu cât realul 

concret archetipal este receptat din perspectiva unei antropologii creştine, în care spaţiul şi timpul 

sunt populate de imagini antropomorfe2 ce se constituie ca realitate epifanică pentru om, şi pentru 

deschiderea sa spre veşnicie3. 

Poarta, ca semn biblic, semnifică deschiderea umanului spre Absolut; ca simbol al creaţiei 

umane, semnifică existenţa umană, desfăşurată în concret, unde omul nu conştientiza destinul său 

transcendent, deşi îl accepta. Ca simbol, poarta, aparţine spaţiului teluric-dat, uneşte metaforic 

mundanul cu extramundanul, trecătorul cu veşnicia, are dublă semnificaţie, ca element al lumii 

profane ce mijloceşte existenţa aflată în trecere4 spre o altă existenţă aflată în veşnicie, dar este şi 

reper încorporat naturalului şi cosmicului,  prin care omul descoperă atât identitatea sa în sacru şi 

profan5, cât şi corporalitatea şi acordul cu lumea invadată de natural şi organic. 

Rămâne poarta simbol prin care umanul se deschide şi transcende spre integrarea6 sa 

cosmică firească. Omenescul transcende ca unitate de trup-suflet fără a căuta desprinderea de 

“blestemul trupului”. Existenţa umană este unitate de corporal şi incorporal, elemente ce unesc 

profanul cu sacrul, asigură ascensiunea umană spre absolut pentru a nu pierde esenţa şi finalitatea 

creaţiei; comuniunea cu Dumnezeu.  

                                                           
1 A se vedea, Ovidiu Bârlea, Mica enciclopedie a poveştilor româneşti, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1976. Analiza legendelor populare 

româneşti unde apar elemente pre-creştine şi creştine vechi, transfigurări şi transimbolizări a unor motive ce au fost  mitice dar au 

dobândit conotaţii creştine în: basme, colinde şi snoave. Imaginile mitice s-au remodelat în conştiinţa tradiţională sub forma unui 

proces nu: “…forţat  accidental şi insignifiant, ci unul natural, evolutiv şi emergent spiritual. De aceea … reflectă moduri de viaţă 

istorică care au antrenat inevitabil şi moduri de gândire corespunzătoare”, R. Vulcănescu, op. cit, p. 344. A se vedea exemplul 

Fârtatul, în R. Vulcănescu – semnificat mitic şi resemnificat creştin ca Dumnezeu, Ibidem, p. 345; privit ca simbol mitic şi creştin 

îngemănat  sub nimbul mito-creştin, constituit apoi în adevărate “simboluri emblemă”, pentru spiritul tradiţional.   
2 A se vedea, Mihai Rădulescu, Implications stylistiques de la pensée magique chez les Roumains, în “Ethnologica”, nr 1, Bucureşti, 

1983; George Călinescu, Estetica basmului, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1965 (referitor la eroii basmelor mitice); Nicolae Roşianu, 

Stereotipia basmului, Ed. Univers, Bucureşti, 1973. 
3 A se vedea, Mircea Eliade, Aspectele mitului, Ed. Ştiinţifică, Bucureşti, 1977; R. Vulcănescu, Cauzalitate şi finalitate în mitologie 

în general şi în mitologia română în special, Conf. tinută la Craiova în 1938; Idem, Preliminarii la o logică a mitului, în “Probleme 

de logică”, nr 2, 1985. 
4 A se vedea, R. Vulcănescu, op. cit, p. 208, aspectele privind “scenariile legate de trecere”, făpturile ce participă la evenimentul 

ireversibil, ce priveşte existenţa umană şi coexistenţa biocosmică; a se vedea şi, S. Fl. Marian, Înmormântarea la români, ed. cit. 
5 Ibidem, p. 183, “Trecerea” nu poate fi privită şi analizată unilateral, trebuie să surprindem şi transfigurările de factură creştină 

primitivă, pe care le are la bază: “ …în aspectele legate de mitologia morţii… putem descoperi capacitatea poporului român de a 

mitiza… în spiritul străvechii lui concepţii mitologice”, op. cit, p. 183. 
6 A se vedea, R. Vulcănescu, op, cit: “ sacralitatea cosmosului şi a elementului lui este şi expresia cunoaşterii mitice archetipale 

a creaţiei concomitente cosmos-om, şi a consubstanţialităţii trăirii cosmice (a creatorilor şi a creaturilor)”, p. 251. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:06 UTC)
BDD-A26451 © 2017 Arhipelag XXI Press



 

76 
 

Poarta este semn al deschiderii omului spre lume dar şi spre Dumnezeu. Omul se deschide 

spre cosmic şi veşnicie dar şi veşnicia se deschide spre uman: “Această reciprocă deschidere e şi 

o reciprocă apartenenţă şi libertate în acelaşi timp”.7 

Comuniunea omului cu absolutul face posibilă asimilarea şi integrarea umană mai profundă 

în structurile naturii. Poarta ca şi deschidere, organic este încorporată naturalului şi cosmicului, 

dobândeşte conaturalitate şi devine element de coparticipare în procesul integrării omului în 

cosmos, semnifică închidere şi deschidere spaţială, devine emblemă, simbol în procesul de 

comunicare a spaţiului profan cu spaţiul sacru, este cale şi mijloc de deschidere a omului spre 

lume, unde se poate regăsi în comuniune cu ierarhiile cosmice8. Privit astfel simbolul porţii nu 

riscă să devină incomprehensibil.   

 

BIBLIOGRPHY 

 

1. Dumitru Stăniloaie, Spiritualitatea ortodoxă, (1983), Despre nume divine, Editura 

Institutului…, Bucureşti. 

2.  George Călinescu, Estetica basmului, (1965), Editura  Ştiinţifică, Bucureşti, (referitor la eroii 

basmelor mitice) 

3.Mihai Rădulescu, Implications stylistiques de la pensée magique chez les Roumains, în 

“Ethnologica”, (1983), nr 1, Bucureşti 

4. Mircea Eliade, De la Zamolxis la Ginghis-Han, (1980), Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti.  

5. Idem, Aspectele mitului, (1977), Editura Ştiinţifică, Bucureşti 

6. Nicolae Roşianu, Stereotipia basmului, (1973), Editura Univers, Bucureşti. 

7. Ovidiu Bârlea, Mica enciclopedie a poveştilor româneşti, (1976), Editura Ştiinţifică, Bucureşti.  

8. Romulus Vulcănescu, Preliminarii la o logică a mitului,(1985),  în Revista, “Probleme de 

logică”, nr 2. 

                                                           
7 Dumitru Stăniloaie, Spiritualitatea ortodoxă, Despre nume divine, Ed. Institutului…, Bucureşti, 1983, p.263 
8 A se vedea, Mircea Eliade, De la Zamolxis la Ginghis-Han, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 1980, p. 246. Dacă 

subscriem ideii ce aparţine  lui Mircea Eliade, putem afirma că există un “creştinism ţărănesc al românilor”, un “ creştinism cosmic” 

ce în cultura tradiţională nu este cel al bisericii. El cuprinde elemente religioase păgâne, arhaice, câteodată abia creştinizate. Este 

vorba despre o nouă creaţie religioasă, proprie sud-estului european, pe care noi am numit-o creştinism cosmic, …insistând 

dimpotivă, asupra dimensiunii liturgice a existenţei omului în lume”, op. cit, p. 246-247. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:06 UTC)
BDD-A26451 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

