
 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

27 
 

ABOUT STUPIDITY AND MORALITY IN POLITICS ACCORDING TO ANDRÉ 
GLUCKSMANN 

 

Nicolae Iuga 

Prof., PhD.,”Vasile Goldiș” Western University of Arad 
 

  

Abstract: Generally, the historical moment of separating the moral of politics is placed upon the 

appearance of Machiavelli's writings. There is, however, in the same century, a less famous French thinker, 

Jean Bodin (1530-1569), who performs the same operation as Machiavelli, a writer analyzed by André 

Glucksmann. 

After Bodin, the idea of sovereignty is what allows us to explain why the state is preserved as existence. 

The state is good because it exists, because it survives, and it does not exist because it would be good.  So 

political philosophy frees itself from all servitude to Ethics. 

On the other hand, under the conditions of nuclear arming, politicians can not totally abstain from the 

moral norms called upon to regulate political relations. Thus Max Weber's idea is that the politician has 

to practice an ethic of responsibility, that is, to seek to provide as much as possible the consequences of his 

actions and to assume responsibility for his decisions. 

 

Keywords: Politics, cynicism, stupidity, morality, responsibility. 

 

 

 Filosofia este, după cum s-a mai spus, o conştiinţă a conştiinţei umane. S-a putut  observa 

că ceea ce contează pentru filosofie nu este atât existenţa lumii fizice, ci mai mult existența lumii 

omului, „nu atât existenţa în genere, cât existenţa omului constituie problema primordială a 

filosofiei”1.     

 Având în vedere premisa de mai sus, se pune mai clar problema dacă filosofia politică 

trebuie să fie fundată pe o anumită concepţie umanistă, să fie călăuzită de anumite valori morale 

universale şi, dacă da, în care punct anume al unui sistem de filosofie politică survin cu necesitate 

o reprezentare umanistă a lumii omului şi o idee a Binelui suprem, care să constituie cheia de boltă 

a unei astfel de construcţii.  

 Când a examinat problema războiului, André Glucksmann a reluat în mod amplu teoria lui 

Carl von Clausewitz, din De la guerre. A reiterat, în capitole întregi, ideile şi raţionamentele lui 

Clausewitz. La fel, când analizează problema statului, Glucksmann reiterează, pe spaţii mari, 

teoriile altui clasic, anume ale lui Jean Bodin (1530-1569), fost membru al Parlamentului de la 

Paris şi profesor de Drept la Toulouse, vechi savant francez, considerat în Franța drept părintele 

ştiinţelor politice, datorită contribuţiei sale la teoria asupra suveranităţii statului.  

 După Glucksmann, esenţialul acţiunii politice este acela că: „eu îmi deleg puterile, eu 

achiesez la o suveranitate, eu aleg şeful statului şi magistraţii săi. Voturile se adună în minoritate 

şi majoritate, gândirea care poartă minoritatea şi majoritatea poate fi identificată. Dacă rezultatele 

mă decepţionează, nu am decât să mă pregătesc pentru turul viitor şi să încredinţez altcuiva aceeaşi 

responsabilitate invariabilă”2. Rezultatul este suveranitatea, încarnată într-un şef de stat, care este 

una şi indivizibilă. Acelaşi act poate declanşa sau nu apocalipsa. Aceeaşi decizie angajează modul 

                                                           
1 Emil Mounier, Introduction aux existentialismes, Paris, Gallimard, 1962,  p. 8.  
2 André Glucksmann, Cynism et passion, Paris, Grasset, 1981, p. 51. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:15:14 UTC)
BDD-A26444 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

28 
 

nostru de viaţă, mijloacele noastre de trai, poate chiar existenţa noastră. Ideea modernă de stat, 

îndelung incubată de la cetatea antică la naţiunea modernă, începând cu secolul al XVI-lea 

coordonează ireversibil viaţa noastră politică3.  După opinia lui Glucksmann, Jean Bodin este cel 

care în Franța a jucat rolul principal într-o veritabilă revoluţie intelectuală, în ceea ce priveşte 

domeniul filosofiei politice.  

  Statul pe care Bodin îl expune, la nivel de principii, în cartea sa intitulată Republica, nu 

este – potrivit lui Glucksmann – nici real şi nici ideal, ci necesar. Concepţia lui Bodin, inspirată 

din antichitatea greacă, „nu reflectă cu nimic datele epocii, după cum cercul nu imită ronduri din 

realitatea sensibilă”4. Noua ştiinţă politică inaugurată de către Bodin iese matematic din 

împrejurările concrete în care a fost creată, pentru a ne face să gândim la puritatea unui stat pe care 

Franţa îl ignoră. În perioada în care a trăit Jean Bodin, în sec. al XVI-lea, în Franţa au existat 

tulburări sociale importante, războaie religioase, răscoale, rebeliuni armate şi conspiraţii care 

aveau ca scop slăbirea puterii centrale. În schimb, în Republica lui Bodin nu se vede nimic din 

toate acestea, ci el intreprinde aici definirea autorităţii suverane, într-un fel atâta de amplu, încât 

pare să anunţe absolutismul de mai târziu. Scopul declarat al lui Bodin este să reprezinte o 

Republică în Idee, fără să imagineze aplicaţii practice, precum Platon sau Thomas Morus.  

  Jean Bodin preia de la Platon şi Aristotel criteriul de clasificare a regimurilor politice, 

anume numărul celor care ajung să deţină puterea politică. Din acest punct de vedere, nu există 

decât trei tipuri de Stat, sau trei forme de „Republică”: monarhia, aristocraţia şi democraţia. „Un 

criteriu unic determină diviziunea, suveranitatea este deţinută de unul singur, de mai mulţi sau de 

toţi”5. Se produce aici o ruptură în raport cu tradiţia. Nu mai există nici o viziune morală în politică. 

Clasamentul formelor de guvernământ nu se face numai după ideea de Dreptate. Dacă puterea este 

exercitată de către unul singur, acesta poate să o facă bine, şi atunci avem monarhie, sau poate să 

o facă rău, şi atunci avem tiranie. Abia aici intervine criteriul moral, dar principiul cantitativ, 

numeric, rămâne neschimbat. „Republica” este o fiinţă finită şi supusă schimbărilor. Ea se poate 

naşte dintr-o ocazie, din dezordine sau dintr-o cucerire etc. şi este expusă degradării în timp. 

Această viziune, în aparenţă restrictivă asupra Statului, îl defineşte în mod pozitiv. Ea nu se 

complică cu consideraţii asupra originii Statului, care îi scapă, şi nici asupra finalităţii, pe care nu 

o poate controla, ci merge la sesizarea fundamentului Statului. Statele sunt diverse. Un stat se poate 

transforma, reforma sau altera, fără ca prin acestea să înceteze de a exista. Obiceiurile şi maniera 

de guvernare tolerează schimbări între anumite limite. Variaţiunile libere lasă însă să se vadă un 

nucleu stabil, a cărui bulversare poate fi periculoasă. Acest nucleu este, după Bodin, suveranitatea.  

 Ideea de suveranitate este aceea care ne permite să explicăm de ce statul este prezervat ca 

existenţă. Se pot schimba legi, cutume, religii, se pot produce modificări teritoriale, dacă 

suveranitatea rămâne. „Suveranitatea este substanţa Statului”6. Cel mai mare rău al unei Republici 

este acela de a nu mai exista, cea mai mare binefacere a sa este aceea de a subzista. Punând în acest 

fel problema existenţei statului, statul este bun pentru că există, pentru că supravieţuieşte, iar nu 

există pentru că ar fi bun; astfel filosofia politică se eliberează de orice servitute faţă de Etică. De 

asemenea, se eliberează şi de filosofia istoriei, întrucât susţine că pentru un Stat a subzista în timp, 

înseamnă a  rezista la toate ameninţările existente la adresa sa.  

 Sigur, există şi aspecte condamnabile din punct de vedere etic în activitatea oricărui stat. 

Cruzimea monarhului sau a tiranului este nefastă din punct de vedere politic şi poate duce la 

                                                           
3 Ibidem, p. 52. 
4 Idem.  
5 Idem. 
6 Ibidem, p. 54. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:15:14 UTC)
BDD-A26444 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

29 
 

ruinarea statului. De asemenea, este moralmente condamnabil ca un număr restrâns de conducători 

să se îmbogăţească din bunurile supuşilor lor. Dar Statul în ansamblu nu se judecă cu un etalon 

moral, ci prin existenţa şi capacitatea lui de supravieţuire. Repetăm, statul este bun întrucât există, 

nu există întrucât este bun. Iar raţiunea de a fi a statului este suveranitatea. Suveranitatea este 

principiul Statului într-un dublu sens: în sensul de început („Commencement”) şi de factor 

generator de ordine („Commandement”)7. Suveranitatea fondează Statul, pentru că aceasta 

comandă asupra începutului său. Suveranitatea acţionează în fiecare caz în parte şi reîncepe fără 

încetare, se afirmă permanent în contra unui mediu ostil. Definiţia noastră – spune Bodin – se 

aplică în mod egal oraşelor, cetăţilor, dar şi regatelor, oricât de mult s-ar întinde, întrucât ele rămân 

reunite sub aceeaşi autoritate. Statul este stat, indiferent de amploarea sau micimea teritoriului, 

după cum un elefant nu se poate numi în mai mare măsură animal decât un șoarece.   

 Secolul al XIX-lea a adus schimbări importante în special în ceea ce priveşte evoluţia 

economiei şi raporturile acesteia cu statul. Dezvoltarea economiei prin lărgirea creditului, formarea 

unei pieţe naţionale prin dezvoltarea mijloacelor de comunicaţie, revoluţia industrială – toate 

acestea nu puteau să nu aibă impact asupra naturii şi funcţiilor statului. Intervenţia pozitivă a 

statului în economie nu a putut să scape atenţiei teoreticienilor. S-a observat că Statul a găsit un 

nou element de sprijin, mai modern şi mai eficient, anume clasa de mijloc. De exemplu, democraţia 

de tip anglo-saxon se sprijină pe o vastă clasă de mijloc, formată prin îmburghezirea unei părţi a 

aristocraţiei şi a unei părţi a proletariatului. Ţările periferice, lipsite de răgaz şi resurse pentru a 

realiza un centru social şi politic, se află în mâinile unei mici elite, care este – după împrejurări – 

aristocratică, militară, religioasă, plutocratică sau revoluţionară, dar întotdeauna minoritară şi 

înclinată spre dictatură8.   

Statul are, în mod normal, o anumită putere de a arbitra între diversele grupuri sociale, dar 

aceasta îl poate motiva negativ, să întreţină conflictele, mai degrabă decât să le suprime. În spaţiul 

social se pot da lupte între caste sau clase. Platon s-a gândit să asigure armonia socială, suprimând 

ceea ce îi poate face pe oameni să aibă interese divergente şi să se lupte între ei, anume: proprietatea 

şi familia. Platon propune desfiinţarea proprietăţii şi a vieţii private, generatoare de egoism, acestea 

urmând să trecă în grija elitei de la putere. Bodin inversează problematica platoniciană: în măsura 

în care ce este al meu şi ce este al tău sunt incomensurabile, se impune existenţa unei puteri care 

să arbitreze;  garantând separarea între ceea ce este al meu şi ceea ce este al tău, această putere îşi 

asigură permanentizarea. Excluzând orice amintire a comunismului primitiv şi orice perspectivă a 

unui viitor comunism final, Statul îşi postulează propria sa inevitabilitate9.  Valoarea morală este, 

în context, în cel mai bun caz, o ipoteză de care nu avem nevoie.  

După cel de al doilea război mondial cercetătorii, cei mai mulţi americani, au publicat 

numeroase cărţi, prin care au proclamat ca fiind încheiată depăşirea stadiului istoric al statului-

naţiune. Din punct de vedere diplomatic, militar, tehnico-economic, social şi cultural, viitoarea 

ordine statală va fi universală sau nu va fi deloc – încheie concluziv André Glucksmann10.   

Pe de altă parte, nu trebuie să ignorăm Prostia. Glucksmann este original în filosofia 

politică, pentru că a considerat anumite atribute ale persoanei umane, precum ura, pot fi factori 

determinanţi ai evenimentelor politice. Şi nu numai ura, ci şi Prostia. În ceea ce priveşte Prostia,  

Glucksmann i-a consacrat o amplă monografie. „Dacă cineva  reduce prostia la o simplă slăbiciune 

a spiritului, înseamnă că o subestimează”11. Ea, prostia nu este ceva accidental, ci este o 

                                                           
7 Ibidem, p. 55. 
8 Ibidem, p. 62-63. 
9 Ibidem, p. 64.  
10 Ibidem, p. 82. 
11 André Glucksmann, La betise, Bernard Grasset, Paris, 1985, p. 258. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:15:14 UTC)
BDD-A26444 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

30 
 

permanenţă. Ea este ubicuă, activă, geloasă, cuceritoare; ea clasează, ordonează, exclude. Prostia 

îşi schimbă părerea, dar niciodată nu mărturiseşte că s-a înşelat. „Ea promite diverse viitoruri 

luminoase şi se propulsează pe sine ca un motor al istoriei”12.  Parafrazându-l pe Blaise Pascal, am 

putea spune că prostia este lucrul cel mai bine împărţit din lume. Favorurile sale nu cruţă pe nimeni. 

În umbra marilor ideologii, astăzi în derută, prostia asigură stabilitatea regimurilor totalitare, 

posibilitatea războaielor mondiale şi înfloreşte în spiritul de partid. Prostia poate fi considerată – 

după Glucksmann – mai importantă decât lupta de clasă sau decât conflictul între generaţii. Atunci 

de ce nu luptăm mai mult împotriva prostiei?  

În politică, prostia este legitimată prin vot. Când au loc alegeri, oamenii votează pe unul 

care pare mai puţin prost, nu pe cel care pare prea inteligent13. Omul este singurul animal capabil 

să se regăsească pe sine ca fiind prost. Cele două războaie mari ale secolului XX au fost botezate, 

cu o oarecare exagerare, ca fiind mondiale, nu au cuprins chiar toată lumea, deşi au afectat foarte 

multe ţări, dar al treilea război mondial se promite a fi planetar, adică mondial fără restricţii. 

Extrema actualitate a prostiei ni se relevă – potrivit lui Glucksmann – prin aceea că poate fi cauza 

unică a celui de al treilea război mondial14. Ce alt motiv ar putea să-i determine pe adversarii 

nucleari să se precipite unul împotriva altuia, conştienţi fiind de pericolele fatale care îi pândesc? 

Ce alt mobil îi poate pune azi să adune în silozuri mijloacele nucleare ale unei drame care vine în 

contradicţie cu interesele lor vitale? Sunt interogaţii rostite de către Glucksmann prin anii 1984-

1985, în plin război rece şi în plină campanie de amplasare în Europa a armamentelor nucleare de 

ambele părţi, atât SUA cât şi URSS, dar sunt întrebări care, iată, redevin actuale.   

Aici intervine, inevitabil, problema eticii în politică, a responsabilităţii personale pentru 

acţiunile intreprinse şi deciziile luate. Desigur, în politică nu poate fi aplicată o etică abstractă, nici 

rigoristă şi nici altruistă. Preceptele evanghelice, de exemplu, ne învaţă să nu răspundem la rău cu 

rău. Dar aceste precepte nu se pot aplica întotdeauna şi în politică. Pentru politician s-ar putea ca, 

dimpotrivă, să fie valabil preceptul invers: „să răspunzi răului cu o forţă şi mai mare, altfel răul se 

poate extinde şi tu devii răspunzător de extinderea lui”15.  Sau un alt caz: datoria omului de a spune 

adevărul. Ideea ca omul să spună adevărul poate fi esenţială pentru morală şi pentru Justiţie. A 

spune adevărul este o datorie în morală şi o obligaţie în Justiţie. Dar în politică? De exemplu, prin 

publicarea unor documente secrete, cu referire la anumite intenţii politice ale unui stat sau la 

demersuri cu caracter secret ar putea compromite interesele naţionale de la un moment istoric dat, 

se pot declanşa pasiuni dăunătoare şi se pot comite abuzuri grave. Prin urmare, din punct de vedere 

politic, uneori este mai important să fie ascunse anumite adevăruri, decât să fie făcute publice ca 

atare.  

Atunci, din punct de vedere politic, va trebui să admitem două tipuri de etică, o etică a 

convingerilor şi o etică a responsabilităţii16. Persoana care are convingeri religioase poate să ducă 

la îndeplinire, pe cât posibil, preceptele evenghelice şi să lase succesul sau eşecul acţiunii sale în 

seama lui Dumnezeu. Dar politicianul trebuie să profeseze o etică a responsabilităţii, adică să caute 

să prevadă într-o măsură cât mai mare urmările acţiunilor sale şi să-şi asume răspunderea pentru 

deciziile sale.                                              

 

BIBLIOGRAPHY 

 

                                                           
12 Idem.   
13 Ibidem, p. 51.  
14 Ibidem, p. 58.  
15 Max  Weber, Politica, Ed. Anima, Bucureşti, 1992, p. 46.  
16 Ibidem, p. 47. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:15:14 UTC)
BDD-A26444 © 2017 Arhipelag XXI Press



 JOURNAL OF ROMANIAN LITERARY STUDIES Issue no. 11/2017 

 

31 
 

Bergson, Henri, (1992), Teoria râsului, Ed. Institutul European, Iaşi.   

Copleston, Fr., (2008), Istoria filosofiei, vol. VII, Ed. All, Bucureşti.  

Glucksmann, André, (2007), Discursul urii, Humanitas, Bucureşti.  

Glucksmann, André, (1979), Le Discours de la guerre, Paris, Grasset. 

Glucksmann, André, (2006), Une rage d’enfant, Hachette, Paris.  

Glucksmann, André, (2000),  La troisième mort de Dieu, NiL édition, Paris.    

Glucksmann, André, (2002),  Dostoievski à Manhattan, Ed. Robert Lafont, Paris.   

Glucksmann, André, (1983), La force du Vertige, Edition Grasset, Paris.   

Glucksmann, André, (2003), Ouest contre Ouest,  Paris, Plon.  

Glucksmann. André, (1977), Les Maîtres penseurs, Grasset, Paris.  

Glucksmann, André, (1981), Cynisme et Passion, Ed. Grasset, Paris. 

Glucksmann, André, (1985), La Betise, Ed. Grasset, Paris.  

Huizinga, Johan, (1977), Homo Ludens, Ed. Univers, Bucureşti. 

Mounier, Emil, (1962), Introduction aux existentialismes, Paris, Gallimard.  

Revel, Jean-François, (2004), Obsesia antiamericană, Ed. Humanitas, Bucureşti.  

 Weber, Max, (1992), Politica, Ed. Anima, Bucureşti.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:15:14 UTC)
BDD-A26444 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

