Quelle culture générale
pour I’homme de bien aujourd’hui ? (1)

Christian TREMBLAY"

Keywords: language, plurilingualism, diversity, concept, thinking, European
repository, interpretation, curriculum

La question que nous posons dans cet article est trés paradoxale. Comme on le
trouve déja chez Leibniz, nous n’utilisons pas la langue, nous sommes dans la
langue qui est un milieu de vie. Plus exactement,

en 1697, dans sa brochure sur I’amélioration et la correction de 1’allemand,
Leibniz avangait une idée d’importance : la langue n’est pas le véhicule de la pensée
mais le milieu qui la conditionne. La pensée est la langue intériorisée et 1’on pense et
réagit comme sa propre langue I’impose et le permet (Steiner 1998: 122).

Du fait de son environnement social et familial, ’enfant et 1’adulte sont
immergés dans un bain linguistique. Chacun pense, agit et interagit, communique,
rayonne par la langue. Dans I’enseignement, 1’apprentissage de la langue, souvent
nommé a tort « maternelle », en tout cas langue d’enseignement, est la base de toute
I’éducation, dans la mesure ou elle est une discipline en elle-méme, mais surtout du
fait que son apprentissage détermine la totalité¢ des autres apprentissages.

Je prends tout a fait par hasard un petit livre intitulé Petites legons de culture
générale par Eric Cobast (Cobast 1994: 1). Ce livre se compose d’une cinquantaine
de fiches autour de notions telles que «autorité», « banlieue», «bonheur »,
« chatiment », « contrat », « culture », etc. Et chaque fiche est structurée en quatre
parties : définir, composer, approfondir, actualiser. « Définir » est « une approche
étymologique et historique du concept étudié. I s’agit simplement de montrer
qu’une analyse précise de la substance sémantique d’un mot ouvre a I’exercice de
problématisation ». La suite de la fiche contribue a la constitution d’un corpus
autour de la notion ainsi définie. On en déduira que cet ouvrage au méme titre qu’un
ouvrage d’apprentissage de frangais, est en réalité un ouvrage sur la langue. Et
d’ailleurs, il y a dans 1’ouvrage une rubrique qui porte sur la langue. Toutefois, outre
que la langue est placée au méme niveau que toutes les autres notions, elle est traitée
d’une maniére qui en marginalise la portée. Citons les premicres lignes :

la langue s’oppose a la parole comme la société a I’individu. L’une ne peut
donc aller sans I’autre... Barthes dans Eléments de sémiologie rappelle que la langue

* Président de I’Observatoire Européen du Plurilinguisme, Paris, France.

,Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 1 (25), 2017, p. 251-260

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Christian TREMBLAY

se définit comme la partie sociale du langage. Elle n’est rien d’autre qu’un systeme de
valeurs contractuelles grace auquel la communication est rendue possible.

Sans entrer dans une querelle de définition, il saute aux yeux que nous
sommes a des années-lumiére de la question soulevée trois si¢cles plus tot par
Leibnitz, et que Noam Chomsky remet a 1’ordre du jour dans son récent livre Quelle
sorte de créatures sommes-nous ? (Chomsky 2016).

Selon Chomsky,

I’idée voulant que le langage ait pour fonction la communication est
effectivement acceptée comme un dogme. On la formule généralement ainsi : « il
importe que les mots employés au sein d’une communauté linguistique aient la méme
signification pour tous. La satisfaction de cette condition répond a la finalité premiére
de la langue qu’est la communication » (Uzgalis 2012) (Chomsky 2016: 27).

Or, toujours selon Chomsky,

ce dogme ne repose sur aucun fondement et des données assez probantes
permettent de penser qu’il est carrément faux. Le langage est certes parfois employé
pour la communication, tout comme le sont les styles de vétement, 1’expression du
visage, la posture et bien d’autres choses. Cependant, les propriétés fondamentales de
I’architecture linguistique confirment les enseignements d’une riche tradition
philosophique pour laquelle le langage est essentiellement un instrument de pensée
(bien que je n’aille pas aussi loin que Humboldt qui identifie I'une a I’autre)
(Chomsky 2016: 29).

Il s’agit donc dans cette étude de nous interroger sur la portée de cette
révolution conceptuelle par rapport a nos habitudes de pensée, et par rapport au
regard que portent nos contemporains sur les faits de langues. Ce premier parcours
nous conduira a examiner comment non seulement les langues mais les faits de
langue sont envisagés dans les programmes scolaires.

Evidemment, la révolution conceptuelle dont nous voulons parler ne doit
quasiment rien @ Noam Chomsky. D’ailleurs, si ’on compare Le langage et la
pensée, publié en 1969, et Quelle sorte de créatures sommes-nous ? on mesure tres
vite ’ampleur de la révolution opérée par lui-méme par rapport a de grands
mouvements de la pensée linguistique. A noter d’ailleurs qu’il ne dit pas qu’il
renoue avec « les classiques » mais qu’il rejoint « les enseignements d’une riche
tradition philosophie », sans trop rentrer dans les détails, mais dont le point commun
reste toutefois que le langage y est envisagé essentiellement comme « un instrument
de la pensée » et non comme le support de la communication.

C’est cette opposition qu’il nous faut rapidement parcourir en considérant dés
I’abord que le statut de la langue n’est pas du tout le méme dans les deux cas. Dire
que la fonction essentielle de la langue est la communication, ¢’est lui attribuer un
role de surface, les langues particulicres étant des phénoménes quasiment
accidentels, alors que dire que le langage est un « instrument’ de la pensée », c’est
lui donner une épaisseur toute particuliere, intimement liée a la connaissance et a la
culture, ce qui améne a considérer la diversité des langues, non comme un accident
dont il faut se prémunir, mais comme un fait inséparable de I’histoire humaine. Voir

! Le mot « instrument » n’est pas trés heureux et nous préférons de loin la formulation de Leibnitz.

252

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Quelle culture générale pour I’homme de bien aujourd ’hui ? (I)

dans la langue particuliere un phénoméne de surface, dont on peut facilement
s’affranchir, comme s’il s’agissait de changer la couleur de I’enveloppe de son
téléphone portable, tres facile a surmonter grace a la traduction automatique a défaut
de langue unique que chacun devrait néanmoins s’approprier, c’est prendre une
attitude purement instrumentale, comme d’apprendre a conduire, ou apprendre les
bases de la programmation informatique. En revanche, dire que diversité
linguistique et diversité culturelle sont les deux faces d’'un méme paradigme, c’est
donner a la langue une épaisseur qui ne peut pas ne pas avoir de conséquences sur le
regard sur le monde, sur les sociétés, sur ’histoire et donc sur 1’éducation.

Ce questionnement interpelle, et nous voudrions essayer d’en remonter aux
racines. Il n’est nullement question de retracer méme a grands traits ’histoire de la
linguistique et de la réflexion sur le langage depuis 1’Antiquité, mais plus
modestement, poser quelques jalons, quelques moments clés qui nous permettent
d’éclairer le sujet. A toutes les époques, les grandes problématiques qui nous
ameénent a notre analyse ont été posées, mais il y a toujours eu des mouvements
dominants, sur la base desquels, on marque les grandes césures, mais les
contradictions ont toujours existé, parfois au sein des mémes auteurs.

1. Le rapport au réel

Cela commence avec Platon. Pour Platon, donner un nom a un objet, c’est lui
donner une existence. Donc, c’est bien quelque chose de réel que désigne le nom,
mais le nom n’est pas la chose elle-méme, mais 1’idée de la chose, et I’idée de la
chose peut s’appliquer a une multiplicité d’objets de méme nature. 1l s’agit donc
bien d’un concept. Le mot est certes une convention, mais il ne peut étre totalement
arbitraire, car il doit étre partagé afin que le dialogue puisse se nouer a propos de la
chose. A partir du moment ou le mot n’est pas la chose elle-méme, il y a quelque
part la possibilité d’un biais, la possibilité que plusieurs manieres de voir la méme
chose coexistent. Dans la parabole de la caverne, Platon émet I’hypothése qu’il y a
le monde tel qu’on le voit qui peut ne pas étre ce qu’il est en réalité, mais cette
réalité on ne peut ’atteindre que par le travail et I’effort. Elle n’est pas le fruit de
I’évidence. On n’imagine pas qu’il ne soit pas possible de parvenir a la
connaissance. On n’imagine pas non plus la pluralité des points de vue, que la méme
chose puisse étre vue de manieres différentes entre lesquelles il soit impossible de
choisir. Le concept est universel bien qu’il s’applique a des objets singuliers.

Toute la tradition occidentale reste imprégnée de cette idée d’une relation
directe, méme pondérée par la théorie platonicienne de la connaissance, avec le
monde réel. Et cette idée est d’autant plus fortement installée que quand on parle du
monde réel, il s’agit toujours du monde physique.

Pourtant, cet ancrage dans le réel a vacillé a plusieurs reprises, mais il n’a que
vacillé, et méme si I’on peut le considérer comme philosophiquement mort, il reste
de nos jours parfaitement vivant.

Notons a ce niveau, que le concept, comme représentation du monde réel, est
unique, c’est-a-dire universel, et que la question de la langue n’a pas lieu d’étre
posée, que la question de la diversité des mots pour nommer les choses, car I’on dit
diversement les mémes choses au moyen de mots dont la signification est en

253

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Christian TREMBLAY

adéquation avec la chose qui existerait «en soi», c’est-a-dire hors de ma
représentation, selon 1’expression de Descartes. C’est ainsi que Descartes définit
I’objectivité, qui n’est qu’'une reformulation de la théorie platonicienne de la
connaissance. La question de la diversité n’est pas un sujet pertinent.

Pourtant, cette relation a 1’objet sera inversée avec Kant pour qui I’objet « en
Soi » n’existe pas et est inatteignable. Nous citons ici un extrait de 1’ouvrage de Luc
Ferry Kant et les lumiéres, tant son explication est ramassée :

Kant va bouleverser de fond en comble cette théorie de 1’objectivité. Il a lu les
empiristes anglais, connait trés bien Berkeley et Hume, il sait que si I’on pose la
question de 1’objectivité en termes de rapport a la chose en soi, cela ne tient pas
debout : je ne pourrai jamais vérifier que 1’objet pour moi — ce que Kant nomme le
« phénoméne », la chose telle qu’elle m’apparait — correspond bien a 1’objet en soi, et
ce pour une raison de fond : je ne peux jamais sortir de ma représentation pour voir
I’objet en soi. Par définition, ¢’est toujours un objet « pour moi », je ne peux pas faire
abstraction de mon regard sur le monde, de ma connaissance du monde, et si je définis
I’objectivité par rapport & I’en-soi, alors il n’y a plus d’objectivité. Descartes s’en tire
par la garantie divine : Dieu étant bon, il me garantit que 1’image que je me fais de la
table correspond bien a la table en soi, mais cette fameuse garantie n’a rien elle-méme
d’objectif, elle n’a rien de scientifique... Kant va donc définir I’objectivité non plus
comme une relation entre 1’objet pour moi (le phénoméne) et 1’objet en soi (la chose
en soi), mais comme un dépassement de la subjectivité (Ferry 2012: 38).

Et comment va s’opérer ce dépassement? Il s’opére au moyen de
I’application de la méthode scientifique et par I’intervention de la communauté
scientifique. Ainsi « 1’objectivité n’est plus un rapport a une chose en soi, mais elle
est ce qui vaut universellement », c’est-a-dire ce qui vaut pour les pairs, ¢’est-a-dire
la communauté scientifique. Trés clairement, 1’universalité devient relative, elle est
partielle, car elle ne porte que sur les sujets étudiés, et se limite a ce qui a été
découvert et ignore par construction ce qui n’a pas encore été découvert. Il est
important de préciser que la méthode scientifique, dans la suite de cette nouvelle
théorie de I’objectivité scientifique, s’est puissamment développée et s’est étendue a
la quasi-totalité des domaines scientifiques, y compris les sciences humaines, et
notamment la linguistique.

Le lien entre le mot et la chose devient des lors ténu et, méme dans la pensée
scientifique contemporaine, il semble que I’on ait abandonné, au moins au niveau de
la théorie, I’idée, que la chose en soi puisse étre atteinte de maniére directe et
indépendamment de sa propre perception. Quand par exemple Jean Ullmo, des les
premieres pages de son livre La pensée scientifique moderne, indique que

la science recherche ses objets, elle les construit, elle les élabore ; elle ne les
trouve pas « tout faits », tout donnés dans la perception ou I’expérience immédiate. Le
monde de la science est une construction ; les méthodes de cette construction

constituent la premiére étape de la science ; ce n’en est pas la moins difficile (Ullmo
1969: 23).

Nous voyons la décrit des processus d’¢laboration de la connaissance qui sont
extrémement proches en fait des processus par lesquels se créent et se développent
les langues, nous y reviendrons.

254

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Quelle culture générale pour I’homme de bien aujourd ’hui ? (I)

Prolongeant la « déconstruction » que Kant a commencé d’opérer, Nietzsche
sera conduit a affirmer qu’« il n’y a pas de faits. Il n’y a que les interprétations »,
principe qui s’étend a I’ensemble des pratiques humaines. Les « déconstructivistes »
qui lui succéderont porteront ce principe a I’extréme au risque de déboucher sur un
relativisme absolu. Cette dérive, appelons-la ainsi, sera évidemment combattue, et
donnera naissance dans la période récente a un mouvement « NOUVeau réaliste »
(Ferraris 2012, Gabriel 2014), sur lequel nous reviendrons, qui ne conteste pas le fait
qu’il n’y ait que des interprétations, mais qui souligne que ce constat n’¢limine pas
le réel. Donc par rapport au réel, toutes les interprétations ne se valent pas. Que le
réel ne soit connu que par interprétation (nous verrons plus loin que I’interprétation se
concrétise, s’accomplit dans la langue) ne I’empéche pas d’exister. Mais la
connaissance en est indirecte, et c’est d’ailleurs ce que la physique quantique nous
confirme. L’observation de I’infiniment petit est impossible, mais cela n’empéche
pas la physique quantique d’exister et d’étre a 1’origine de nombreux produits de
notre vie quotidienne.

La relation au réel n’a donc pas la simplicité que lui attribuaient les philosophes
grecs, et cela malgré I’avertissement de Platon. Elle reléve de la fausse évidence,
idée qui échappe encore au sens commun et ¢’est sans doute un premier facteur qui
explique la non-émergence dans notre culture occidentale de la langue comme
facteur premier des sociétés humaines. Mais ce facteur ne peut pas étre analysé seul.
Notons quand méme qu’a ce stade, on ne pense pas la diversité, on ne pense que
I’unité, alors que le constat de la complexité du rapport au réel, dont on n’a pas
encore discuté des contours, est en fait une introduction au « penser la diversité ».

2. La séparation du concept et du mot

Nous venons de voir que le mot est considéré, par tradition philosophique
depuis I’ Antiquité, comme séparé mais sous la dépendance du réel, qui se ramene a
«la chose », unique et immuable. La diversité des langues, n’est vue que comme la
démonstration de leur caractére conventionnel, voire arbitraire.

Il y a une autre séparation qui a autant d’importance, c’est la séparation entre
le mot et le concept, entre la langue et la pensée.

Par suite d’un raccourci un peu exagéré, la question est généralement
rattachée a la tradition aristotélicienne.

En effet « le premier, Héraclite d’Ephése distingue la pensée (y080c), 1’énoncé
(8moc) et la réalité (pyov) » (Malmberg 1991: 55)* * la liaison entre ces trois
¢léments étant réalisée par le logos, principe divin, unique (Wikipedia).

Par ailleurs, on trouve chez Aristote que I’étre se dit de multiples maniéres, 70 6v
Aéyeron morayddg (Aristote, Métaphysique, 7, 1028a). De méme — c’est I’anti-platonisme
d’Aristote — qu’il n’y a pas de Bien en général, il n’y a pas d’Etre en général, I’étre n’est

2 « Trois niveaux y sont distingués : 1/ &pyov ou la réalité comme telle ; 2/ &mog ou I’événement
linguistique (énoncé), et 3/ y0d0¢ qui est la synthése des deux dans la mesure ou un tel événement peut
étre percu ou énoncé » (Malmberg 1991: 55).

¥ « Selon Héraclite, on pense ce qui est et I’on dit ce qu’on pense. L’énoncé retourne aux réalités
auxquelles il se référe. Ceci se réalise grace au logos, lequel réunit les trois selon le schéma : (...) »
(ibidem).

255

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Christian TREMBLAY

pas un genre, il y a des catégories de I’étre et des genres de 1’étre, mais « étre » ne
renvoie pas a une signification unique, a un concept ni une réalité univoque.
Quoi qu’il en soit, dans De [’interprétation, Aristote commence par cette phrase :

Il faut d’abord établir la nature du nom et celle du verbe : ensuite celle de la
négation et de 1’affirmation, de la proposition et du discours. — Les sont émis par la
voix sont les symboles des états de 1’ame, et les mots écrits les symboles des mots
émis par la voix. Et de méme que 1’écriture n’est pas la méme chez tous les hommes,
les mots parlés ne sont pas non plus les mémes, bien que les états de 1’ame dont ces
expressions sont les signes immédiats soient identiques chez tous, comme sont
identiques aussi les choses dont ces états sont les images.

Francois Rastier souligne que cet ¢énoncé est «le fondement de
I’universalisme traditionnel en sémantique ».
Reformulé par Thomas d’ Aquin, aprés Boéce, cela donne la triade scolastique :

Les paroles sont les signes des pensées et les pensées des similitudes des
choses. D’ou il suit que les paroles se référent aux choses désignées moyennant les
concepts (Somme théologique, 1-ap, 2-13, al, resp) (...). La triade scolastique, des
grammaires générales a Ogden et Richards (1921) et Lyons (1978), s’est perpétuée
jusqu’a nos jours (Rastier 1991: 75).

Soit donc le schéma suivant :

conceptus

res VOX

Il est tout a fait clair que ce modele ne permet pas de penser la diversité¢ des
langues et des cultures. Il ne permet méme pas de penser le fait linguistique ou, selon
le terme de Michel Foucault, « I’étre du langage » (Foucault 1966: 57). Les langues
sont définitivement des phénomenes de surface, leur role se réduit a la représentation
du réel, et le langage ne fait que représenter le réel, sans fonction particuliére dans la
construction de la pensée. Leur diversité ne remplit aucune fonction particuliére. Elle
est donc une sorte de luxe superflu et rien ne s’oppose intellectuellement a
’unification des langues sous un seul porte-drapeau. Si toutes les langues disent la
méme chose, a quoi bon en avoir plusieurs. C’est plus pratique et plus économique.

Pourtant, cet édifice aristotélicien, malgré sa robustesse, bien actuelle, se
fissure de toutes parts et depuis longtemps.

3. L’ébranlement du modéle aristotélicien
3.1. Du XVlIlIe au XIXe siécle
3.1.1. Vico (1668-1744)

Le grand philosophe italien Giambattista Vico est certainement le premier a
I’avoir ébranlé, donnant a la langue une place centrale dans sa philosophie, qui est

256

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Quelle culture générale pour I’homme de bien aujourd ’hui ? (I)

une philosophie politique, une philosophie de I’histoire et une philologie, et qu’il a
développées dans La Science nouvelle, plus connue sous son titre abrégé que sous
son titre complet La Science Nouvelle relative da la Nature commune des nations
(1721 et 1744).

Vico n’est pas linguiste et on pourrait commencer par s’étonner qu’il
s’inscrive lui-méme dans la ligne de Cratyle en regard avec le dialogue éponyme de
Platon ou Platon expose ’allégorie de la caverne. Ce qui veut dire que Vico ne croit
pas au concept comme médiation entre la chose et le mot et que selon lui le mot est
I’expression directe de la chose. En termes de schématisation, il détruit le triangle
aristotélicien qui devient une ligne entre la parole et la chose.

Si I’on relit le Cratyle, on constate que la position de Platon est en réalité
médiane entre celle de Cratyle et la these d’Hermogene, c’est-a-dire que le mot n’est
ni copie pure de la chose ni pure convention®.

Reprenons,

Cratyle que voici, prétend, Socrate, qu’il y a pour chaque chose un nom qui lui
est naturellement approprié et que ce n’est pas un hom que certains hommes lui ont
attribué par convention, en lui appliquant tel ou tel son de leur voix, mais que la
nature a attribué un sens propre, qui est le méme chez les Grecs et chez les barbares
(Platon 2016: 391).

Laissons pour I’instant la fin de la phrase «la méme pour tous, Grecs et
Barbares ». Quant a Hermogene, il défend la position exactement inverse :

Pour moi, Socrate, aprés avoir souvent raisonné avec lui et avec beaucoup
d’autres je ne saurais me persuader que la justesse du nom soit autre chose qu’une
convention et un accord. Il me semble que quel que soit le nom que 1’on donne a une
chose, c’est le nom juste, et que, si par la suite, on en met un autre a la place et qu’on
renonce a celui-1a, le second n’est pas moins juste que le premier. (...) Car aucun
objet ne tient jamais son nom de la nature, mais de ’'usage et de la coutume de ceux
qui I’emploie et qui en ont créé I’habitude (Platon 2016: 392).

Et Platon ne donne raison ni a Cratyle, ni @ Hermogéne. Si les mots n’étaient
gue conventions, décidées par les hommes, il serait impossible de s’entendre. Et
inversement, si les mots n’étaient que 1’imitation de la chose, on n’aurait que des
cris, des interjections ou des onomatopées. Le mot n’est donc pas 1’imitation de la
chose dans ce qu’elle a de sensible mais dans ce qu’elle a d’intelligible. « Le vrai
langage commence quand cesse ’imitation grossicre des objets et 1a ou commence
la pensée » (Boudon 2017: 23). Le langage est comme un habillage de la pensée,
méme si Platon est obligé d’admettre que la convention joue un réle dans la
formation des noms, et qu’il est souvent plus judicieux de connaitre les choses en
partant d’elles-mémes plutot que des noms qui leur sont donnés. « ,,La rectitude est
ce qui, quoi que ce soit, indique la chose telle qu’elle est” (Platon 1998) » (Boudon
2017: 23). Notons a ce niveau qu’il n’y a qu’une manicre de traiter la multiplicité
des langues, c’est d’admettre qu’il existe de multiples manieres de parler des mémes
choses, lesquelles sont les mémes pour tous, point de vue qui est a la base du
monolinguisme, dont la seule limite évoquée nulle part est de savoir quelle langue

4 Ce commentaire de Platon est dérivé de Boudon (2017: 23).

257

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Christian TREMBLAY

unique dominera toutes les autres et au nom de quoi. Et de ce point de vue, il n’y a
pas de réelle différence entre Platon et Aristote.

Or, c¢’est précisément a cet endroit du raisonnement que Vico quitte le schéma
platonicien en donnant a la thése de Cratyle une interprétation inattendue et
totalement nouvelle. Platon a totalement raison quand il dit: « Le vrai langage
commence quand cesse I’imitation grossiére des objets et la ou commence la
pensée » (Boudon 2017: 23). Mais en réalité il n’en tire aucun parti si ce n’est de
dire que le chemin de la connaissance est un chemin difficile. Et c’est ce chemin
qu’emprunte Vico.

Vico motive les mots par les choses, mais il donne un sens particulier a la
métaphore traditionnelle et transforme le message cratylien: L’idée que « chaque
chose est comme peinte sur le mot », d’aprés la formule tout aussi célébre : ut pictura
poesis (‘la poésie est comme une peinture’) est fausse. En d’autres termes, cela
équivaut a dire que la motivation des signes, dans I’invention des mots, puis de la
langue poétique, est une imitation. Or, qu’il s’agisse de la création des mots ou des
poémes, Vico ne se référe nullement a 1’idée d’imitation comme copie (ou reflet),
allégorie fausse s’il en est ! Car a prendre la métaphore de la peinture au pied de la
lettre, la peinture ne copie pas (sauf je ne sais quel «réalisme » obtus), car elle
interpréte. Qu’il s’agisse, en effet, de I’invention d’un mot ou d’un mythe, Vico
Dattribue au pouvoir métaphorique de 1’esprit humain (Chabot 2005: 131).

Pour qu’il y ait interprétation, il faut qu’il y ait I’interpréte et quelque chose a
interpréter, c’est-a-dire un référent. L’interprétation, c’est-a-dire I’action de donner
une signification, n’est pas détermination.

Ainsi,

Vico est le premier a établir clairement que la dénotation des signes verbaux
passe d’abord par le stade de la signification, ou fabrication des mots en guise de

faire-signe, et qu’a ce stade-1a du développement (ou histoire) des langues, le langage
exerce une fonction créatrice de réalité (Chabot 2005: 137).

Vico franchit le seuil que Platon n’avait fait qu’approcher. En effet,
I’affirmation de la fonction créatrice de réalité du langage est d’une portée considérable.
Notons au passage que 1’idée « traditionnel » (en référence au triangle aristotélicien),
et encore trés largement répandue que nous rappelions au début de cet article en
citant Chomsky, selon laquelle la fonction de la langue est de permettre aux hommes
de communiquer entre eux est renversée ou au moins relativisée. Pour Vico, la fonction
premic¢re de la langue, le rappelle Jirgen Trabant, « est avant tout d’explorer le
monde, de cultiver le monde sauvage, plus que de résoudre un probléme social,
pragmatique, comme celui de 1’entraide (Condillac), ou de la relation amoureuse
(Rousseau) » (Trabant 2003: 55). Et ceci n’est pas sans rappeler le propos de Jean
Ullmo a propos de la pensée scientifique moderne que nous évoquions précédemment.

Vico ouvre ainsi une perspective sur la diversité¢ des langues qui semble-t-il
n’avait jamais été ouverte avant lui. A partir du moment ou la fonction de la langue
est d’explorer le monde, la diversité¢ des langues est le produit de la diversité du
monde, des situations et des actions, et non de I’arbitraire. Dans la perspective de
Vico, la diversité des langues est le produit de I’infinie diversité de 1’expérience
historique. On sort avec Vico d’une connaissance qui privilégie la connaissance du

258

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Quelle culture générale pour I’homme de bien aujourd ’hui ? (I)

monde physique. Le champ de la Nouvelle science est la vie sociale et le
gouvernement des hommes. Il quitte le domaine de la représentation pour entrer
dans celui de I’homme agissant dans le monde. Au « je pense donc je suis », Vico
substitue « nous pensons et agissons ensemble » pour vivre (Chabot 2005: 138). Et
nous pouvons compléter en disant que « nous parlons parce que nous pensons et
agissons ensemble ».

Clairement, Vico anticipe sur les étymologistes et les linguistes romantiques,
comme le remarque Jacques Charcot, et bien au-dela.

3.1.2. Humboldt (1767-1835)

En ayant commencé par Vico, ce qui répond a une nécessité chronologique, il
devient plus facile d’expliquer I’apport de Guillaume Humboldt, bien qu’il soit
établi que Humboldt n’avait pas connaissance de La Nouvelle science avant ses
nombreux travaux sur la diversité des langues. Il est clair que nous ne retenons ici
que quelques idées clés importantes pour notre propos.

Nous renvoyons a Jiirgen Trabant (1999) pour la généalogie des idées
développées par Guillaume de Humboldt et aussi a la trés abondante littérature qui
s’est développée a son sujet dans la période récente et dont on peut prendre la mesure.

Nous commencerons par une bréve citation mise en exergue dans
I’introduction de Barbara Cassin au Vocabulaire européen des philosophies (Cassin
2004: XX) :

Comme le souligne Wilhelm von Humboldt, « le langage se manifeste dans la
réalité uniquement comme multiplicité ». (...). Babel est une chance, a condition de
comprendre que la pluralit¢ des langues est loin de se réduire a une pluralité de
désignations d’une chose : elles sont différentes perspectives de cette méme chose et
quand la chose n’est pas I’objet des sens externes, on a affaire a autant de choses
fagonnées par chacun (Caussat 1996: 433).

Bien sfr, il y a dans ce constat de Humboldt une contestation supplémentaire
de la triade aristotélicienne res-conceptus-vox, mais il ajoute un élément nouveau a
celle de Vico, ¢’est la multiplicité des perspectives sur une méme chose. C’est un
¢élément important de différenciation entre les cultures et c’est cette différenciation
des points de vue qui fait toute la richesse des approches. Pour le reste et sous une
formulation trés différente, I’analyse est fondamentalement la méme. Dans « quand
la chose n’est pas 1’objet des sens externes », il faut comprendre que ce qui résulte
de la création de la réalité par le langage (les régles de vie en société par exemple),
donne a une diversification de points de vue, qui peuvent étre d’ailleurs interne a
chaque langue, que I’on ne peut que constater et que 1’on peut placer, si ’on est
optimiste, sous le chapeau de I’immense diversité de 1’expérience humaine.

Une autre citation qui va dans le méme sens et qui montre qu’il ne s’agit pas
d’un aspect mineur du perspectivisme de Humboldt :

Etant donné que 1’esprit qui se révéle dans le monde ne peut étre connu
exhaustivement par aucune quantit¢ donnée de points de vue, mais qu’au contraire
chaque nouvelle langue découvre toujours quelque chose de nouveau, il vaudrait
mieux multiplier les diverses langues autant que le permet le nombre des hommes
habitant la terre (Humboldt 1903-1936 : 111, p. 167 sq., apud Trabant 1999 : 44).

259

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)



Christian TREMBLAY

Un autre aspect qui mérite ici d’étre souligné, complémentaire du précédent,
et qui releve de la fonction créatrice de réalité du langage, c’est le role central du
langage dans la théorie de la connaissance et la définition donnée par Humboldt de
ce qu’il appelle le « concept interne » de la linguistique :

la véritable importance de I’étude du langage réside dans la part que prend le
langage dans la formation des représentations. Tout est contenu la-dedans, car c’est la
somme des représentations qui fait ’lhomme (Humboldt 1903-1936 : VI, p. 119),

et Jiirgen Trabant d’ajouter :

Au concept interne de la linguistique correspond donc I’exploration des
langues comme « visions du monde », dans lesquelles se réalise la formation des
représentations (Trabant 1999: 70).

Cette remarque de Jiirgen Trabant nous méne a évoquer trés rapidement les
controverses toujours vives qui se sont développées autour de ce que 1’on appelle
I’hypotheése Sapir-Whorf, laquelle prend racine dans 1’hypothése Humboldt qui
concerne la détermination des manicéres de pensée par les langues. En plus de
I’abondante littérature disponible sur ce sujet, disons que cette question est exposée de
maniére trés approfondie par George Steiner dans Aprés Babel (Steiner 1998: 121—
165) qui montre la quasi-circularité du raisonnement dans lequel les langues structurent
les cultures et dans lequel les cultures fagonnent les langues. Si en effet, comme nous
I’avons admis ici la pensée en action ne peut s’accomplir que dans la langue, on ne
voit pas comment sortir de cette circularité qui voudrait que la pensée se forme de la
langue et que la pensée soit elle-méme influencée par la langue une fois celle-Ci
constituée. Cette circularité est constitutive et la seule manicre d’en sortir est de se
représenter les cultures non comme des structures closes et stables, mais au contraire
comme des ensembles ouverts, dynamiques et en interaction les uns avec les autres.

(fin de la 1™ partie)

What Kind of Knowledge for Today’s Man of Culture ?

We wonder why the general culture has disappeared from all educational repositories
and from all school curricula, and why the linguistic fact occupies only a peripheral place in
the representations. In the course of a philosophical inquiry, we are in search of an
explanation for the marginalization of language in the imaginary of our contemporaries,
although language is at the heart of human intelligence and is making a big comeback in
man's capacity for thought.

It is therefore a journey, abridged of course, around somme key points of the
problematics of what is language and the place it occupies in our conception of the world. In
our opinion, everything revolves around the cardinal points of what we call, by reduction, the
Aristotelian triangle, whose three vertices are “the thing”, “the concept” and “the word”. All
western culture has been and remains deeply dependent on this triple separation, which has
always been challenged and is becoming more and more untenable, scientifically and
philosophically. Yet it is what imposes our dominant conception of universalism, as if
universality were reduced to the lowest common denominator of all our representations.

This journey is made through some great thinkers or movements of thought that seem
to us unavoidable for our subject. It is the philosophical outline of a more pragmatic
reflection on the implications of this unfinished millennial debate on the conception of
curricula outline and on education and training in general.

260

BDD-A26411 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:28:04 UTC)


http://www.tcpdf.org

