
„Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 1 (25), 2017, p. 153–164 

Interculturalia 
 

 

Estetică, politică şi imaginaţie critică 
 

Laurenţiu HANGANU

 

 

 
Keywords: Baudelaire, aesthetics, politics, philosophical/ aesthetic criticism, 

imagination 

 

 
Constituirea esteticii ca disciplină de sine stătătoare certifică faptul că mutaţia 

modernă a sistemelor simbolic-referenţiale coincide cu reconfigurarea fundamentelor 
axiologiei: în vreme ce, în orizontul tradiţiei, valorile sunt legitimate şi ierarhizate în 
conformitate cu principiul platonician al filiaţiei mistice – într-un act de recunoaştere 
şi omagiere a supremaţiei „Binelui inteligibil” (cf. Platon 1986: 508e) –, conştiinţa 
modernă destructurează edificiul metafizic al relaţiilor de putere, izolând nodurile 
dinamicii cognitiv-evaluative prin decupaje perspectivale şi conferind diverselor 
facultăţi ale spiritului autonomie funcţională prin reaşezarea politică a domeniilor şi 
câmpurilor de cercetare: 

Poezia nu poate – scrie Baudelaire – decât cu riscul propriei distrugeri sau 
decăderi să se substituie ştiinţei sau moralei; ea nu are ca obiect Adevărul, ci se are 
doar pe Sine însăşi. Modalităţile de demonstrare a adevărurilor sunt altele şi au alte 
premise. Adevărul nu are nimic de-a face cu cântecul. Tot ceea ce face farmecul, 
graţia, caracterul irezisitibil al cântecului deposedează Adevărul de autoritatea şi de 
puterea sa. Rece, calmă şi impasibilă, dispoziţia argumentativă respinge diamantele şi 
florile Muzelor; ea este, prin urmare, contrariul absolut al dispoziţiei poetice 
(Baudelaire 1980: 498). 

În interiorul graniţelor artei, adevărul devine lipsit de forţă şi autoritate, tot aşa 
cum traversarea limitelor care separă câmpurile gravitaţionale determină schimbarea 
direcţiei de cădere a obiectelor: critica epistemică baudelariană denunţă unitatea 
suprasensibilă a binelui, adevărului şi frumosului drept simplă „invenţie a vorbăriei 
filosofice” (Baudelaire 1980: 497) şi înlocuieşte, în descendenţă iluministă, treptele 
predeterminate ale ascensiunii spirituale – bonaventurianul itinerarium mentis in Deum 
– cu succesiunea aleatorie a oportunităţilor dilematice, dizolvând didacticismul şi 
sclavia discipolatului în „divinul Neant” (ibidem: 538) al experimentalismului şi 
inventivităţii nelimitate («geniale»). Idealul clasic al universalismului este 
abandonat în favoarea separărilor şi al determinărilor individualizatoare, înţelese nu 
prin închideri şi compartimentări ordonate ontologic regresiv, ci prin desprinderi şi 
deschideri infinit repetate. De aceea, „arta filosofică”, glorificată de Friedrich 

                                                 
 Institutul de Istorie şi Teorie Literară „G. Călinescu”, Bucureşti, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 154 

Schlegel ca „sinteză ultimă” şi „universal progresivă” a tuturor creaţiilor spirituale (cf. 
Schlegel 1983: 403), nu primeşte sufragiul lui Baudelaire: 

Arta filosofică este o întoarcere la imaginarul copilăriei popoarelor, şi, dacă ar fi 

riguroasă şi fidelă ei înseşi până la capăt, s-ar mărgini la simpla operaţie de juxtapunere 

a tuturor imaginilor conţinute într-o frază oarecare (Baudelaire 1980: 736). 

Dimpotrivă, arta şi, mai presus de toate, poezia trebuie să fie o modulare 

„ocultă” de intensităţi, o „vrăjitorie evocatoare”
 

(cf. ibidem: 501), a cărei 

legi(timi)tate este puritatea (lirică) – subtilitatea „hieroglifică”, simbolică şi fascinanată 

care, urmând preceptele lui Edgar Allan Poe, se opune în mod programatic însumării 

aluvionare şi eclectismului (epic): 

Eclecticii nu s-au gândit că atenţia umană este cu atât mai intensă cu cât este 

mai mărginită şi cu cât îşi limitează ea însăşi câmpul de observaţie. Qui trop embrasse 

mal étreint (ibidem: 675). 

Istoric vorbind, modelul devenirii de tip aglutinant – evoluţia culturilor şi a 

civilizaţiilor ca acumulare a reuşitelor epocilor precedente – este respins prin 

deplasarea accentului asupra singularităţii profilului genetic, inconfundabil şi 

inimitabil. (De altminteri, poetul a fost un adversar declarat al filosofiei progresului, 

denunţată drept o „erezie a decrepitudinii” inventată de omul civilizat pentru a-şi 

„disimula propria cădere” [cf. ibidem: 592]). Originală înainte de toate, modernitatea 

edifică prin diferenţiere şi difracţie, într-un act care, augmentând particularităţile şi 

intensificând discordanţele, pune în evidenţă graniţele dintre straturile 

arheologic-culturale succesive şi conferă segmentelor diacronice trăsături 

individualizante, fixate metaforic drept „culoarea” şi „parfumul” vremurilor. 

„Culoare” şi „parfum” care, aşa cum arată teoria baudelairiană a corespondenţelor, 

nu au o existenţă obiectivă, universal măsurabilă, ci sunt proiecţii ale percepţiilor şi 

intuiţiilor umane particulare, asociate în ceea ce poetul a denumit „sensul moral” (cf. 

ibidem: 751) al unităţii simbolice a lucrurilor. Perspectivismul modern este, în 

esenţă, o reconstrucţie interpretativă («hermeneutică») şi, totodată, o continuă 

modelare a lumii în acord cu oscilaţiile paradoxale, labirintice şi narcisiste, ale 

trăirilor interioare. În cazul producţiilor estetice, lucrurile sunt de domeniul 

evidenţei; de aceea, în răspăr cu viziunea clasică asupra artei ca repetare a lumii 

exterioare, Baudelaire afirmă, cu deplină îndreptăţire, necesitatea abordării şi 

evaluării fenomenului estetic în termenii fluctuaţiei egocentrice, tensiunii 

schismatice şi dispoziţiei autotelice: 

O mulţime de oameni îşi închipuie că scopul poeziei este o învăţătură oarecare, 

că ea trebuie ba să fortifice conştiinţa, ba să perfecţioneze moravurile, ba, în fine, să 

se pună în serviciul a ceva util. [...] Poezia, dacă ne îndreptăm cât de puţin atenţia 

către noi înşine – pentru a ne întreba sufletul şi a ne readuce în memorie clipele de 

entuziasm – nu are alt scop decât pe Ea însăşi; nu poate avea altul, şi nici un poem nu 

poate fi mare, nobil şi demn de numele de poem dacă nu a fost scris exclusiv pentru 

plăcerea de a-l scrie (ibidem: 598). 

Procesul modern de reconfigurare a relaţiilor de putere axiologice nu 

înseamnă însă, în ciuda tendinţelor sale dispersive şi refractive, şi anularea opticii 

ierarhice înseşi, care rămâne întotdeauna prezentă în decupajele perspectivale aşa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Estetică, politică şi imaginaţie critică 

 

 

 

155 

 

cum geometria figurii iniţiale se regăseşte, intactă, în secţiunile infinitezimale ale 

fragmentelor fractale. Procedând în acord cu principiile gândirii romantice (ale căror 

consecinţe în planul gnoseologiei au fost sistematizate de Schelling [v. Schelling 

1995: 304–308]), Baudelaire trasează coordonatele noului sistem referenţial 

decretând alinierea tuturor „provinciilor” spiritului sub stindardul imaginaţiei, 

desemnată drept piatra unghiulară a oricărei întreprinderi creatoare: „Toate facultăţile 

sufletului trebuie subordonate imaginaţiei, care le solicită simultan” (Baudelaire 

1980: 755). Facultate „cardinală” şi „misterioasă” care „percepe spontan, 

independent de metodele filosofice, raporturile subtile şi tainice dintre lucruri, 

corespondenţele şi analogiile” (ibidem: 751–52), aptitudinea imaginativă 

are legătură cu toate celelalte; le incită, le trimite la luptă. Le seamănă uneori pâna la a 

se confunda cu ele, şi, cu toate acestea, rămâne mereu ea însăşi, iar oamenii pe care nu 

îi mişcă sunt uşor de recunoscut – sunt marcaţi de nu ştiu ce blestem care le seacă 

seva operelor precum cea a smochinului din Evanghelie (ibidem: 595). 

Imaginaţia – validează Baudelaire reflecţiile lui Novalis – însufleţeşte, 

amplifică şi călăuzeşte toate celelalte facultăţi (cf. ibidem: 751). Prezenţa sa conferă 

portretisticii profunzime (cf. ibidem: 772), iar peisagisticii splendoare şi 

spiritualitate (cf. ibidem: 780). În lipsa ei, scrisul ratează însăşi esenţa sa creatoare 

(cf. ibidem: 755). Nucleu al „intuiţiei productive”, şi, totodată, fundament al 

înţelegerii hermeneutice a lumii, 

imaginaţia este cea care a învăţat omul sensul moral al culorii, al conturului, al sunetului 

şi parfumului. Ea a creat, la începutul lumii, analogia şi metafora. Ea descompune 

întreaga creaţie, şi, cu materialele adunate şi dispuse după reguli a căror origine nu o 

putem găsi decât în profunzimile sufletului, creează o lume nouă, produce senzaţia 

noului (ibidem: 751). 

În acelaşi timp, noua „regină a facultăţilor” (ibidem: 595) trebuie deosebită 

atât de fantezie, cât şi de sensibilitatea simţirii (cf. ibidem: 595); mai mult chiar, 

susţine Baudelaire, 

sensibilitatea inimii nu este deloc favorabilă travaliului poetic. O prea mare sensibilitate 

poate chiar să dăuneze. Sensibilitatea imaginaţiei este de altă natură; ea ştie să aleagă, să 

judece, să compare, să evite una, să se concentreze asupra alteia, cu repeziciune şi 

spontaneitate (ibidem: 500). 

Uşor de recunoscut, elementele definitorii ale concepţiei moderne a 

imaginaţiei – consacrate în istoria ideilor de Biographia literaria a lui Coleridge – 

devin, în demersul politico-epistemic al lui Baudelaire, temeiul pe care este ridicat 

edificiul autorităţii poetice: „Guvernarea imaginaţiei” (Le Gouvernement de 

l’imagination), proclamată de poet în titlul celei de-a patra secţiuni a cronicii 

dedicate Salonului de pictură din 1859, este consecinţa inevitabilă a noului raport de 

forţe instituit de revoluţia spirituală romantică: principiu al corespondenţelor şi al 

cuprinderilor comprehensive, imaginaţia, scrie Baudelaire, este nu numai „regina 

facultăţilor”, ci însăşi „regina adevărului” (la reine du vrai), începutul şi sfârşitul, 

„analiza şi sinteza. [...] Ea joacă un rol însemnat până şi în morală, căci, permiteţi-mi 

să merg până acolo şi să vă întreb: ce este virtutea fără imaginaţie? Adică virtutea 

fără milă, virtutea fără cer? Ceva dur, crud, sterilizant, care în anumite ţări a devenit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 156 

bigotism, iar în altele protestantism” (ibidem: 751). Constatarea – punctează poetul – 

este doar în aparenţă paradoxală, căci, în ordinea praxis-ului, imaginaţia este 

facultatea care conferă acţiunilor umane claritate, coerenţă şi perspectivă: 

Ce se spune despre un luptător fără imaginaţie? Că poate ajunge un excelent 

soldat, însă, dacă ar comanda armate, nu ar face nicio cucerire. Situaţia poate fi 

comparată cu cea a unui poet ori a unui romancier care ar lua imaginaţiei comanda 

facultăţilor pentru a o da, de pildă, cunoaşterii limbii sau observării faptelor. Ce se 

spune despre un diplomat fără imaginaţie? Că poate să cunoască foarte bine istoria 

tratatelor şi a alianţelor din trecut, dar că nu va reuşi niciodată să întrevadă tratatele şi 

alianţele viitoare. Despre un savant fără imaginaţie? Că a înţeles tot ceea ce, fiind deja 

explicat, poate fi înţeles, dar că nu va descoperi niciodată legi încă necunoscute 

(ibidem: 595). 

Încununând îndemnurile şi profeţiile lui Willliam Blake, Shelley şi Novalis, 

fermitatea judecăţilor baudelairiene îşi are temeiul în convingerea, comună tuturor 

romanticilor, potrivit căreia individualitatea creatoare şi autoritatea legitimă 

(«autentică») sunt situate cu necesitate de aceeaşi parte, în ciuda strădaniilor 

obstinate ale guvernanţilor de a le separa şi scinda. Artistul are nu numai înţelegerea 

mecanismelor eterice ale lumii contemplative, ci şi percepţia resorturilor obscure ale 

desfăşurării istoriei concrete, întrucât deţine ştiinţa întreţeserilor simbolice care 

ordonează existenţa culturilor şi a societăţilor în întregul lor. Prin urmare – 

subliniază Baudelaire – concluzia nu poate fi decât una singură: 

De vreme ce ea [imaginaţia] a creat lumea (putem foarte bine să spunem asta, 

cred, chiar şi în sens religios), este firesc să o şi guverneze (ibidem: 751). 

Considerate adesea părtinitoare şi exagerate, acuzaţiile lui Platon au fost 

mereu justificate: reîntors din «exil» într-o cetate devastată de războiul iluminist 

dintre adepţii predestinării şi partizanii contractului social, poetul îşi apropriază 

însemnele şi prerogativele autorităţii invocând dreptul geniului de a stăpâni ceea ce, 

în timpul mitic al începuturilor, a creat el însuşi – ştiut fiind de-acum că, în 

conformitate cu lecţi(une)a romantică a istoriei, conştiinţa de sine a civilizaţiilor s-a 

născut ca poezie şi epopee. 

Supleanţă şi reprezentativitate 

Argumentaţia lui Baudelaire nu reuşeşte să evite însă, în pofida ponderii 

teoretice a unui discurs edificat pe temeiurile conceptuale ale idealismului filosofic 

german, dificultăţile unui traseu punctat de accidente de nivel care semnalează tot 

atâtea răbufniri ale unui conflict ideologic mocnit. Doctrina modernă a autonomiei 

artei ascunde, în simplitatea principial benignă a viziunii democratice, un demers 

politic întotdeauna duplicitar: operaţia legitimă de autodelimitare şi segregare, la 

capătul căreia producţiile estetice ajung să se emancipeze de sub tutela binelui şi 

adevărului devine, odată iniţiată, reversul unei acţiuni sistematice de apropriere, 

înglobare şi dominaţie, care, pastişând modelul metafizic al organizării lumii, 

vizează reinstaurarea piramidei axiologice tradiţionale din perspectiva răsturnată a 

aparenţei şi mundaneităţii. Sau, aşa cum scrie Schelling în capitolul final al 

Sistemului idealismului transcendental, „dacă intuiţia estetică nu este decât cea 

transcendentală devenită obiectivă, se înţelege de la sine că arta este unicul organon 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Estetică, politică şi imaginaţie critică 

 

 

 

157 

 

autentic şi veşnic al filosofiei” (Schelling 1995: 307). În această perspectivă, resortul 

mecanismului subversiv prin care imaginaţia, proteică şi insinuantă, se revelează 

drept „regină a adevărului” este ceea ce Baudelaire numeşte, anticipându-l pe 

Jacques Derrida, „natura ei supleantă” (Baudelaire 1980: 752) – disponibilitatea de a 

ocupa prin simulare, identificare şi autopotenţare poziţia celui căruia îi revine în 

virtutea legii (tradiţionale), în acelaşi fel în care zeul Thoth se înstăpâneşte, pe 

timpul nopţii, peste împărăţia lui Rha: 

Imaginaţia este regina adevărului, iar posibilul este una dintre provinciile 

adevărului. Ea este înrudită direct cu infinitul. Fără ea, toate facultăţile, cât ar fi de 

solide sau de ascuţite, sunt ca şi cum n-ar exista, în vreme ce slăbiciunea unora 

secundare, susţinute de o imaginaţie viguroasă, nu mai constituie o nenorocire atât de 

mare. Nici una [dintre facultăţi] nu se poate lipsi de ea, iar ea poate ţine locul 

(suppléer) unora dintre ele (ibidem: 751). 

Ceea ce fundamentează ideea de supleanţă este gradul ei de refracţie şi 

alteritate – de diferenţiere intraidentitară şi solidarizare duplicitară –, transpus de 

gândirea metafizică într-un «indice de reprezentativitate» a cărui valoare măsoară 

congruenţa şi adecvarea semnificantului în raport cu o configuraţie referenţială 

rămasă întotdeauna exterioară (transcendentă). Spre deosebire de abordarea 

tradiţională însă, pentru care jocul estetic al formelor urmăreşte să fixeze în 

reprezentare principiile unei realităţi supraordonate, gândirea modernă redefineşte 

opera de artă în termenii complinirii (intuitive) şi ai producţiei (imaginative), 

impunând obiectelor sensuri şi semnificaţii antropologice şi adăugând lumii naturale 

dimensiuni anterior inexistente. Căci, scrie Baudelaire, „dacă aranjamentul de 

arbori, munţi, ape şi case pe care îl denumim peisaj este frumos, această calitate nu i 

se datorează lui însuşi, ci mie, bunăvoinţei mele, ideii sau sentimentului pe care i le 

asociez” (ibidem: 775). De aceea, în contrast cu demersul deconstructiv al lui 

Derrida – preocupat îndeosebi, în consonanţă cu filosoful Republicii, de punerea în 

lumină a dimensiunii politice subminante, pernicioase şi obstructive a suplementului 

(cf. Derrida 1967: 208) –, Baudelaire accentuează, dimpotrivă, efectul său catalizant 

şi revelator, manifestat ca reordonare creatoare, augmentare simbolică şi saturare 

semnificantă. Imaginaţia, scrie poetul, este facultatea „cvasidivină” [s.n.] al cărei 

nume real nu se va dezvălui niciodată spiritului mărginit şi care, invizibilă şi ubicuă, 

însufleţeşte şi conferă sens tuturor operelor umane (cf. Baudelaire 1980: 751); este 

instrumentul care i-a permis lui Alexandre Dumas să înfăţişeze, chiar şi în absenţa 

unei pregătiri şi a unui limbaj de specialitate, întreaga atmosferă şi mentalitate ale 

trecutului Franţei (cf. ibidem: 752), iar lui Delacroix să cuprindă, în simultaneitatea 

aceleiaşi intuiţii, înălţimile Olimpului şi adâncimile infernului (cf. ibidem: 758). 

Graţie capacităţii sale reconstructive, descoperirea unui singur poem aparţinând unei 

civilizaţii apuse poate da seama nu numai de „parfumul” şi „culoarea” unei epoci, ci 

de însăşi «amprenta genetică» a unei literaturi: 

... aproape toţi scriitorii importanţi ai fiecărui secol, cei pe care-i numim şefi de şcoală 

sau căpitani, au sub ei autori asemănători, dacă nu fraţi spirituali, care îi pot înlocui cu 

succes (propres à les remplacer). Astfel, atunci când o civilizaţie moare, este suficient 

să fie redescoperit un singur poem de un anume fel pentru a da o idee despre cele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 158 

similare care s-au pierdut şi pentru a permite spiritului critic să restabilească fără 

lacună verigile lanţului care l-a generat (ibidem: 500). 

În conformitate cu gândirea hermeneutică modernă, reconstituirea producţiilor 

trecutului – a „expresiilor de viaţă”, după cum le numeşte Dilthey (cf. Dilthey 1977: 

55) – nu mai înseamnă integrarea lucrurilor aparent disparate în „marele lanţ” al 

fiinţării universale, ci separarea şi cercetarea speciilor individuale în particularităţile 

lor ireductibile; în acelaşi fel, calea baudelairiană de restaurare a unor scrieri pierdute 

are în vedere, cu deosebire, calităţile care, rezistând acţiunii nivelatoare a generalizării, 

le conferă excepţionalitate şi singularitate. Căci, asemenea „ideii pe care alimentele o 

dau limbii” (Baudelaire 1980: 724), caracterul individual al obiectelor estetice (şi, 

implicit, al epocilor literare) este dat, în chip firesc, de ceea ce le deosebeşte şi le 

separă de ceea ce nu sunt, în cadrul unei perspective comprehensive a cărei logică 

presupune nu atât validarea şi saturarea unor contururi preexistente, cât mai ales 

continua remodelare a limitelor în acord cu dinamismul cunoaşterii imaginative. Un 

singur poem poate fi, în acest sens, îndeajuns pentru a sesiza varietatea şi unicitatea 

speciei şi pentru a reface „lanţul” («cercul») spiritualităţii care l-a generat. 

Regândind, în consecinţă, mecanismele restituţiei creatoare în termenii 

circumscrierii hermeneutice şi ai alterităţii supleante, Baudelaire conferă imaginaţiei 

moderne funcţia sa critică: 

Dacă Alexandre Dumas, care nu este om de ştiinţă, nu ar fi posedat, din 

fericire, o imaginaţie bogată, nu ar fi spus decât prostii; el a spus însă lucruri de bun 

simţ şi le-a spus bine pentru că... (ideea trebuie dusă până la capăt) pentru că 

imaginaţia, graţie naturii sale supleante, conţine spiritul critic (l’imagination, grâce à 

sa nature suppléante, contient l’esprit critique) (ibidem: 752). 

Spiritul critic este «conştiinţa de sine» a suplementului: lipsit de spirit critic, 

suplementul nu poate depăşi stadiul imitaţiei mecanice şi al identificării fantasmatice; 

în absenţa mecanismului supleanţei, spiritul critic este steril. (În speţă, după cum 

explică Baudelaire, în pofida faptului că „le seamănă [celorlalte facultăţi] până la a se 

confunda cu ele” [ibidem: 595] – trimiţând la înţelegerea metafizică a plăsmuirilor 

imaginative ca ontologic inconsistente şi atestând, totodată, cameleonismul oricărui 

suplement –, imaginaţia „rămâne mereu ea însăşi” (ibidem: 595), afirmându-şi 

identitatea prin cultivarea propriei diferenţe.) Ferment al tuturor schizoidiilor, 

desprinderilor, ruperilor şi divizărilor, spiritul critic separă pentru a evidenţia şi 

scindează pentru a conferi individulitate şi unicitate, respingând orice formă de 

înglobare şi înregimentare; prezenţa sa „desinonimizează”, în termenii gândirii lui 

Coleridge (cf. Coleridge www.gutenberg.org), disociind imaginaţia (imagination) de 

reverie şi fantezie (fancy) şi eliberând facultatea imaginativă din îmbrăţişarea sufocantă 

a pathos-ului romantic: 

În timpul epocii tulburi a romantismului, epoca efuziunilor ardente, se folosea 

adesea această formulă: Poezia inimii! Se dădeau astfel drepturi depline pasiunii, 

atribuindu-i-se un soi de infailibilitate. Câte nonsensuri şi câte sofisme poate impune 

limbii franceze o eroare de estetică! Inima este sediul pasiunii, ca şi al devotamentului 

şi crimei; singură Imaginaţia conţine poezia (ibidem: 499). 

Dublată de spirit critic, poezia se înfăţişează drept organizarea semiotică 

exemplară a unei exigenţe imperative: binele – observă Baudelaire – este 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Estetică, politică şi imaginaţie critică 

 

 

 

159 

 

întotdeauna produsul unei arte («elaborări interioare»), în vreme ce răul se face de la 

sine, în chip natural, aşa cum o dovedesc instinctele umane primare, care nu 

îndeamnă decât la „mizantropie, tortură şi crimă” (cf. ibidem: 810). Antinaturalismul 

poetului – celălalt nume al antimimetismului dinamizat de spiritul critic – este 

consecinţa înţelegerii creaţiei drept invenţie şi producţie: 

În ultimul timp, am auzit spunându-se în mii de feluri: „Copiaţi natura; nu 

copiaţi decât natura. Nu există plăcere mai mare, nici triumf mai spectaculos decât o 

excelentă copie a naturii”. Şi această doctrină, duşmană a artei, avea pretenţia să fie 

aplicată nu numai picturii, ci tuturor artelor, chiar şi romanului, chiar şi poeziei. Acestor 

doctrinari atât de mulţumiţi de natură, un om cu imaginaţie ar fi avut cu siguranţă 

dreptul să le răspundă: „Găsesc că e de prisos şi greţos să înfăţişezi ceea ce există, 

pentru că nimic din ceea ce există nu mă mulţumeşte. Natura este urâtă, iar eu prefer 

unei trivialităţi pozitive nişte monştri născuţi din fantezia mea” (ibidem: 750). 

Spiritul critic nu înfrumuseţează, rectificând imperfecţiunile lumii naturale în 

conformitate cu îndreptarul metafizic al proporţiei, armoniei şi echilibrului (aşa cum 

recomandă, de pildă, abatele Batteux); natura este de-a dreptul „urâtă”, iar ceea ce 

este urât în chip pozitiv – adică, în viziunea autorului Florilor răului, ceea ce este 

lipsit de gust şi, ca atare, dăunător artei – nu poate fi corectat şi poetizat prin operaţii 

estetice. Trivialul nu poate fi decât dislocat şi înlăturat – iar atunci când nu este 

posibil, ascuns sub machiaj (cf. ibidem: 811). În seria deschisă de frumuseţea răului, 

a grotescului şi a hidosului (cf. ibidem: 522) – completată de suita de dizarmonii şi 

disonanţe ce vor ajunge să definească poezia modernă –, nu îşi are locul şi o 

frumuseţe nonmetaforică a urâtului («tăinuită» în adâncul lucrurilor şi aşteptând să 

fie dezvăluită prin curăţare şi distilare), întrucât primele elemente aparţin 

modalităţilor de înţelegere şi evaluare imaginar-comprehensive – şi, implicit, zonei 

de acţiune a esteticului –, în vreme ce ultimul nu. În ordinea aceleiaşi logici, 

validitatea plăsmuirilor estetice trebuie judecată nu prin gradul de concordanţă cu 

obiectele exterioare, ci prin prisma coerenţei interne şi a autonomiei funcţionale ale 

operelor particulare. 

Eliberată, în fine, de sub tutela legilor care guvernează lumea obiectelor, 

poezia îşi devine propriul etalon, cristalizându-şi regulile elaborării prin observarea 

sistematică a propriilor practici. Ca urmare, actul creaţiei dobândeşte limpezime 

conceptuală şi spirit autoreflexiv, care nu mai reprezintă atributele exclusive ale 

inteligenţei divine (revelată poetului în momente de exaltare), ci mărcile definitorii 

ale imaginaţiei critice: 

Dacă [opera de artă] necesită o execuţie extrem de precisă, aceasta este pentru ca 

limbajul visului să fie tradus cu cea mai mare acurateţe; dacă reclamă o înfăptuire 

rapidă, este pentru ca nimic să nu se piardă din impresia extraordinară care a însoţit 

concepţia; de asemenea, este de la sine înţeles că atenţia artistului trebuie să se 

concentreze chiar şi asupra proprietăţilor materiale ale uneltelor sale, fiind necesar să fie 

luate toate precauţiile pentru a face execuţia agilă şi fermă (ibidem: 754). 

Încă o dată, autorul Paradisurilor artificiale se dovedeşte a fi figura centrală a 

modernităţii literare: astfel, în vreme ce Coleridge evidenţiază dimensiunea dinamică 

şi productiv-inovatoare a plăsmuirilor estetice, făcând trecerea de la imaginaţia-

fantezie a gândirii tradiţionale la imaginaţia constructivă, iar Novalis rezumă dialectica 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 160 

creatoare romantică prin proclamarea imaginaţiei drept principiu al sintezei infinite a 

tuturor eterogenităţilor, incongruenţelor şi opoziţiilor, Baudelaire regândeşte conceptul 

modern de imaginaţie prin integrarea în teoria creaţiei, pe drumul deschis de Edgar 

Allan Poe, a lucidităţii şi calculului criticismului filosofic
1
. Imaginaţia baudelairiană 

nu mai vizează recompunerea realităţii sub semnul unităţii şi al plenitudinii 

metafizice, ci edifică obiecte şi lumi în conformitate cu o ordine spirituală particulară 

– aceea a esteticului; nu mai construieşte prin omogenizări şi uniformizări, ci prin 

circumscrieri, delimitări şi separări. În termenii lui Poe, spiritul critic procedează 

„de-a-ndăratelea” (backwards) (Poe 1970: 528), denunţând imobilismul extatic şi 

lipsa de control ale inspiraţiei şi focalizându-se asupra actului practic al execuţiei 

(techné). Numai aşa poate deveni poezia – după cum stipulează Baudelaire într-un 

proiect de prefaţă la Florile răului – o ştiinţă a dozărilor şi a compunerilor savante 

de intensităţi, „înrudită cu arta muzicală şi cu ştiinţa matematică” (Baudelaire 1980: 

133); numai printr-o execuţie „precisă”, „agilă şi fermă”, ajunge versul să aibă 

puterea „să urce vertical spre cer fără a gâfâi sau să cadă perpendicular spre iad cu 

iuţeala însăşi a greutăţii; poate urma spirala, descrie parabola sau zigzagul, figurând 

o serie de unghiuri suprapuse” (ibidem); numai prin cultivarea „sentimentului de 

ordine care dispune fiecare linie şi fiecare tuşă la locul cuvenit” (ibidem: 501) capătă 

fraza poetică rigoarea şi acurateţea care, încununând înzestrările geniului, împlinesc 

transformarea copernicană a modului de a gândi şi scrie poezia. Aşa cum spune 

Kant, critica [raţiunii pure] este, înainte de toate, un tratat despre metodă (cf. Kant 

1998: 36).  

În acelaşi timp, noua accepţie a imaginaţiei marchează momentul separării 

programatice a conştiinţei creatoare de izolarea şi apatia existenţei contemplative şi 

al poziţionării sale în opoziţie strategică cu discursul autorităţii tradiţionale. 

Imaginaţia critică depăşeşte cercul vicios al suplementarităţii ca dedublare 

fantasmatică şi mimetism subversiv (la capătul cărora suplementul „uită de funcţia 

sa substitutivă” [cf. Derrida 1967: 208]) şi deschide cercul hermeneutic al înţelegerii 

comprehensive, sub semnul căruia configuraţia de putere existentă este deposedată 

de statutul său providenţial şi reconsiderată ca sistematizare tranzitorie, ca 

perspectivă istorică şi ideologică determinată. Între universalismul abstractizant şi 

depersonalizant al gândirii metafizice şi particularismul egocentric iluminist, spiritul 

critic se constituie în limita care separă lectura dogmatică (a textelor sfinte) de 

interpretarea hermeneutică, ordinea rânduielilor şi a cutumelor de ordinea 

contractului social, tradiţia de modernitate. Oricare ar fi orizontul referenţial 

prezumat însă, supleanţa critică se abate de la cursul statornicit şi lin al filiaţiei 

pentru a se înscrie pe traiectoria incontrolabilă («revoluţionară») a imixtiunii bastarde: 

radical şi iconoclast, spiritul critic introduce în ordinea existentă perspectiva 

cutremurătoare («sublimă») a alterităţii şi ameninţă stabilitatea şi autosuficienţa 

tiparelor de cunoaştere consacrate prin acţiunea corozivă a noului – căci, fie că este 

perceput drept surplus, drept „plenitudine îmbogăţind o altă plenitudine”, fie ca 

substitut şi „substanţă subalternă”, suplementul „este exterior, situat în afara 

                                                 
1 „A nu fi capabil de critică”, va scrie ceva mai târziu Nietzsche (trădându-şi, astfel, sensibilitatea 

romantică), „înseamnă o cinste pentru un artist – în cazul contrar el este numai pe jumătate artist, este 

«modern»” (Nietzsche 1992: 91). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Estetică, politică şi imaginaţie critică 

 

 

 

161 

 

pozitivităţii căreia i se substituie, străin în raport cu ceea ce, pentru a putea fi 

înlocuit de către el, trebuie să fie altceva decât el” (ibidem). Or, aici intervine rolul 

decisiv al imaginaţiei, aşa cum o descrie Baudelaire: facultate misterioasă şi 

inefabilă, „înrudită direct cu infinitul”, imaginaţia nu poate fi cuprinsă şi fixată 

conceptual – sau, în conformitate cu retorica apofatică regăsită de poet, ea „nu este 

nici aceasta şi nici aceea” (elle est cela, et elle n’est pas tout à fait cela) (Baudelaire 

1980: 751); totodată însă, imaginaţia este „regina adevărului” şi, în calitate de 

suplement, poate prelua (critic) şi emula funcţiile reflecţiei, anticipând mecanismele 

raţiunii în virtutea întâietăţii gândirii coagulante (antropologice) în raport cu cea 

ordonator-sistematizantă (logică)
2
. În acest sens, facultatea imaginativă se vădeşte a 

fi funcţia spirituală supremă nu pentru că instrumentele sale cognitive ar fi 

superioare celor utilizate de raţiune (aşa cum susţin William Blake, Coleridge, 

Schelling sau Novalis), ci pentru că, suverană în raport cu principiul noncontradicţiei, 

imaginaţia deschide raţiunii posibilitatea de a-şi desfăşura operaţiile analitice şi sintetice.  

Cât priveşte propria sa «amprentă» gnoseologică, imaginaţia – subliniază 

Baudelaire – este, în acelaşi timp, şi analiza, şi sinteza; numai aşa au putut fi create, 

„la începutul lumii, analogia şi metafora” (cf. ibidem: 751). Căci, în conformitate cu 

antimimetismul fundamentat critic, analogia şi metafora sunt, în instanţa aceleiaşi 

cuprinderi comprehensive, atât apropierea, asocierea şi suprapunerea celor diferite, cât 

şi diferenţierea şi separarea celor apropiate. Altfel spus, activitatea imaginativă nu 

dublează specular lumea naturală decât din perspectiva ideologic-reducţionistă a 

teoriei mimesis-ului; considerată independent de ideea de imitaţie, imaginaţia 

creează distanţa critică – punctul de sprijin arhimedic invocat de Novalis (cf. 

Novalis 2008: 105)
 
– pentru ca lumea să poată fi revoluţionată şi schimbată

3
. 

În orizont estetic, imaginaţia critică – ieşirea kantiană din minorat – respinge, 

prin vocea lui Baudelaire, unitatea («nondiferenţierea») metafizică a binelui, 

adevărului şi frumosului (cf. Baudelaire 1980: 497) şi defineşte opera de artă în 

termenii disimilarităţii, singularităţii şi excentricităţii. Dacă criticismul filosofic 

înseamnă eliberarea de dogmatism prin negarea existenţei adevărurilor absolute, 

criticismul estetic abandonează ideea frumuseţii transcendente şi eterne şi îndeamnă, 

în schimb, la cultivarea frumuseţii „senzaţiilor celor mai fugitive, celor mai 

complicate, celor mai morale (spun în mod deliberat senzaţii morale) care ne sunt 

transmise de existenţa vizibilă” (ibidem: 510) – în condiţiile în care, observă 

Baudelaire, „arma cea mai puternică în luptele împotriva idealului este o frumoasă 

imaginaţie având la dispoziţie un vast bagaj de observaţii” (ibidem: 751). Temei al 

„sensului moral” al sunetului, parfumului şi culorii (cf. ibidem: 751), imaginaţia 

                                                 
2 În termenii analizei poststructuraliste a lui Derrida, „raţiunea este incapabilă de a gândi acest 

dublu atentat împotriva naturii: faptul că naturii îi lipseşte ceva şi, în chiar virtutea acestei absenţe, 

ceva i se adaugă. [...] Ea nu poate determina suplementul ca fiind alteritatea sa, ca iraţionalul şi 

non-naturalul, pentru că suplementul se substituie naturii în mod natural. Suplementul este imaginea şi 

reprezentarea naturii. Or, imaginea nu este nici înlăuntrul, nici în afara naturii” (Derrida 1967: 214). 
3 În analiza lui Jean Starobinski, „imaginaţia e mai mult decât o facultate de a evoca imaginile care 

ar dubla universul percepţiilor noastre directe: e vorba de o putere de distanţare graţie căreia ne 

reprezentăm lucrurile distante şi ne distanţăm de realităţile prezente. De aici, acea ambiguitate pe care o 

aflăm pretutindeni: imaginaţia, pentru că anticipă şi prevede, seveşte acţiunii, schiţează în faţa noastră 

configuraţia realizabilului înainte ca acesta să fie realizat” (Starobinski 1974: 158–159), 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 162 

critică transformă clasicele „analogii universale” în amprente şi mărci ale 

subiectivismului oricărei înţelegeri, punând în lumină tensiunile primare («apriorice») 

responsabile pentru continua modelare şi reordonare a lumii ca expresie a 

„interiorităţii productive”. Totodată, definite drept „morală a lucrurilor” (cf. ibidem: 

509), corespondenţele simbolice baudelairiene atestă intuirea de către poet a 

„legăturii kantiene ultime dintre cunoaştere şi voinţă” (cf. Cassirer 2013: 259): 

înarmată cu spirit critic, imaginaţia iniţiază procesul modern de retragere a 

încărcăturii psihice «stocate» în formele lumii naturale şi de restituire a puterii 

magice atribuite acestora forţelor „morale”, sufletesc-subiective, ale omului.  

Noua ordine (poetică) redefineşte lumea ideilor ca producţie a inteligenţei 

sensibile, instaurând anterioritatea gustului în actul judecăţii evaluative şi 

redimensionând tiparele gândirii (estetice) în acord cu sistemul de coordonate al 

interiorităţii şi individualităţii. În termenii lui Kant, „cu judecata de gust trebuie 

asociată [...] o pretenţie de valabilitate pentru toţi, care nu este o universalitate 

referitoare la obiecte; cu alte cuvinte, judecăţii de gust îi este proprie pretenţia de 

universalitate subiectivă” (Kant 1981: 104). Universalitatea subiectivă este o 

universalitate eliberată de concept (cf. ibidem: 107), prezumtivă şi empatică, a cărei 

validitate este anticipată intuitiv în temeiul comunicabilităţii nelimitate a 

„satisfacţiei dezinteresate” (cf. ibidem: 110). Specificitatea judecăţii de gust constă 

în aceea că nu raportează reprezentarea la obiect prin intermediul intelectului – nu 

numeşte o caracteristică obiectivă –, ci o pune în conexiune cu subiectul prin 

intermediul imaginaţiei (cf. ibidem: 95), provocând o reacţie spontană de atracţie sau 

respingere, plăcere sau neplăcere, proiectată ulterior drept asentiment universal prin 

intermediul unui demers care, din punct de vedere logic, este unul singular şi 

«insolit», adică lipsit de constrângeri deterministe. În perspectivă hermeneutică, 

universalitatea subiectivă este punctul de pornire şi orizontul de aşteptare ale 

oricărei înţelegeri, în condiţiile în care, situându-se pe o poziţie similară aceleia lui 

Schleiermacher sau Dilthey, Kant defineşte „comunicabilitatea universală” ca fiind 

„starea sufletească” produsă de „raportul reciproc al facultăţilor de reprezentare” – 

corelaţie valabilă, în egală măsură, pentru fiecare individ (cf. ibidem: 109–110). În 

acest sens, urzeala relaţională dintre cuprinderea comprehensivă, imaginaţie şi 

trăirea individuală teoretizată de Baudelaire este deschiderea care evidenţiază 

caracterul particular şi nonsubsumabil al oricărei existenţe: considerată prin prisma 

criticismului, singularitatea („bizareria”) operei de artă este indiciul revelator al 

unicităţii şi irepetabilităţii vieţii şi civilizaţiei care i-au dat naştere. Politic vorbind, 

aşa cum „frumuseţea absolută şi eternă nu există, sau mai degrabă nu este decât o 

abstracţie care pluteşte ca un fum la suprafaţa însumată a frumuseţilor concrete” 

(Baudelaire 1980: 687), iar operele de artă reale nu pot fi „guvernate [...] prin reguli 

utopice, concepute în vreun templu ştiinţific” (ibidem: 724), tot astfel nu există nici 

cetate ideală şi nici ordine socială imuabilă. 

Edificat pe fundamentul epistemic al Criticilor kantiene, criticismul estetic 

baudelairian încheie mişcarea de translaţie şi „romantizare” novalisiană a valorilor şi 

încununează procesul de supleanţă prin validarea dinamismului proteic al artei drept 

model intuitiv-comprehensiv al prefacerii necontenite a existenţei. Seducătoare şi 

echivoce, lumile ficţionale sunt mai degrabă lumi posibile decât aberaţii ontologice 

(cf. Pavel 1992: 42–43). Sau, utilizând definiţiile lui Kant, jocul liber al facultăţilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Estetică, politică şi imaginaţie critică 

 

 

 

163 

 

de reprezentare (imaginaţia şi intelectul) dezvăluie, în filigranul operei de artă, 

dinamica pură a schimbărilor politico-sociale. Cât priveşte «pericolul» reprezentat 

de inovaţiile estetice pentru stabilitatea statului (provenit, crede Socrate, din 

stârnirea şi cultivarea laturii „apetente” a sufletului [cf. Platon 1986: 442a-b]), 

poetul modern, angajat în actul înţelegerii cu inteligenţa imaginaţiei critic-supleante, 

subliniază, în chip repetat, caracterul esenţial ordonator al demersurilor sale: 

I se reproşează uneori [lui Théophile Gautier] faptul că spiritul său este 

lacunar în ceea ce priveşte religia şi politica. [...] Eu ştiu, şi asta îmi ajunge, că 

oamenii de spirit mă vor înţelege dacă le spun că nevoia de ordine cu care este 

impregnată frumoasa sa inteligenţă este suficientă pentru a o apăra de orice eroare 

în materie de politică şi religii şi că posedă, mai mult decât oricine altcineva, 

sentimentul ierarhiei universale a naturii scrisă de sus în jos, şi care caracterizează 

toate gradele infinitului (Baudelaire 1980: 507). 

Complinitoare şi reconstructivă, imaginaţia critică reface treptele ierarhiei 

axiologice prin comprehensiune hermeneutică şi inginerie genetică, consacrând 

ontogeneza individualităţii artistice ca tipar al filogenezei organismului social şi 

asigurând controlul asupra tendinţelor anarhice ale vieţii comunitare prin adoptarea 

mobilităţii esteticului drept principiu al oricărei politici. În această perspectivă, 

versatilitatea şi lipsa de inserţie socială ale poeţilor acuzate de Platon se revelează ca 

fiind mărcile herme(neu)tice ale organizării Republicii ca dinamică a interferenţelor şi 

schimburilor necontenite dintre real şi imaginar, dintre actual şi virtual, dintre 

exterioritatea «tangibilă» şi interioritatea «ficţională». „Dezinteresarea” artei este şi 

suprema ei competenţă în materie politică. 

Pe de altă parte însă, odată ajunsă, în cea de-a doua jumătate a secolului al 

XIX-lea, la apogeul afirmării sale, conştiinţa modernă a autonomiei esteticului nu se 

limitează la beneficiile liberalismului şi egalitarismului, ci, asemenea obiectelor 

uşoare revenite la suprafaţă după ce au fost scufundate în adâncuri, tinde să-şi 

conserve impulsul ascensional şi să-şi impună supremaţia asupra tuturor celorlalte 

facultăţi de cunoaştere ale spiritului. Înveşmântată în faldurile şi brocarturile 

autorităţii, imaginaţia îşi pierde spiritul critic: estetismul dereglează şi corupe 

mecanismul suplementarităţii critice, însuşindu-şi atributele absolutismului politic 

prin dezvoltarea la un nivel discursiv derivat textura simbolică a unui dispozitiv de 

putere anterior. Iar consecinţa inevitabilă este recăderea în logica clasică a 

dominaţiei: lipsit de spirit critic, discursul „religiei frumosului” nu face decât să 

reproducă (mimetic) viziunea tradiţională asupra lumii din perspectiva răsturnată a 

aparenţei şi mundaneităţii, subminând, astfel, înseşi principiile fondatoare ale 

modernităţii – greşeală pe care Nietzsche va reuşi să o prevadă şi să o evite. 

Bibliografie 

Baudelaire 1980: Charles Baudelaire, Oeuvres complètes, Paris, Robert Laffont. 

Coleridge www.gutenberg.org: Samuel Taylor Coleridge, Literary Remains, vol. 2, 

www.gutenberg.org. 

Cassirer 2013: Ernst Cassirer, Kant. Viaţa şi opera, traducere de Adriana Cînţa, Piteşti, 

Editura Paralela 45. 

Derrida 1967: Jacques Derrida, De la grammatologie, Paris, Gallimard.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

 164 

Dilthey 1977: Wilhelm Dilthey, Descriptive Psychology and Historical Understanding, The 

Hague. 

Kant 1998: Immanuel Kant, Critica raţiunii pure, traducere de Nicolae Bagdasar şi Elena 

Moisuc, Bucureşti, Editura IRI. 

Kant 1981: Immanuel Kant, Critica facultăţii de judecare, traducere de Vasile Dem. 

Zamfirescu şi Alexandru Surdu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Nietzsche 1992: Friedrich Nietzsche, Aforisme. Scrisori, traducere de Amelia Pavel, 

Bucureşti, Editura Humanitas. 

Novalis 2008: Novalis, Între veghe şi vis. Fragmente romantice, traducere de Viorica 

Nişcov, Bucureşti, Editura Humanitas.  

Pavel 1992: Toma Pavel, Lumi ficţionale, traducere de Maria Mociorniţa, Bucureşti, Editura 

Minerva. 

Platon 1986: Platon, Opere, vol. V, traducere de Andrei Cornea, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Poe 1970: Edgar Allan Poe, Great Short Works, New York, Harper&Row. 

Schelling 1995: F.W.J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, traducere de Radu 

Gabriel Pârvu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Schlegel 1983: August Wilhelm şi Friedrich Schlegel, Despre literatură, traducere de Mihai 

Isbăşescu, Bucureşti, Editura Univers. 

Starobinski 1974: Jean Starobinski, Relaţia critică, traducere de Alexandru George, 

Bucureşti, Editura Univers. 

Aesthetics, Politics, and Critical Imagination 

The article aims at defining the modern notion of critical imagination proceeding 

from the theoretical writings of Charles Baudelaire. Having as its reference points the 

Kantian criticism, on the one hand, and Jacques Derrida’s theory of “supplement”, on the 

other hand, the study points out the fact that, in contrast to the Romantic creative 

philosophies of Schelling, Coleridge or Novalis, for which the imagination remains stranded 

with the traditional ideas of unity and cosmic plenitude, Baudelaire rethinks the modern 

concept of imagination by integrating in his theory of poetry, following Edgar Allan Poe’s 

Philosophy of Composition, the rationalism and lucidity of the philosophical criticism. 

Moreover, the Baudelairian critical imagination not only anticipates the theory of 

“supplement” of Derrida (defining the imagination as “supplement”), but also amends it 

avant-la-lettre: unlike the poststructuralist philosopher’s approach, which aims at pointing 

out the perilous and subversive political dimension the the supplement, Baudelaire 

emphasizes, on the contrary, the catalytical, augmentative and paradigmatic reordering action 

of the latter. It is surpassed thus the vicious circle of the “supplementarism” as phantasmal 

duplication and subversive mimetism and opened the hermeneutical circle of the 

comprehensive understanding, under the sign of which the protean dynamism of the arts 

turns out to be, politically speaking, the pattern of the perpetual change of human existence. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 21:48:25 UTC)
BDD-A26402 © 2017 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

