La matiére a-t-elle une ame ?
Diachronie de matiére, substance, objet et chose

Pierre FRATH®
Keywords: matter, diachrony, etymology, history of ideas, reference

1. Introduction

La langue est comme 1’air que nous respirons : nous vivons dans I’une et dans
I’autre sans nous apercevoir de leur présence. Il a fallu de longs efforts pour
comprendre la nature de 1’air et son lien avec un état de la matiére que le chimiste
Van Helmont a nommé gaz', au XVIIle siécle. Il en faudra sirement encore
beaucoup plus pour que nous devenions collectivement conscients que la langue est
un milieu dans lequel nous baignons et qui nous donne la « forme de [notre] vie »%

L’air s’est constitué¢ a partir d’événements cosmologiques primordiaux et de
réactions physico-chimiques dont nous ne sommes nullement conscients quand nous
respirons ; de la méme manicre, les mots que nous utilisons sont composés de strates
d’usages anciens dont certains sont oubliés, mais qui perdurent parfois dans leur
emploi actuel. Par exemple, la préposition chez est issue du latin casa, « maison »,
dont elle hérite le sens de « dans la demeure de... » et qui empéche des usages tels
que « chez mon chien », « chez mon ordinateur », « chez mon laboratoire », « chez la
pharmacie », etc., sauf naturellement pour obtenir un effet rhétorique d”humanisation
des entités introduites par chez.

Il nous a semblé intéressant d’étudier cette sorte de cheminement diachronique
du sens, et pour cela nous nous sommes plongé dans le passé de certaines
dénominations de la matiére, car a priori, leur référence semble immuable : la
matiére est la matiére, quelle que soit I’époque. Pourtant, notre enquéte sur matiere,
substance, objet et chose a montré que les choses ne sont pas si simples et que
notamment, la matiére n’est pas si ¢loignée que cela de 1’esprit. C’est pourquoi nous
nous sommes demandé dans le titre de cet article (qu’on nous le pardonne !) si la
matiére possédait une ame.

* Université de Reims Champagne-Ardenne, France.

! A partir de la prononciation flamande de chaos.

2 Cette expression est une référence & la conception anthropologique que Wittgenstein se fait de
notre étre : « Est vrai et faux ce que les hommes disent I’étre ; et ils s’accordent dans le langage qu’ils
emploient. Ce n’est pas une conformité d’opinion, c’est une forme de vie» (Investigations
Philosophiques §241).

,Philologica Jassyensia”, an XIII, nr. 1 (25), 2017, p. 51-63

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

Nous commencerons par poser quelques fondements théoriques a notre
analyse ; nous procéderons ensuite a 1’étude diachronique des mots, avant d’en tirer
des conclusions sémiotiques.

2. Fondements théoriques de I’analyse

La langue est le milieu dans lequel nous sommes formés et structurés des
notre naissance. C’est elle qui nous donne notre vie mentale, car c’est elle qui est la
maticre premicre de la pensée et c’est elle qui permet la vie en société. La langue est
aussi un outil de communication et d’observation du monde qui se développe au fur
et a mesure que l’esprit du jeune enfant se structure culturellement et
anthropologiquement grace au langage. La langue peut alors effectivement se mettre
au service de I’ego pour communiquer aux autres ses €tats intérieurs, construire des
propositions a valeur de vérité sur I’état du monde, et éventuellement s’engager dans
des « jeux de langage »* non-référentiels, tels que mentir, faire des jeux de mots,
raconter des histoires, écrire de la poésie ou faire de la littérature.

La langue et notre compréhension du monde sont extrémement intriquées, et
leur interaction n’est jamais figée. Elle se poursuit et se modifie constamment sous
I’influence des usages que nous faisons collectivement de la langue et que nous nous
transmettons de génération en génération. La langue ne traduit pas des concepts,
contrairement a ce qu’affirment trop de doctrines ; ce sont les concepts, et le sens
tout entier, qui sont produits par notre activité linguistique, qui est a la fois
référentielle, démiurgique, mémorielle et phraséologique. Lorsque nous apprenons
le nom d’un objet, nous découvrons en effet quatre choses (voir Frath 2016) :

1) que cet objet existe pour nous, les membres de cette communauté linguistique ;

2) qu’il se distingue du reste de son environnement et jouit d’une existence
séparée . la dénomination possede le pouvoir démiurgique de faire exister les choses
pour nous ;

3) que des connaissances discursives lui sont associées et sont disponibles
dans la conversation, dans des ouvrages de référence ou sur internet ;

4) qu’il existe une phraséologie qui nous indique comment parler de cet objet.

Un objet non nommé n’existe donc pas pour nous ; on ne peut pas en parler,
et aucune connaissance ne peut s’y attacher. Si dans la conversation apparaissent des
mots inconnus de nous, par exemple loquis ou zinzolin, et que nous faisons
confiance a notre interlocuteur, nous savons alors qu’il existe de manicre séparée
des objets ainsi nommés. Pour les connaitre, nous pouvons demander qu’on nous
les montre ou qu’on nous en parle. Nous pouvons aussi consulter les connaissances
discursives stockées sur divers supports mémoriels : livres, dictionnaires,
encyclopédies, internet, etc., que nous appelons dans ce texte des corpus d’usages. Il
est également possible de faire certaines déductions a partir du contexte, par
exemple Ils ont obtenu les marchandises contre des loquis, et Cette chemise est d 'un
beau zinzolin. Nous apprenons alors que les loquis sont une sorte de moyen de
paiement et que zinzolin peut caractériser I’aspect d’une chemise. En 1’occurrence,

® Une notion introduite par Wittgenstein, pour qui la parole est faite d’un grand nombre de jeux de
langage.

52

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

c’est une couleur rouge-violacée obtenue originellement a partir du sésame. A noter
gue sans le mot zinzolin, cette couleur n’a pas d’existence séparée pour nous entre le
rouge et le violet : le mot a bien un pouvoir créateur, ou démiurgique. Quant aux
loquis, ce sont des perles de verroterie. Le corpus des usages de ces deux mots peut
ensuite, si nous y sommes exposés, nous livrer I’ensemble de leurs sens et nous
donner des indications sur leur nature grammaticale (noms, adjectifs, ...), et sur
leurs contextes habituels, c¢’est-a-dire leur phraséologie, que nous pourrons ensuite
réutiliser, ou bien au contraire, transgresser pour obtenir certains effets rhétoriques.
Les corpus, qui sont la source de I’usage, sont éminemment variables, et c’est
ainsi que le sens évolue. Les mots sont constamment réutilisés, au point que les
contextes du passé peuvent étre oubli€s, et donc aussi les usages qu’ils généraient. Il
peut étre intéressant d’observer ces modifications pour mieux comprendre nos
usages actuels. C’est ce que nous allons faire maintenant avec les mots de la matiére.

3. Etymologie de matiére, substance, objet et chose’

3.1. Matiere

On commence a trouver le mot matiére sous une forme stabilisée vers 1175,
mais elle restera encore fluctuante par la suite. Avant cette date, on écrivait
couramment mateirie, maiter, ou matire, du latin materia, -ae, materies, -ei. C’est
un mot de la langue populaire désignant le cceur du tronc d’un arbre, le duramen, la
partie la plus solide, utilisé par les charpentiers pour dénommer le bois de
construction. Materia provient du latin mater, « mére », une racine indo-européenne,
qui dénomme aussi la souche, c’est-a-dire la partie sur laquelle peuvent repousser
des rejets, leur « mére » en quelque sorte. En espagnol, madera signifie « bois » ; en
portugais, c’est madeira, et madeira branca dénomme les résineux (« bois blanc »).
La materia latine est le nom du bois d’ceuvre, et materio est le verbe qui dénomme
I’activité de construire des maisons avec des charpentes.

Du bois aux autres matiéres, il n’y a qu’un pas, et c’est ainsi qu'une fois
stabilisé, le mot matiere a été utilisé, parfois avec des expansions (adjectifs ou
noms), pour dénommer d’autres matériaux ainsi que diverses matieres:

— sécrétions du corps : maticre fécale (1256) ;

— substance d’une médication (1280), puis matiere médicinale (1717) ;
— matiéres grasses (1580) ;

— matieres premicres dans 1’artisanat (1681) ;

— substances mises en ceuvre dans 1’industrie et dans I’artisanat (1771) ;
— matiére plastique (1913)°.

Matiére désigne ainsi la substance dont est faite une chose.

* La plupart des données étymologiques de ce texte sont tirées du Dictionnaire historique de la
langue frangaise (DHLF) (2006), complétées le cas échant par d’autres dictionnaires (voir
bibliographie a la fin du texte). Nous ne sommes pas un spécialiste, ni du frangais médiéval, ni des
langues anciennes. Nous utilisons des connaissances existantes comme arguments dans une discussion
sur I’influence de I’histoire des mots sur la pensée, et non dans un cadre strictement philologique.

® Informations données par le DHLF.

53

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

Mais la destinée de matiére devait évoluer vers un sens plus philosophique
lorsque les médiévaux ont utilisé ce mot de la langue populaire pour traduire le grec
hule, qui signifie « matiére » en plus de « forét» et de « bois ». Aristote 1’avait
utilisé pour désigner la substance a laquelle un artisan pouvait donner forme pour
produire un objet, par exemple une sphére de bronze ou une statue d’Hermes en
marbre. Ces quatre aspects de 1’objet, c’est-a-dire la matiére, la forme, la création et
la fonction, correspondent aux quatre causes d’Aristote : la cause matérielle, la cause
formelle, la cause efficiente, et la cause finale. Hule fait ainsi partie d’un réseau
sémiotique, ontologique et téléologique dont matiére a hérité lors de la traduction
d’hule. Si on sépare mentalement les trois dernic¢res causes d’Aristote de la maticre
sur laquelle elles reposent et agissent, il reste trois abstractions idéelles sans réalité
matérielle, & savoir la forme, la création et la fonction. C’est ainsi que matériel a pu
étre opposé a immatériel, s’inscrivant ainsi dans une dichotomie dualiste qui a
dominé la pensée antique et chrétienne et qu’on retrouve jusqu’a aujourd’hui dans la
distinction entre le corps et I’ame (ou I’esprit, ou I’égo, ou le moi...), le cerveau et
I’esprit, la forme et le fond, le matériel informatique et le logiciel, etc. Elle est a la
base d’innombrables doctrines philosophiques et linguistiques, et on la trouve
naturellement aussi dans la littérature, comme le montre cet extrait des Paradis
Artificiels de Charles Baudelaire.

Dans ma jeunesse, et méme depuis, j’ai toujours été un grand liseur de Tite-
Live ; il a toujours fait un de mes plus chers délassements; j’avoue que je le préfére,
pour la matiére et pour le style, a tout autre historien romain.

En s’intégrant a une longue et riche tradition métaphysique qui oppose la
réalité sensible a 1’esprit, matiere a pu hériter du latin et du grec des usages abstraits tels
gue ceux-ci :

— sujet d’un livre (1125) ;

— domaine d’étude, sujet (1280) ;

— table des matiéres (1690) ;

— contenu, discipline étudiée (1 868)°.

Le dictionnaire frangais—grec de Louis Feuillet (1897) donne les traductions
suivantes pour matiere :

— substance matérielle : hule ;

— le contraire de I’esprit : soma ;

— sujet sur lequel on écrit, parle : hupothesis, logos ;

— cause : aitia, aphormi («sans forme», car la forme est la cause de
I’existence de 1’objet ; sans elle, il n’y a que matiére).

On retrouve dans ces traductions les notions de matiéere, de corps, de sujet, et
celle de cause, moins courante, mais qu’on peut observer par exemple dans matiere
a rire, « ce qui cause le rire ». Le dictionnaire anglais - grec de Woodhouse (1910)
donne les traductions suivantes pour matter :

— thing : krima, pragma ;

® Informations données par le DHLF.

54

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

— affair : pragma, praxis ;

— cause : aitia;

— subject : logos ;

— matter (as opposed to mind) : hule.

On y retrouve les sens de matiére, de sujet et de cause. L’anglais ajoute les
notions d’objet et d’action, que matter peut dénommer, mais pas le francais matiere.
Dans she wanted to discuss the matter, on ne traduirait pas matter par « maticre »,
mais par « chose », de méme que pour printed matter, « la chose imprimée ». Dans
choosing the colour is no easy matter, matter référe a une action’.

La notion de matiére en tant que solide a été bouleversée aux XIX® et XX°
siecles par la physique et par la chimie avec la découverte des molécules et des
atomes, puis des électrons, des protons et des neutrons, ainsi que des sub-
particules telles que les quarks, les neutrinos, les bosons de Higgs, etc. La maticre se
délite alors en un vide peuplé de loin en loin de quelques particules minuscules, une
conception fort éloignée de 1’intuition pour laquelle la matiére est une entité solide.
L’équivalence maticre / énergie exprimée par la célebre équation d’Einstein, e=mc2 a
porté le coup de grace a la réalité de la matiére. Il est aisé de conclure de ces théories,
dans une sorte de réductionnisme a la fois moniste et panthéiste, que la matiére n’est
qu’une forme de I’énergie divine. Pour Teillard de Chardin?, il s’agit de créer un
nouveau monisme qui puisse concilier la matiére et I’esprit, et qui se distingue du
monisme réductionniste traditionnel qui veut ramener 1'un a I’autre. Il faut, dit-il,
« ... repenser d'une maniere complétement nouvelle les relations Matiére et Esprit. A
la place du vieux dualisme et du vieux monisme, il y a maintenant une fonction
dynamique [...] réconciliant en quelque fagon les deux »°. Daleux (2001) explique que

... face a la dualité paradoxale de la particule quantique, a la fois onde et corpuscule,
la démarche de Niels Bohr 1’un des fondateurs de la physique quantique a été la méme
que celle de Teilhard face a 1’opposition apparente entre Esprit et Matiere :
reconnaitre | ‘unicité de deux entités apparemment distinctes.

Cette dichotomie regne également en littérature, comme dans ce texte de
Gérard de Nerval (Aurélia) :

Le néant, dit-il, n'existe pas dans le sens qu’on I’entend ; mais la terre est elle-
méme un corps matériel dont la somme des esprits est 1'ame. La matiére ne peut pas
plus périr que | ’esprit, mais elle peut se modifier selon le bien et selon le mal.

La notion de matiére immatérielle a tout de suite été intégrée dans les corpus
de I’époque, comme le montre cet extrait du Fauteuil hanté de Gaston Leroux :

Ils pouvaient étre aussi bien au courant des forces incommensurables de la
dématérialisation de la matiére que nous venons seulement de découvrir et méme
peut-étre avaient-ils mesuré ces forces-1a, ce qui leur permettait bien des choses.

7 Collins-Cobuild Dictionary 1995.

8 Les informations sur Pierre Teillard de Chardin ont été recueillies sur le site www.teillard. fr, en
particulier dans un extrait du livre d’André Daleux 2001.

® In Lettres intimes, p. 454. Cité par Daleux 2001.

55

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

On peut résumer 1’évolution de matiere ainsi : la « mére » indo-européenne
est devenue maticre aprés avoir nommeé la souche et le bois, puis d’autres matériaux,
et plus généralement la substance matérielle a laquelle un artisan créateur peut
donner une forme dans un but. Elle s’inscrit ainsi dans la vie des hommes, qui font
naitre d’elle les objets dont nous avons besoin, tout comme la divinité a créé la
maticre a partir de son énergie immatérielle pour en faire I’univers. L’association de
la matieére avec I’esprit, la création et le Créateur perdure dans les usages et les
corpus et elle est toujours préte a ressurgir dans le discours et a modeler la
conception des choses dont nous parlons. Il est quelque peu surprenant que le sens
de « bois » ait totalement disparu en frangais moderne ; sans doute est-ce di au fait
qu’étant devenu un hyperonyme désignant toutes les matiéres, il ne pouvait plus en
désigner une en particulier (mais cet argument ne fonctionne pas pour le portugais et

I’espagnol).

3.2. Substance

Le mot substance est apparu dans la langue frangaise vers 1120, en paralléle
avec sustance, empruntés au latin impérial substantia, « étre, essence, existence,
réalit¢é d’une chose », qui a signifié en bas-latin « aliments, nourriture, biens,
fortune ». Substantia dérive de substare, de sub- «sous» et —stare, «ce qui se
tient », et signifie donc « qui se tient dessous », ¢’est-a-dire « fondement », « ce qui
existe par soi-méme ». Il correspond au grec hupostasis, de hupo- et stasis, « qui se
tient dessous ».

Substance et sustance, parfois en concurrence avec subsistance, ont d’abord
continué de dénommer les vivres, la nourriture, comme en bas latin, puis ce qui nourrit
Pesprit (XV° siécle), ensuite « maintien », « conservation », « moyen de vivre, de se
nourrir ». Ces usages ont disparu en frangais moderne, accaparés par subsistance ; ils
perdurent dans se sustenter aprés la disparition de sustance au XI1V* siécle.

Substance et sustance ont fait eux aussi une carriére philosophique avec le
sens de « fait de vivre, exister », et « matiére dont un corps est formé, en vertu de
laquelle il a des propriétés particulieres ». Sustance corporelle a commencé a
s’opposer a sustance spirituelle dés le XIII® siécle. Descartes oppose la substance
étendue (Qui occupe une place dans I’espace, donc réelle) a la substance qui pense
(sans dimension spatiale, donc sans réalité matérielle).

Comme substance a été utilisé pour traduire le grec hupostasis, il en a hérité
la valeur philosophique de ce qui existe par soi-méme, indépendamment de tout
accident. De la, il a pris la valeur de « partie essentielle dans un discours ou une
pensée », d’ou la locution en substance (1306), puis les qualités et les vertus chez
une personne (chevalier de substance noble), ce qu’il y a de meilleur dans un étre,
de plus nourrissant dans quelque chose. Depuis le XV° siécle, substance désigne une
matiére ou un corps matériel caractérisé par des propriétés.

Tout comme matiere, substance désigne quelque chose qui existe par soi-
méme et qui peut servir de base ou de source a autre chose ; il est proche en cela du
sens de production, d’origine, de causalité que matiére tient de son origine indo-
européenne, mater. Il n’est donc pas surprenant qu’on puisse définir I’un par 1’autre.
Substance se distingue cependant de matiére par son sens ontologique de « partie

56

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

essentielle » (du verbe latin esse, « étre »), que matiére ne posseéde pas. S’il est
possible d’utiliser matiére et esprit en opposition dans un méme mouvement de
pensée, comme dans les exemples de Daleux et de Nerval repris ci-dessous, ce n’est
pas le cas de substance et esprit.

— L’opposition apparente entre Esprit et Matiere : reconnaitre 1’unicité de
deux entités apparemment distinctes (Daleux 2001)
— La matiere ne peut pas plus périr que | ’esprit (Aurélia)

Dans ces deux phrases, substance ne peut pas remplacer matiéere. Substance
ne s’oppose pas a esprit parce qu’il contient en lui-méme un élément métaphysique,
celui d’essence. On peut parler de substance corporelle et de substance spirituelle,
mais pas de matiere corporelle ni de matiere spirituelle. La raison en est que la
substance évoquant en méme temps la matiére et 1’esprit, les adjectifs ne font que
sélectionner 1’un ou l’autre. Matiére et substance, bien que proches par certains
aspects, ne sont pas interchangeables.

3.3. Objet

Objet apparait dans la langue frangaise vers 1370—1372. Il est emprunté au
latin scolastique objectum, participe passé du verbe latin classique objicere, « jeter
devant », «placer devant », «opposer» (d’ou « objecter »). Il est formé de la
préfixation de jacere, « jeter », par ob, dont le sens étymologique n’est pas établi. Le
mot a lui aussi été utilisé par les philosophes médiévaux : objectum possede le sens
de «ce qui est placé devant », avec deux usages principaux, objectum formal et
objectum material, ou on retrouve la dichotomie matiére / forme d’Aristote. Pour
Duns Scot (1266—1308), objectum désigne ce qui a une existence en soi,
indépendante de la connaissance ou de 1’idée que les sujets pensants peuvent en
avoir et s’oppose ainsi a subjectum, d’ou par la suite la trés populaire dichotomie
objet / sujet, plus utilisée sous sa forme objectif / subjectif.

Oresme (1320—1382) a utilisé le mot pour désigner ce qui affecte un des cinq
sens, un usage qui s’est par la suite restreint a la vue et au toucher (1500). Objet est
appliqué a des étres ou des choses suscitant un intérét affectif : étre un objet digne
de ..., objet de ma flamme, et par la suite, ce a quoi tendent les étre humains : les
désirs, 1’action, la volonté (1613), se rapprochant du sens de but avec des locutions
comme avoir pour objet (début XVIII® siécle), sans objet (1751), remplir son objet
(1769), et ce sur quoi s’exerce 1’action dans étre, faire [’objet de (1697). Il a pris un
sens grammatical en 1775 lorsque Condillac a utilisé le mot «objet» en
remplacement de cas régime, par opposition au sujet du verbe, dans la suite bien
connue sujet + verbe + objet.

Objet prend le sens général d’objet concret de taille limitée aux XVIII et XIX®
siécles, comme dans objet d’art (Balzac, 1847). Il dénomme en droit ce sur quoi
porte une obligation, un contrat une demande de justice (dans le Code Civil de
1804). Au XX® siécle, il désigne en psychanalyse ce qui est en dehors du moi, que ce
soit dans un sens abstrait ou concret, avec des expressions comme relation d’objet,
objet transactionnel, choix d’objet.

57

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

Le sens de base de I’objet est d’étre « placé devant nous », soit matériellement
en tant qu’objet visible ou touchable, soit spirituellement en tant qu’objet
psychologique que nous appréhendons a part bien qu’il soit a I’intérieur de nous : un
désir, un but, une volonté, un sentiment, etc. Pour qu’un objet matériel soit visible, il
faut qu’il soit de dimension limitée et qu’il posséde une forme qui le distingue et le
sépare du reste de son environnement ; il s’agit donc d’objets comptables : objet ne
peut en aucun cas désigner des choses sans forme comme le sable ou le sel (*Quel
est cet objet ? Du sel ?). Comme la forme est liée depuis I’Antiquité a la notion de
création et de créateur, un artéfact constitue un meilleur objet qu’une chose
naturelle. Les étres vivants ne sont pas des objets (sauf en tant que supports pour nos
sentiments), pas plus que les montagnes, les rivieres et les mers, sans limites
discernables et sans créateur humain. Les choses naturelles de petite taille, telles les
pierres ou les mottes de terre peuvent a la rigueur étre des objets, mais difficilement,
et seulement si elles posseédent des attributs humains tels qu’une fonction ou une
forme identifiable. Ces caractéristiques de forme et de taille imposent une contrainte
sur ce qu’objet peut désigner dans le domaine spirituel : un objet de désir possede
une limite que n’a pas le désir ; un objet transactionnel est discernable ; I’objet d’un
amour est matériellement identifiable, contrairement au sentiment lui-méme.

Puisque D’objet est « placé devant » nous, il peut étre considéré comme
existant en dehors de nous, et donc indépendamment de nous. C’est ainsi que Duns
Scot a pu le faire entrer dans la dichotomie sujet / objet, ou I’objet désigne « ce qui a
une existence en soi, indépendante de la connaissance ou de 1’idée que les sujets
pensants peuvent en avoir ». Mais en réalit¢ le mot objet n’est pas adapté pour
désigner des entités de ce type puisqu’il ne peut guére désigner autre chose que des
artéfacts ou des objets mentaux humains. C’est pourquoi 1’opposition subjectif /
objectif s’effondre rapidement dés qu’on y réfléchit un tant soit peu : la part humaine
dans la création de 1’objet reste partie prenante de son sens. Les objets sont des
créations du sujet, que ce soit en tant qu’objet matériel ou en tant qu’entité
psychologique, une réalité exprimée classiquement en grammaire par la relation
transitive. Les objets ne sauraient donc avoir cette valeur « objective » qu’on leur
attribue généralement.

3.4. Chose

Le mot chose est apparu dans la langue frangaise vers 1174. 1l tire son origine
de causa, « cause », dans I’expression juridique latine res causae, « la chose de la
cause, de I’affaire ». Le sens de « chose » est passé de res a causae, sans doute parce
gue res n’a pas eu de descendance en bas-latin, ni par la suite en francais (sauf
réifier, mais ce verbe est apparu tardivement, vers 1930, directement a partir de res),
et que son sens de chose avait été oublié. Cet oubli est sans doute 1ié au fait que res a
fini par signifier « rien » dans je n’ai rien (« je n’ai pas une chose ») ou rien signifie
« absence de chose ». Res causae s’est ainsi transformé en causa trés tot, puis en
cosa en 842 (également en italien et en espagnol), cose en 881, chiose en 1125, et
enfin chose (1174).

Dans la tradition linguistique, chose est appelé un nom-postiche, car il n’a pas
d’aire référentielle délimitée, contrairement par exemple a chien ou /iberté (Kleiber

58

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

1994 : 20). 11 tire son sémantisme flou du fait qu’il a hérité de res causae la capacité
a désigner toutes sortes d’affaires sans références particuliéres mais spécifiées par le
contexte. Il a ainsi pu dés I’origine désigner une quantité de choses en fonction du
contexte™ :

— acte sexuel et organe sexuel (dés le XII® siécle) ;

— réalité matérielle non vivante (par opposition a personne) ;

— objet non spécifié (par opposition a objet) ;

— une personne dont le nom échappe (comme machin, truc) ;

— ce dont il est question, ce que 1’on dit dans des expressions comme : bien
des choses, c’est la méme chose, pas grand-chose, autre chose, peu de chose, des
choses et d’autres, quelque chose ;

— également un malaise vague : étre tout chose (1739) ;

— également un événement, comme dans i/ advint chose que... ;

— etc.

Le francgais posséde d’autres expressions postiches plus ou moins synonymes
de chose : machin, truc, bigntz, bidule, etc. Il en existe aussi dans d’autres langues,
comme en anglais thing ou en allemand Ding, qui tirent leur origine d’un mot qui
voulait dire « assemblée » en vieux germanique, et également « action », « chose »,
« affaire judiciaire ». Chose peut désigner quasiment tous les objets de notre
environnement et de notre expérience, qu’ils soient massifs ou comptables, et
notamment la matiére et la substance (C’est quoi, cette chose ?, parlant par exemple
de la matiére d’un objet), contrairement a objet, exclusivement comptable. Il ne
semble y avoir de restrictions que sur le vivant, encore que 1’expression chose
vivante soit tout a fait acceptable. Egalement, a la vue d’un animal ou d’un étre
étrange, nous pouvons dire quelle est cette chose ?

Chose semble bien étre un postiche universel en frangais, mais sa
phraséologie est essentiellement celle d’un comptable. Dans son article de 1994,
«Une legon de chose : sur le statut sémantico-référentiel du mot chose », Kleiber
signale que chose accepte facilement les déterminants les et une (les choses, une
chose), mais difficilement la (la chose) en tant que déterminant générique.
Effectivement, on ne saurait dire la chose comme on dit la farine, parce qu’il
mangque a chose une référence homogene et identifiable. C’est ce qui empéche selon
lui I'usage de peu de chose (au singulier), beaucoup de chose, de la chose, etc.
Cependant, on pourrait employer chose avec un sens massif dans une expression
dénominative lexicalisée qui désignerait une entité identifiable par euphémisme,
comme dans Il a marché dans de la chose (de I’excrément), ou bien dans une
expression discursive, comme Tu as encore de la chose ?, parlant par exemple d’un
produit que 1’on ne veut pas nommer, ou encore lorsqu’on ne se souvient pas du
nom de la chose. A noter que le remplacement d’un nom féminin est plus facile que
celui d’un nom masculin. Tu as encore de la chose ? est bon pour désigner par
exemple de la biére, moins bon pour du whisky™".

10 Informations données par le DHLF.
™ Merci 4 Georges Kleiber pour cette remarque.

59

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

L’usage massif de chose est alors proche d’usages comptables, comme dans |l
est tres porté sur la chose (les activités sexuelles). Disons donc avec Georges
Kleiber que le mot chose est essentiellement comptable, mais précisons qu’il peut
avoir des aspects massifs dans certains cas.

4. Interprétation sémiotique de ces observations

L’étymologie et 1’histoire des idées sont des domaines fascinants, mais on peut
aisément se laisser emporter par le flot puissant des détails. Il est temps d’essayer de
tirer la substantifique moelle de ces observations et de les rassembler en une
synthese afin d’en savoir un peu plus, si possible, sur notre étre pensant et parlant.

Peut-étre peut-on commencer par remarquer que notre conception des objets
nommeés nous semble si naturelle que nous n’envisageons pas qu’elle ait pu avoir une
histoire, laquelle aurait pu étre différente de celle qui a formé notre mode de pensée.

Il est ainsi probable que la conception que les Japonais se font de la matiére
ne corresponde pas tout a fait a la ntre. Parmi les traductions les plus proches du
sens de matiere que nous examinons ici, il y a busshitsu, « matiére sous toutes ses
formes, liquide, solide, gazeuse », shitsuryo, « matiére, cause matérielle (dans le
sens d’Aristote) », utilisé pour traduire le mot matiéere de la philosophie européenne,
et mono, « chose, par opposition aux étres vivants ». On reconnait shitsu, « qualité,
caractére », dans les deux premiers exemples. Ryo signifie « ingrédient, matériau
pour quelgue chose », et bus est une abréviation de butsu, « chose, objet ». Le kanji
qui transcrit mono est le méme que celui de butsu'?. Noter que dobutsu signifie
animal, et shokubutsu, « plante ».

Busshitsu, « matiére », est ainsi « la qualité d’étre une chose » ; shitsuryo,
« matiere », est « la qualité d’étre un ingrédient, un matériau pour quelque chose » ;
et mono, « chose », s’oppose au vivant : il lui faut s’associer avec un autre mot pour
désigner les plantes et les animaux, un peu comme en frangais, chose vivante.

Selon notre informatrice™, shitsuryo est un terme philosophique forgé a I’aide
de deux kanjis pour traduire la matiere de la philosophie. Le choix de ryo est
judicieux car il comporte I’aspect causal et téléologique du hule d’ Aristote, 1égué a
matiére au Moyen-Age. 1l lui manque toutefois la notion de forme. Quant &
busshitsu, il semble indiquer que 1’acces a la matiére se fait par I’intermédiaire de la
chose ou de I’objet, donc une matiére qui posséde déja une forme, mais neutralisée
par la référence a la qualité. Les Japonais verraient donc d’abord les choses
naturelles et les artéfacts, avant de s’interroger sur la matiére qui les constitue. Dans
la tradition philosophique européenne, c’est I’inverse : on s’interroge d’abord sur
I’&tre et donc sur la matiére, avant de se demander comment la forme peut s’imposer
a elle pour former les objets et les choses. Les interrogations ontologiques et
téléologiques viennent ainsi d’abord. D’ailleurs une des grandes questions de la
philosophie occidentale est : « Pourquoi y a-t-il quelque chose plutét que rien ? », et
des philosophes comme Descartes, Kant, Husserl, et beaucoup d’autres, ont construit
des systemes sur des entités ontologiques fondatrices, par exemple la fameuse res
cogitans cartésienne. Notre informatrice nous confirme que les Japonais mettent

12 Nous rappelons que les kanjis japonais, comme les sinogrammes chinois, peuvent se prononcer
de diverses fagons.
1% Mille mercis & Chizuko Kitamura pour ces informations et ses patientes explications.

60

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

I’accent sur I’humain et la pratique ; ils voient le monde par I’intermédiaire des
choses de la nature, derriére lesquelles se cachent des esprits, du moins dans la
religion shinto qui imprégne le Japon.

Matiere, substance, objet et chose sont des mots sans référence précise. Il ne
s’agit pas de dénominations lexicalisées qui réferent a des objets de notre expérience
identifiables immédiatement, comme par exemple chien ou /iberté, qui évoquent des
entités qui se distinguent d’autres situés au méme niveau référentiel, comme chat ou
innocence, et qui comme chien peuvent étre iconiques, c¢’est-a-dire suggérer des
représentations mentales. C’est pourquoi, il faut plutdt les traiter comme des sortes
de désignations lexicalisées™, c’est-d-dire des expressions qui s’appliquent a
d’autres entités nommées, qu’ils caractérisent ou dont ils caractérisent un aspectlS.

Comme souvent lorsqu’on se penche sur la vie et I’histoire des mots, on prend
la mesure de la puissance anthropologique et démiurgique du langage, ainsi que de
I’intrication entre le physique et le métaphysique. Les mots que nous utilisons nous
donnent un cadre référentiel et conceptuel qui forme notre vision du monde et notre
expérience collective et individuelle. La langue est notre milieu. Elle est la matiére
premiére de notre pensée, et les multiples usages passés, que nous en soyons
conscients ou non, sont toujours préts a ressurgir dans le discours pour donner forme
a notre pensée. Les multiples aspects référentiels des mots sont présents a 1’arricre-
plan de leurs usages et engagent le locuteur dans des conceptions dont il n’a pas
conscience, et qui, bien souvent, guident sa réflexion a son insu et contribuent a
déterminer son point de vue.

C’est ainsi qu’il arrive que des doctrines philosophiques puissent éEtre
générées par les mots utilisés. Si le matériel s’oppose a I’immatériel, il se pose alors
aux philosophes la redoutable question de I’interaction entre le cerveau et I’esprit.
Karl Popper et John Eccles proposent une théorie « dualiste-interactionniste » qui
distingue trois mondes, le Monde 1, celui de la matiére, le Monde 2, celui de la
conscience immédiate (faim, toucher, douleur, colére, joie, peur, etc.), et le Monde
3, celui de la créativité humaine, qui provient de la rationalisation du monde 2 en
rapport avec le monde 1 (Popper, Eccles 1977). Les relations entre ces mondes
sont évidemment problématiques, et nos auteurs, comme il est fréquent dans la
tradition anglo-saxonne, vont formuler une explication réductionniste d’allure
scientifique : « Ce qui définit essentiellement le dualisme-interactionnisme, disent-
ils, c'est que I’esprit et le cerveau constituent des entités indépendantes — le cerveau
appartenant au Monde 1 et l'esprit au Monde 2 — qui interagissent au moyen de la
physique des quanta » (Eccles 1997 : 27). Pourquoi ce recours aux quanta ? Parce que les
particules quantiques possédent des aspects corpusculaires (matiere) et ondulatoires
(immatériel). Popper et Eccles justifient le dualisme philosophique par ce qu’ils
comprennent comme une sorte de dualisme ontologique au sein des particules.
L’idée ne les effleure pas que le probléme puisse étre ancré dans une tradition qui
remonte a I’Antiquité et qui s’est transmise jusqu’a nous par les mots qui forment
leur pensée.

¥ Pour la différence entre dénomination et désignation, voir par exemple Frath 2015.

1311 existe d’autres mots ayant cette caractéristique. Voir Frath 1999 pour une étude du mot victime.
Dans la phrase Le chauffeur de taxi fut agressé par le client, mais la victime pu se dégager et prévenir
la police, la désignation victime fait référence au chauffeur et le fait voir sous un aspect particulier,
celui de victime.

61

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



Pierre FRATH

5. Conclusion

Nous ne pouvons nous soustraire a ’'usage de ces mots chargés d’histoire et
de sens qui donnent forme et contenu a notre pensée. C’est notre lot : il est inutile de
regretter cette caractéristique sémiotique de notre étre pensant et parlant. Et méme
s’il était possible de réfléchir enticrement avec des mots nouveaux inventés (mais
cela ne I’est pas, pour des raisons que nous ne pouvons développer ici), que
pourrions-nous penser de valable en nous privant de toute cette richesse d’usages ?
Ce que nous pouvons faire, en revanche, et peut-étre le devons-nous, c’est observer
et réfléchir, et essayer de ne pas étre systématiquement victime de ce que
Wittgenstein appelait « I’ensorcellement par le langage »™°. Voir la matiére a la fois
comme substance, forme et origine d’une création qui implique un créateur, c’est
une chose ; se rendre compte du déterminisme linguistique et culturel a 1’origine de
ces notions, ¢’est certainement mieux.

Références bibliographiques

Dictionnaire historique de la langue francaise, sous la direction d’Alain Rey, Editions Le
Robert, 1998, 2006.

Dictionnaire des racines indo-européennes, annexe a The American Heritage Dictionary of
the English Language, Houghton Mifflin Company, Boston, 1975.

Dictionnaire étymologique latin, par Michel Bréal et Anatole Bailly, Hachette 1918.

Dictionnaire fran¢ais—grec, de Louis Feuillet, 1897.

Woodhouse's English—-Greek Dictionary, The University of Chicago Library, 1910.

Kenkyusha’s New English-Japanese Dictionary, 5™ edition, Yoshio Koine, ed. 1980.

Dictionnaire Sanseido francais—japonais, 3°™ édition, Juntaro Maruyama & Shigeo
Kawamoto (dirs), 1972.

Collins—Cobuild English Dictionary, HarperCollins Publishers, ed. John Sinclair, 1995.

Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Pierre Chantraine, Les Editions
Klincksieck, juin 1977.

*

Daleux 2001 : André Daleux, Teilhard de Chardin, Science et foi réconciliées ?, Editions
Gabriandre. ‘

Eccles 1997 : Eccles John, Comment la conscience contréle le cerveau, Fayard. [1°°
publication, Springer-Verlag, 1994].

Frath 1999 : Pierre Frath, Victimes et bourreaux, corpus et sens lexical, in « RANAM
(Recherches Anglaises et Nord-Américaines) », n° 32, p. 65-80, Strasbourg.

Frath 2007 : Pierre Frath, Signe, référence et usage, Paris, Editions Le Manuscrit.

Frath 2015 : Pierre Frath, Dénomination référentielle, désignation, nomination, in « Langue
frangaise », n° 188 (4), Stabilité et instabilit¢ dans la production du sens: la
nomination en discours, coord. Julien Longhi, p. 33-46 (http://www.revues.armand-
colin.com/lettres-langues/langue-francaise/langue-francaise-ndeg-188-42015).

Frath 2016 : Pierre Frath, Epistémologie linguistique de la causalité, in La Grammaire de la
Cause / The Grammar of Causation, coord. Stéphane Viellard et Irina Thomiéres.
CeLiSo, Paris—Sorbonne, p. 162-178.

8« La philosophie est la lutte contre I’ensorcellement de notre entendement par les moyens de
notre langage », dit Wittgenstein (1961 : §109).

62

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)



La matiére a-t-elle une dme ? Diachronie de « matiére », « substance », « objet » et « chose »

Kleiber 1994 : Georges Kleiber, Une legon de « chose »: sur le statut sémantico-référentiel
du mot « chose », in Nominales, Paris, Armand Colin.

Teillard de Chardin 1972 : Pierre Teillard de Chardin, Lettres intimes, Aubier—Montaigne.

Popper, Eccles 1977 : Karl Popper, John Eccles, The Self and its Brain, Berlin—-Heidelberg,
Springer.

Wittgenstein 1961 : Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus suivi de Investigations
philosophiques, Gallimard, traduit de I’allemand par Pierre Klossowski.

Does Matter Have a Soul?
Diachronic Analysis of Matter, Substance, Object and Thing

Language is our “form of life”, as Wittgenstein says. We are educated in and by
language and it is the very stuff of our thoughts. Language does not give shape to concepts, it
is the other way round: meaning is given by the public use of words and it is stored in
corpora of various types: memorised conversations, books, archives, papers, the internet, etc.
When we are given the name of an object, be it a natural one such as a tree, an artefact such
as a piece of machinery, or an immaterial object such as love or envy, we learn four things:

1. That an object so named has existence for the speakers of that particular language;
2. That this object enjoys a separate existence;

3. That corpora of discursive knowledge about the object are readily available;

4. That the name comes with a “grammar”, i.e. a phraseology which gives us
indications about how to use the word in our utterances.

Our anthropological environment is therefore essentially linguistic. Yet we are no
more conscious of language than of the air we breathe. In particular, just as we are unaware
that air was produced by primordial cosmological events and ensuing chemical reactions, the
fact that words have a history escapes us entirely when we use them in discourse.

I shall argue here that the history of words does have significant consequences on our
thinking and that many a philosophical theory has unwittingly been formed by the very
words philosophers have used: we are indeed “bewitched” by language, according to
Wittgenstein.

To make this point, I will examine the history of four words taken from the realm of
matter, i.e. matiére (matter), substance (substance), objet (object) and chose (thing). It
appears that matter and substance have an immaterial sometimes spiritual aspect to them, and
this is why (God forbid!) I wonder in the title of this text whether matter has a soul.

To show that the meaning of matter could have evolved differently, 1 compare it to

the words used in Japanese, a non Indo-European language where Greek and Latin have had
no founding influence on the lexicon.
In the last section, I examine Popper and Eccles’ quanta-based “dualistic-interactionist”
theory of the mind and show that the philosophical dualism they advocate rests on deeply
ingrained dualistic notions dating back to Aristotle and carried up to the present time by the
very words we use to speak of matter.

63

BDD-A26395 © 2017 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:47 UTC)


http://www.tcpdf.org

