MARCOVALDO OVVERO LE STAGIONI IN CITTA E IL FANTASTICO

Tulia COSMA
Universita dell’Ovest di Timisoara
cosmaiulia.m@gmail.com

Marcovaldo: or the Seasons in the City and the Fantastic

The present paper aims to investigate a peculiarity of the Italian fantastic, specific to the first half of the 20" century,
and present in some of Italo Calvino’s stories about Marcovaldo, a labourer from the countryside, trapped in the big
city and struggling with material difficulties. In doing so, we intend to increase the visibility of the texts in question,
which became extremely popular amongst general readers, but received limited attention from the academia, who
rushed into following the author’s opinion and labelling them as children’s literature. The first part of the study
focuses on some theoretical considerations on the fantastic, starting from Remo Ceserani’s essential book, I/
fantastico (1996), and continuing with other writings dedicated to the subject. The second part is concerned with
underlying Calvino’s views on the fantastic, by looking into his essays on the fantastic and Italian fairytales. The last
part will add another significant aspect to the discussion, namely the identification of certain fantastical elements
embedded in the narrative structure of Calvino’s stories, elements considered by McHale, author of Postmodernist
Fiction, as characteristic of a new type of fantasy, the postmodern one. We argue that the banality of Calvino’s
setting is only apparent and that his protagonist is involved in some adventures that are far from being common.

Keywords: fantastic, fantasy; the fantastic in Italian literature; postmodernism and fantasy; Calvino's
stories

1. Premessa

Il fantastico comincia a destare un notevole interesse a livello internazionale a partire
dagli anni Settanta con la pubblicazione del libro di Todorov, Introduction a la littérature
fantastique (traduzione italiana del 1977, La letteratura fantastica) percepito all’epoca come
«pionieristicon (2004[1996]: 7, 16), secondo quanto riferito da Ceserani in un altro libro
altrettanto significativo, Il fantastico, del 1996. 1l saggio del critico italiano, a cui faremo ampio
riferimento nella prima parte del nostro contributo in quanto fondamentale nella comprensione
delle modalita di ricezione a livello accademico della letteratura fantastica, offre un panorama
delle problematiche connesse allo studio del fantastico seguendo una disposizione diacronica,
partendo dall’Ottocento per arrivare al Novecento. Vi vengono affrontate delle questioni
controverse come i vari tentativi di definizione (Vax, Callois, Todorov) e il dibattito sulla sua
identificazione come genere o come modo letterario.

I1 presente lavoro si propone di indagare su una peculiarita del fantastico italiano della
prima meta del Novecento riscontrabile in alcuni dei racconti di Calvino aventi come
protagonista 1’operaio Marcovaldo, nel tentativo di offrire maggiore visibilita a dei testi che
hanno riscontrato un notevole successo di pubblico, ma una minore attenzione da parte della
critica, affrettatasi ad etichettarli, seguendo alcuni spunti forniti dall’autore stesso, come
letteratura fiabesca per ragazzi. A tale proposito si partira da alcune considerazioni teoriche sul
fantastico e in seguito si procedera al commento di diversi scritti di Calvino sul fantastico e sulla
fiaba italiani, per finire con una segnalazione della presenza di elementi del modo fantastico nei
racconti in questione, allo scopo di evidenziare una caratteristica comune al fantastico moderno,

115

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



quella della sua manifestazione nell'apparente banalita di fatti e personaggi privi di qualita
straordinarie, appartenenti al contesto urbano.

2. Tentativi di definizione'

Nell’introduzione di un saggio del 2014, intitolato in modo provocatorio “Fantasy:
Beyond Failing Definitions” [Fantasy: Oltre il fallimento delle definizioni] I’anglista romena Pia
Brinzeu sostiene la tesi dell’impossibilita di fornire una definizione comune e generalmente
accettata di termini come fantasy, fantastic, fantastic fiction, e considera inoltre anche
controproducente ¢ limitato, data la varietd di romanzi ascrivibile alla fantasy fiction’,
racchiudere un concetto cosi fluido come quello in una definizione rigida (Brinzeu 2014: 2). La
necessitd di arrivare a “la corretta definizione di fantasy” (Brinzeu 2014: 2) sarebbe da
imputare, secondo la Brinzeu, al “piacere degli studiosi di creare, spiegare, illustrare, elogiare,
contestare o distruggere le definizioni™*(Brinzeu 2014: 3). Nonostante questo, anche quando
falliscono, le definizioni servirebbero a circoscrivere il campo di una ricerca, spiegare il punto di
vista degli studiosi, espandere le direzioni di ricerca ed elevare gli standard accademici (Brinzeu
2014: 3). Di conseguenza, I’anglista si rifiuta di proporre una nuova definizione, ritenuta
superflua, e preferisce rintracciare gli aspetti comuni delle definizioni espresse in precedenza
dagli studiosi con I’intento di evidenziare le peculiarita della fantasy fiction (Brinzeu 2014: 3).

Quanto esposto ci permette di richiamare ’attenzione del lettore su tre aspetti rilevanti ai
fini del nostro proposito: il primo riguarda la varieta terminologica, fonte di confusione, il
secondo “il campo d’azione del fantastico”, per riprendere il sintagma di Ceserani (2004: 8) e il
terzo la definizione del fantastico. Per quanto riguarda la varieta terminologica, in questa prima
parte ci limitiamo a notare 1’uso sinonimico di fantasy e fantastic, fantasy fiction e fantastic
fiction e la ricorrenza maggiore di fantasy rispetto a fantastic. La spiegazione sarebbe da
ricercare inizialmente nella storia del linguaggio filosofico, come chiarito da Ceserani, piu
esattamente in una questione di diversa traduzione di concetti filosofici tedeschi nelle lingue
romanze e in inglese nel periodo a cavallo tra Sette e Ottocento:

“...capita che in italiano, in francese e in spagnolo i termini corrispondano grosso modo a
quelli del vocabolario filosofico tedesco, hegeliano e romantico, ¢ quindi «fantasia» e simili
traducano il termine Phantasie, assegnato alla facolta interiore, che svolge un’attivita piu alta e
creativa, e «immaginazione» e simili traducano il termine Einbildungskraft, assegnato alla facolta
inferiore, che svolge una’attivita puramente e piacevolmente combinatoria, mentre in inglese la
situazione ¢ esattamente opposta, dopo che Coleridge, trasportando nella sua lingua la coppia dei
concetti romantici, designo con il termine immagination la facolta piu creativa, la Phantasie, e
con fancy quella piu semplice e combinatoria.” (Ceserani 2004: 10)

" Titolo del secondo capitolo di /7 fantastico di Remo Ceserani.

? Cfr. “The second reason for my not offering a definition of fantasy fiction in this essay stems from the belief that a
stable definition of such a fluid concept is not even desirable. [...] Since fantasy fiction includes novels as diverse
as The Castel of Otranto, Alice’s Adventures in Wonderland, The Hobbit, and the Harry Potter series, its
boundaries must remain flexible enough to embrace a great diversity of texts”.

? “the correct definition of fantasy” — La traduzione di tutte le citazioni dall’ingese ci appartiene.

* “the pleasure of creating, explaining, illustrating, celebrating, contesting, or annihilating definitions.”

116

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



La comparsa di fantastic nel lessico della teoria letteraria anglosassone ¢ dovuta alla
traduzione in inglese del libro di Todorov nel 1973, col titolo The Fantastic: A Structural
Approach to a Literary Genre. Con il termine fantastic, lo studioso bulgaro-francese intendeva
definire un determinato genere e di conseguenza limitarne 1’'uso alle opere di alcuni autori
dell’Ottocento, un problema, se si considera la tradizione letteraria inglese successiva. Non
dovrebbe dunque sorprende che lo si usi poco nella saggistica anglosassone o che lo si adoperi
come sinonimo del genere fantasy.

Il secondo aspetto significativo riguarda “il campo d’azione del fantastico”, piu
esattamente la questione delicata dei confini letterari del fantastico. In merito, lo stesso Ceserani
nota la presenza di due tendenze: quella riduttiva, rappresentata da Todorov, sopra menzionata, e
quella inclusiva che lo studioso italiano individua come dominante negli anni Novanta (Ceserani
2004: 8) e la cui supremazia si estende anche nel presente. Una tendenza

“ad allargare, talvolta in misura amplissima, il campo d’azione del fantastico e a estenderlo senza
limiti storici a un intero settore della produzione letteraria, nel quale si ritrova confusamente una
quantita di altri modi, forme e generi, dal romanzesco al fiabesco, dal fantasy alla fantascienza,
dal romanzo utopico a quello orroroso, da quello gotico a quello occulto, da quello apocalittico a
quello metaromanzesco contemporaneo.” (Ceserani 2004: 8)

Infatti, nel suo saggio I’anglista romena dimostra di avere una concezione estensiva del
fantastico, in linea con la bibliografia citata, in prevalenza anglosassone e recente. Arrivati a
questo punto dovremmo specificare quale direzione intendiamo seguire e fornire una definizione
operativa del fantastico nell’ambito della nostra ricerca. Per fare cio, dovremmo prima discutere
le definizioni piu autorevoli ante- e post- Todorov, compito ampiamente facilitato dal lavoro di
Ceserani. In questo senso riprendiamo 1’analisi eseguita sui pregi della definizione di Todorov in
relazione a quelle di Vax e Caillois:

“Il vantaggio della definizione di Todorov ¢ quello di presentarsi basata non su due elementi, ma
su tre. Questo gli consente di introdurre, al posto dei concetti di «rottura» (Caillois) o «conflitto»
(Vax), il concetto di «ambiguita» come caratteristica essenziale del testo, e di «incertezza» o
«esitazione» come esperienza, iscritta nel testo, del personaggio o come reazione, prevista dal
testo, del lettore.” (Ceserani 2004: 58)

Dei limiti della propria posizione sul fantastico sembra accorgersene anche Todorv nella
parte finale del suo saggio, quando cerca di fare i conti con la Metamorfosi di Kafka, ovvero il
fantastico moderno. Nota la diversita rispetto ai racconti fantastici da lui considerati tradizionali'
(Todorov 1973: 197), cioé racconti ascrivibili al genere fantastico puro, e respinge
I’interpretazione allegorica (Todorov 1973: 197-198) in favore di un’osservazione di Sartre
riguardante il fantastico di Blanchot e Kafka, interpretato dal filosofo francese come
capovolgimento dell’idea di normalita, o meglio, come la scomparsa dell’individuo normale,
diventato ormai soltanto un tema fantastico (Todorov 1973: 199). Purtroppo Todorov non
sviluppa I’intuizione sartriana, ma si limita a presentare Katka come paladino di un nuovo tipo di
fantastico nel quale I’eccezione diventa regola e in cui il lettore viene completamente immerso in
un mondo diverso dal reale (Todorov 1973: 200). Stando a questo e alla definizione di Todorov,
il fantastico non ¢ piu fantastico, ma al massimo strano, meraviglioso e quindi, invece di

!'Sj cita dalla traduzione in romeno del 1973.

117

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



aggiungere una nuova categoria rappresentante il fantastico moderno, lo esclude come eccezione
dalla regola, ma non in modo esplicito. Si tratta di una trovata elegante che permette al teorico
bulgaro-francese di non prendere in considerazione diversi racconti che sembrano eludere le sue
certezze interpretative. Sulla difficolta di Todorov nell’inquadrare il racconto di Katka in
particolare e questo tipo di testi in generale si esprime anche Brian McHale, teorico del
postmodernismo, nel suo Postmodernist Fiction (1987), da noi consultato nella traduzione
romena del 2009. Secondo McHale, I’annuncio da parte di Todorov della scomparsa del
fantastico nel Novecento sarebbe il risultato di un approccio sbagliato, non consone alla struttura
profonda del fantastico, di natura ontologica, non epistemologica (McHale 2009: 124). Seguendo
questo ragionamento, a Todorov viene riconosciuto il merito di aver identificato 1’esistenza nella
letteratura fantastica dal Settecento fino ai primi del Novecento di una struttura dell’esitazione
epistemologica che, McHale precisa, si sia in realta sovrapposta alla struttura piu profonda,
ontologica, ma anche I’incapacita di distinguere come, a partire della Metamorfosi katkiana la
prima abbia iniziato a scomparire quasi del tutto e a lasciare il campo alla seconda (McHale
2009: 125). Questa inversione a livello profondo avrebbe come conseguenza una presenza in
sordina del fantastico nella letteratura postmoderna, anche in testi che dal punto di vista formale
non sono fantastici, fenomeno da egli denominato “dislocazione del fantastico” (McHale 2009:
132). Secondo lo studioso americano non si rinuncia all’esitazione, ma la si priva del suo aspetto
epistemologico e le si da un aspetto ontologico, motivo per cui si registrerebbe un effetto di
dislocazione del fantastico nella letteratura in cui si affronta in maniera dialogica la questione
dell’esistenza di una pluralita di livelli ontologici all’interno della struttura testuale (McHale
2009: 135).

Alla luce di quanto esposto, dare una definizione esauriente del fantastico sembra
rivelarsi un impresa ardua se non addirittura impossibile e per certi versi superflua, come
sostenuto dalla Brinzeu. Eppure, seguendo la scia di Ceserani, “Di fronte a una situazione cosi
confusa, non resta che richiamare tutti all'uso della ragione critica e, se possibile, della
concretezza storica.” (Ceserani 2004: 11). In questo senso, pensiamo che la nostra ricerca
assumerebbe piu chiarezza e precisione se sposassimo la tesi di Ceserani relativa al fantastico
come modo letterario € non un genere. Non intendiamo provare la validita di quanto sostenuto
dallo studioso italiano perché esula dagli obbiettivi del nostro contributo, sentiamo pero la
necessita di soffermarci su quello che Ceserani intende per modo letterario e apportare qualche
altro argomento a favore della nostra scelta.

In Raccontare la letteratura (1990), un libro precedente a I/ Fantastico, Ceserani delinea
una storia sintetica del concetto di «modo» a partire da Northrop Frye, considerato “Uno dei
critici che con piu forza ha lanciato I’uso del termine di «modo» e 1’ha applicato ampiamente a
categorie storico-letterarie” (Ceserani 1990: 113) fino a Genette, sottolineando il fatto che la
diversita delle posizioni dei due derivi da “difficolta linguistiche e [...] da mondi culturali diversi
che vengono faticosamente in contatto [...] da percorsi di teoria letteraria diversi o addirittura
divergenti”, ma che ci siano anche “i segnali di un avvicinamento, la scoperta di nuovi interessi
comuni” come “I’antropologia culturale e il desiderio di riaffrontare il problema, che sembra
ormai dimenticato, dela storicita della letteratura.” (Ceserani 1990: 116). Nel saggio in questione,
lo studioso italiano fornisce due definizioni di «modo»: la prima, di carattere culturale e
antropologico, precede 1’analisi storica delle posizioni di Frye e Genette:

“la letteratura offre importantissimi supporti ¢ modelli per capire e rappresentare la vita interiore,

quella degli affetti, delle idee, degli ideali, delle proiezioni fantastiche, e modello anche per
rappresentare a noi stessi il nostro passato e quello della nostra gente e dei popoli, la storia.

118

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



Cio ¢ reso possibile dall’utilizzazione di quelli che ¢ stato proposto di chiamare i «modi» letterari.
I modi sono forme di organizzazione dell’immaginario, pit importanti, a mio parere dei cosiddetti
generi letterari. Attraverso di essi, e le modalizzazioni del discorso che essi offrono e rendono
possibili, noi rappresentiamo le nostre esperienze, le nostre concezioni € immaginazioni,
esprimiamo 1 nostri bisogni profondi, ci rappresentiamo e rappresentiamo il mondo.” (Ceserani
1990: 112-113)

mentre la seconda definizione, piu teorica e da egli stesso considerata provvisoria e operativa, la
conclude e la completa, i modi essendo considerati come dei “«procedimenti» organizzativi
dell’immaginario letterario che si concretizzano storicamente nei singoli generi [...] cio¢ [...]
sistemi modellizzanti che funzionano semioticamente ma anche come forme che si sono
storicamente concretate e depositate nelle culture delle societa umane” (Ceserani 1990: 116). In
riguardo al fantastico come modo letterario, Ceserani fornisce una puntuale descrizione che
riproduciamo integralmente in quanto modello di ragionamento critico e di chiarezza formale:

“In questo libro, che vuol essere soltanto un’introduzione a una parola-chiave del lessico
dell’estetica e un resoconto dell’attivita interpretativa assai intensa che si ¢ svolta attorno a una
serie di testi esemplari, il fantastico viene di preferenza considerato un modo letterario, che ha
avuto radici storiche precise e si ¢ attuato storicamente in alcuni generi e sottogeneri, ma ha poi
potuto essere utilizzato e continua a essere utilizzato, con maggiore o minore evidenza e capacita
creativa, in opere appartenenti a generi del tutto diversi. Elementi e atteggiamenti del modo
fantastico, da quando esso ¢ stato messo a disposizione della comunicazione letteraria, si
ritrovano con grande facilita in opere di impianto mimetico-realistico, romanzesco, patetico-
sentimentale, fiabesco, comico-realistico, e altro ancora. E perd c’¢ una precisa tradizione
testuale, vivissima nel primo Ottocento, che ¢ continuata anche nella seconda meta del secolo e in
tutto quello seguente, nella quale il modo fantastico viene utilizzato per organizzare la struttura
fondamentale della rappresentazione e per trasmettere in maniera forte e originale esperienze
inquietanti alla mente del lettore.” (Ceserani 2004: 11)

Considerare il fantastico un modo letterario serve a creare dell’ordine in mezzo alla confusione
terminologica e a rendere I’idea della sua complessita, integrando in definitiva tutti i tentativi di
definizione precedenti. Di conseguenza non serve piu decidere se ristringere o ampliare il campo
d’azione del fantastico, né creare o, al contrario, invalidare nuove categorie per attenersi a un
determinato approccio teorico.

3. Il «fantastico quotidiano»1 italiano

Nel 1968, il saggista e traduttore romeno Serban Stati pubblica un lavoro intitolato
Amiaza fantastica [I1 meriggio fantastico] dedicato ad autori, a parte Italo Calvino e Dino
Buzzati, pressoché sconosciuti al pubblico rumeno (Aldo Palazzeschi, Alberto Savinio, Arturo
Loria, Tommaso Landolfi), con I’intento di individuare le caratteristiche del fantastico italiano in
genere e di quello moderno in particolare. Si tratta di un testo sconosciuto in Italia, poco letto
anche in Romania, il quale, pur essendo impregnato dall'ideologia e dalla retorica politica del
periodo, potrebbe offrire dei validi spunti di riflessione. Nel delineare la sua tesi, Stati parte dal

! Sintagma di Calvino ripreso dall’articolo “Benvenuti fantasmi, apparso su «la Repubblica», 30-31 dicembre
1984 e pubblicato in 2002 nel volume Mondo scritto, mondonon scritto, col titolo “Notturno italiano”.

119

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



presupposto che il paesaggio italiano sia un ambiente inadatto ai fantasmi (Stati 1968: 5) e oltre
ai cliché, agli stereotipi (italiani gente solare e razionale, amante del progresso e dei valori
classici; l'italianita: spiritualita nazionale), e alla presenza ingombrante della dottrina comunista
dominante (il binomio letteratura-progresso; la superiorita dell'arte socialista; il fascismo: un
periodo buio della cultura italiana, al quale viene contrapposto, come sola via di salvezza il
materialismo dialettico; 1'apologia dell'ideologia marxista, l'unica capace di produrre opere di
elevato tenore intellettuale), individua le caratteristiche di un fantastico italiano il quale sarebbe
tutt’altro che terrificante, il frutto di un’ aspirazione organica verso la luce, l'equilibrio, in
contrapposizione al terrore, al misticismo, all'irrazionalita, sintomo di una forte tendenza a
stabilire rapporti familiari con il soprannaturale, essendo spesso investito di sensi politici e
sociali a volte “violentemente” polemici (Stati 1968: 14-16). Un fantastico familiare, dunque,
comico o satirico che tenderebbe verso 1’allegoria e 1’apologia (Stati 1968: 16)

Nel 1970, Italo Calvino risponde ad un'inchiesta sulla letteratura fantastica, in occasione
dell'uscita del libro di Todorov. Si tratta di un inedito in francese apparso su «Le Mondey, il 15
agosto e in seguito pubblicato in italiano nel volume Una pietra sopra. Allo scrittore italiano
vengono fatte quattro domande riguardanti la definizione di «fantastico», 1’esistenza di una
letteratura fantastica contemporanea, la collocazione della propria opera all’interno del fantastico
e possibili modelli per la letteratura fantastica (Calvino 2003: 260). Le sue risposte, sintetiche e
raffinate, contribuiscono a delineare alcune caratteristiche del fantastico italiano. Nel fornire una
definizione, Calvino preferisce stabilire una distinzione a livello d’uso tra i termini di fantasia e
fantastico in francese e in italiano e operare una contestualizzazione storica che lo porta verso
I’identificazione di diversi tipi di fantastico:

,»Nel linguaggio letterario francese attuale il termine fantastico € usato soprattutto per le storie di
spavento, che implicano un rapporto col lettore alla maniera ottocentesca: il lettore (se vuole
partecipare al gioco, almeno con una parte di se stesso) deve credere a cid che legge, accettare di
essere colto da un'emozione quasi fisiologica (solitamente di terrore o d'angoscia) e cercarne una
spiegazione, come per un'esperienza vissuta. In italiano (come originariamente anche in francese,
credo) i termini fantasia e fantastico non implicano affatto questo tuffo del lettore nella corrente
emozionale del testo; implicano al contrario una presa di distanza, una levitazione, l'accettazione
d'un'altra logica che porta su altri oggetti e altri nessi da quelli dell'esperienza quotidiana (o dalle
convenzioni letterarie dominanti). Cosi si puo parlare del fantastico del Ventesimo Secolo oppure
del fantastico del Rinascimento. Per i lettori d'Ariosto non si € mai posto il problema di credere o
di spiegare; per loro, come oggi per i lettori del Naso di Gogol, di Alice in Wonderland, della
Metamorfosi di Kafka, il piacere del fantastico si trova nello sviluppo d'una logica le cui regole, i
cui punti di partenza o le cui soluzioni riservano delle sorprese.” (Calvino 2003: 260-261)

Per quanto riguarda 1’esistenza di una letteratura fantastica contemporanea, lo scrittore italiano
esprime una posizione per certi versi simile a quella di Stati, identificando nel Novecento, a
differenza dell’Ottocento, la presenza di “un uso intellettuale (¢ non piu emozionale) del
fantastico che s’impone: come gioco, ironia, ammicco, € anche come meditazione sugli incubi o i
desideri nascosti dell’'uomo contemporaneo.”(Calvino 2003: 261) Non si esprime sulla
collocazione dei suoi romanzi all’interno di una classificazione del fantastico, lasciando la
decisione ai critici (Calvino 2003: 261). Sente tuttavia il bisogno di spiegare il modo in cui
I’elemento fantastico venga ritratto attraverso la sua scrittura: “Al centro della narrazione per me
non ¢ la spiegazione d’un fatto straordinario, bensi 1’ordine che questo fatto straordinario
sviluppa in sé e attorno a sé, il disegno, la simmetria, la rete d’immagini che si depositano
intorno ad esso come nella formazione d’un cristallo.” (Calvino 2003: 261) Non possiamo non

120

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



notare che per Calvino il fantastico sia piu una questione ontologica, che epistemologica, una
posizione che in qualche modo anticipa e conferma le considerazioni di McHale relative alla
letteratura postmoderna. A sostegno di questa affermazione riportiamo una definizione
successiva del fantastico, data da Calvino in occasione di una relazione tenuta all’Universita
internazionale «Mendez Pelayo» di Siviglia nel settembre del 1984, dal titolo “La literatura
fantastica y las letras italianas”, pubblicata in Spagna nel 1985 e in Italia nel volume Mondo
scritto e mondo non scritto (2002): “Perché il fantastico, contrariamente a quel che si puo
credere, richiede mente lucida, controllo della ragione sull’ispirazione istintiva o inconscia,
disciplina stilistica; richiede di saper nello stesso tempo distinguere € mescolare finzione e verita,
gioco e spavento, fascinazione e distacco, cio¢ leggere il mondo su molteplici livelli e in
molteplici linguaggi simultaneamente.” (Calvino 2002: 224)

Secondo Calvino, anche se il meraviglioso sia sempre stato “presente nella tradizione
italiana”, fin dal Medioevo (Calvino 2002: 225), sarebbe soltanto a partire dal Novecento che si
possa individuare la nascita di un fantastico italiano, “quando la letteratura fantastica, perduta
ogni nebulositd romantica, s’afferma come una lucida costruzione della mente, [...] € questo
avviene proprio quando la letteratura italiana si riconosce soprattutto nell’eredita di Leopardi,
cio¢ in una unica limpidezza di sguardo disincantata, amara, ironica.”(Calvino 2002: 227-228)
La presa di distanza da parte del lettore e I’accettazione di una logica sorprendente, non derivante
dall’esperienza quotidiana porta alla scomparsa dell’aspetto esitante del fantastico, come ben
nota lo stesso scrittore in un articolo, sempre del 1984, “Notturno italiano”:

“Nel fantastico contemporaneo ¢ esplicita la scomparsa dell'immaginazione, dell'invenzione
formale e concettuale; il problema del «crederci o non crederci» ormai non si potrebbe piu
nemmeno porre. O per meglio dire, ¢'¢ un tipo di racconto che potremmo definire del «fantastico
quotidiano», diffuso soprattutto in area anglosassone, ma quasi assente da noi, in cui tutto quello
che avviene fa parte della realta consueta e il soprannaturale ¢ solo in una connessione o
sconnessione misteriosa che si delinea tra i fatti di tutti i giorni: 13 il «crederci o non crederci» ¢
uno spiraglio vertiginoso che s'apre per un attimo.” (Calvino 2002: 235)

Dalle considerazioni di Calvino sulla presenza del fantastico nella letteratura italiana emergono
alcune peculiarita come il distacco, 1’ironia, il disincanto, a conferma di parte delle intuizioni di
Stati del ‘68. Ancora piu significativa risulta perd I’analisi del modo in cui funzioni la
rappresentazione del fatto insolito all’interno del racconto contemporaneo, per lo scrittore
italiano trattandosi non di una questione tematica, ma strutturale, di dialogo simultaneo tra una
pluralita di livelli e di linguaggi. Siamo di fronte a una modalita di raffigurazione letteraria che,
come ben nota McHale, si gioca tutta sul filo dell’esitazione tra il senso letterale e quello
allegorico, tra la rappresentazione di un mondo e quella del linguaggio di per s€, in quanto
strumento di rappresentazione (McHale 2009: 135).

4. Marcovaldo e il «fantastico quotidiano»
Il volume Marcovado ovvero le stagioni in citta uscito nel 1963 corredato dalle
illustrazioni di Sergio Tofano e presentato da Calvino stesso come un libro per ragazzi, riunisce

racconti elaborati dall’autore in periodi successivi e destinati a pubblici diversi: 1 primi sei testi
uscirono sull’«Unitay, nel 1952-1953, seguiti da altri quattro nel 1954-1956, riuniti nel edizione

121

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



del 1958 dei Racconti' e da altri dieci® nel 1963, dei quali sei pubblicati sul «Corriere dei
piccoli». La fortuna interpretativa della raccolta di Marcovaldo sembra avere il destino segnato
fin dalla prima edizione, grazie soprattutto al commento dell’autore sulla natura fiabesca del
personaggio e della narrazione, ripreso fedelmente anche dalla critica (Ferroni 1991: 570;
Dizionario delle opere 11 2000: 25; Serra 2006: 270-272). Nella nota introduttiva Calvino
definisce la raccolta «una serie di favole moderne» avente come protagonista un «personaggio
buffo e melancolico», le cui avventure vengono ritratte per via di una «classica struttura
narrativa: quella delle storielle a vignette dei giornali per I’infanzia» (apud Serra 2006: 268-269).
Una delle poche voci fuori dal coro ¢ quella di Giuseppe Zaccaria, che nel suo saggio su Calvino
pubblicato nel IX° volume della Storia della letteratura italiana coordinata da Enrico Malato
non include Marcovaldo nella produzione fiabesca, ma in quella comica, addirittura satirica
(Zaccaria 2002: 906-908). Per quanto ci riguarda, in gran parte dei racconti della serie
Marcovaldo, sia quelli scritti nel *50 che nel’60, si possono reperire elementi e atteggiamenti del
modo fantastico, che sono stati a torto interpretati come fiabeschi, per delle ragioni storiche e
culturali. La prima di queste riguarda la confusione presente nell’ambiente intellettuale italiano
tra fiabesco e fantastico, reperibile anche nell’introduzione di Calvino alle Fiabe italiane, del
1956, quando egli contesta la validita dell’osservazione di Domenico Comparetti relativa alla
“poverta di produzione fantastica del popolo italiano” (Calvino 2006: xli) e applaude I’intervento
di Guido Neri sul piano del folklore contro la validita dell’interrogazione sulla presunta
ricchezza o poverta di fiabe italiane, in seguito ad un’esaminazione “sul piano della storia del
gusto letterario (passando in rassegna tutto il filone fantastico-popolare dai «cantari»
all’ Ariosto).” (Calvino 2006: xlii); oppure quando identifica i rapporti tra le fiaba e la letteratura
medievale:

“I’impronta medievale sulla fiaba popolare resta, e forte. [...] Si dovra dunque necessariamente
indagare come uno dei momenti piu importanti della vita «storica» della fiaba, quello dell’osmosi
tra fiaba ed epopea cavalleresca, che si puo supporre abbia avuto un suo importantissimo
epicentro nella Francia gotica e di i abbia propagato la sua influenza in Italia attraverso 1’epica
popolare. Quel sottofondo di fiaba pagana che doveva esserci dappertutto (e che ai tempi
d’Apuleio prendeva paludamenti ed onomastica dalla mitologia classica) s’informo allora delle
situazioni, dell’etica, della fantasia, feudal-cavalleresche [...], in qualche punto fondendosi con
’altra onda di suggestioni e trasfigurazioni, quella d’origine orientale” (Calvino 2006: x1v)

Si tratta di una confusione comprensibile, visto che il testo fu elaborato molto prima della
pubblicazione del libro di Todorov e dei suoi scritti sul fantastico. Non stupisce, dunque, che nel
‘63 Calvino presenti le avventure di Marcovaldo come fiabesche e che tale spunto venga ripreso
dai critici ai quale, nel *70, come menzionato in precedenza, egli sembra lasciare la liberta di
decidere sulla natura fantastica dei propri romanzi, senza far alcun riferimento ai suoi racconti.
Se a questo vi si aggiunge la traduzione del *74 del libro di Todorov e le sue considerazioni
relative alla scomparsa della letteratura fantastica nel Novecento, piu I’identificazione del
fantastico con un genere, risulta comprensibile la mancata identificazione degli elementi
fantastici nei racconti di Marcovaldo. 11 carattere particolare della letteratura di Calvino degli

! “Funghi in citta”, “Il piccione comunale”, “La pietanziera”, “La cura delle vespe”, “Il bosco sull’autostrada”,
“L’aria buona”, “II coniglio velenoso”, “Un viaggio con le mucche”, “La panchina”, “Luna ¢ Gnac”.

? “La citta smarrita nella neve”, “Un sabato di sole, sabbia e sonno”, “La fermata sbagliata”, “Dov’¢ pitl azzurro il
fiume”, “La pioggia e le foglie”, “Marcovaldo al supermarket”, “Fumo, vento e bolle di sapone”, “La citta tutta per
Tui”, “II giardino dei gatti ostinati”, “I figli di Babbo Natale”.

122

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



anni ’60, per quanto riguarda Le Cosmicomiche e Ti con zero, alle quali, a nostro avviso
potremmo aggiungere anche Marcovaldo, viene sottolineato da Richard Mathews nel suo
Fantasy: the liberation of imagination [Fantasy: la liberazione dell’immaginazione] del 2002.
Secondo lo studioso anglosassone, Calvino farebbe parte, assieme a William S. Burroughs, di
una schiera di scrittori radicali, iconoclasti, la cui produzione scritta allargherebbe i confini del
fantasy, inteso come genere (Mathews 2002: 33).

Nella critica piu recente ¢ riscontrabile la presenza di alcune direzioni interpretative che
sembrano sostenere la nostra ipotesi. In questo senso, nella sua monografia del 2006, Calvino,
Francesca Serra nota in I/ coniglio velenoso, Il bosco sull’autostrada, L’aria buona — ma
I’elenco potrebbe essere esteso anche ad altri — una “sensibilizzazione” all’area del metaforico
(Serra 2006: 272) e il meccanismo “di quello che nei racconti Ultimo viene il corvo si definiva
I’effetto pietra-rospo, che annulla il “come” del paragone. [...] Cosi, i bambini di Marcovaldo
usciti a cercare legna per riscaldare la casa non vedono i cartelli sull’autostrada ma soltanto un
bosco [...] Prendendo alla lettera una metafora che gia si trovava in una delle pagine finali dei
Giovani del Po” (Serra 2006: 273). Calvino si avvale dello stresso procedimento anche in L ‘aria
buona, ma la Serra si limita a concludere che “I bambini, come si sa, prendono tutto alla lettera,
per cui [...] si ha buon gioco a mettere in scena ’'impropria lettura infantile delle metafore
nascoste nel linguaggio quotidiano” (Serra 2006: 273). In seguito la studiosa osserva pero che
anche un adulto, cio¢ il poliziotto di ronda, si comporta “in modo identico ai bambini,
confondendo le pubblicita sui cartelli stradali con figure vive” e alla fine “interpreta
[Marcovaldo] come parte della figura di una pubblicita” (Serra 2006: 273-274). Arriva alla
conclusione che il problema “lampante” sia quello della “lettura della realta, e dunque in
definitiva quel complicato processo che ¢ I’interpretazione dei segni” (Serra 2006: 273), ma non
sviluppa il ragionamento. Non sembra tuttavia accorgersene del fatto che sia i bambini che gli
adulti interpretino le figure linguistiche come realta e la realtd come figura in linea con una
determinata logica del racconto tipica del modo fantastico, “le cui regole, i cui punti di partenza
o le cui soluzioni riservano delle sorprese.” (Calvino 2003: 260-261) Sulla scia di Todorov,
Ceserani annovera tra 1 procedimenti narrativi e retorici tipici del modo fantastico
“I’attualisazione e presa alla lettera di una metafora” in quanto elemento generativo della
letteratura fantastica e spia di un “forte interesse per le capacita proiettive e creative del
linguaggio” (Ceserani 2004: 77-78). Nel modo fantastico la metafora, “Utilizzata in termini
narrativi, divenuta procedimento narrativo, [...] pud consentire quegli improvvisi e inquietanti
passaggi di soglia e di frontiera che son caratteristica fondamentale della narrativa fantastica.”
(Ceserani 2004: 78) Ed ¢ quello che accade nei racconti la Fermata sbagliata, 1a Citta smarrita
nella neve aventi, come osserva la Serra un aspetto metanarrativo (Serra 2006: 275), nei quali,
secondo la nostra opinione, a differenza di quanto sostenuto dalla studiosa italiana, la nebbia e la
cancellazione del mondo non sono dei temi, ma delle metafore diventate procedimento narrativo.
I1 racconto che chiude il volume, [ figli di Babbo Natale, ¢ ancor piu significativo perché finisce
con I’immagine allegorica della scrittura, un lupo nero come il buio del bosco all’inseguimento
di un leprotto talmente bianco da confondersi con la neve e scomparire: “E qua? ¢ 1a? no, ¢ un
po’ piu in 1a? Si vedeva soltanto la distesa di neve bianca come questa pagina.” (Calvino 1997:
134). L’aspetto metanarrativo viene reso cosi in modo implicito nel finale. Tuttavia, come
osserva McHale nel caso di due racconti di Maurice Blanchot e William Grass, la lettura
allegorica ¢ possibile, alquanto invitante, ma per nulla necessaria, trattandosi in definitiva di testi
incentrati sull’esitazione tra senso letterale e senso allegorico (McHale 2009: 135), un’altra
caratteristica del fantastico postmoderno.

123

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



In La pioggia e le foglie e soprattutto 1l giardino dei gatti ostinati 1’elemento fantastico ¢
di genere classico. Tutto si gioca sull’ambiguita e sull’incertezza, con conseguenti passaggi
soglia “dalla dimensione del quotidiano, del familiare e del consueto a quella dell’inesplicabile e
del perturbante” (Ceserani 2004: 80) che in Calvino assume toni comici, ¢ sulla presenza
dell’«oggetto mediatore», “un oggetto che, con la sua concreta inserzione nel testo, diventa la
testimonianza inequivoca del fatto che il personaggio-protagonista ha effettivamente compiuto
un viaggio, ¢ entrato in un’altra dimensione di realta e da quel mondo ha riportato I’oggetto con
s€” (Ceserani 2004: 81): un ultima foglia variopinta della pianta cresciuta a dismisura fino al
completo esaurimento, nel primo racconto e i gatti che impediscono la continuazione dei lavori
del gran cantiere sorto al posto del giardino, assecondati tra 1’altro da uccelli e ranocchi, nel
secondo.

Nel suo contributo su Calvino, Zaccaria delinea un ritratto particolarmente interessante
del personaggio Marcovaldo, di estrazione contadina costretto a vivere in citta, come alienato
non cosciente del proprio stato di alienazione o sdoppiamento, uno sdoppiamento particolare,
causato non dal “rispecchiamento” ma dalla “rifrazione”, “riflesso fedele di tanta alienazione
contemporanea, vissuta al di fuori di ogni presa di coscienza” (Zaccaria 2000: 907) che provoca
un senso di “straniamento” dal quale “nasce I’effetto comico, a tratti surreale, delle situazioni. La
loro efficacia si traduce nell’antitesi delle immagini, che si pongono come segni di secondo
grado, allusivi di una piu intima e implicita contraddizione” (Zaccaria 2000: 907). Questo ritratto
viene costruito usando elementi del modo fantastico: la figurativita (rispecchiamento,
straniamento) un procedimento retorico largamente utilizzato (Ceserani 2004: 83), lo
sdoppiamento, un sistema tematico ricorrente nella letteratura fantastica (Ceserani 2004: 90), lo
straniamento e “I’intima contraddizione”che potrebbero derivare dall’esitazione tra i molteplici
livelli ontologici del racconto calviniano.

5. Conclusioni

La distanza, il disincanto, i toni comici, ma soprattutto la presenza di diversi livelli
ontologici e di una particolare logica narrativa in un numero significativo di racconti aventi come
protagonista Marcovaldo sono altrettante ragioni a favore di una maggiore attenzione nel
catalogarli come letteratura fiabesca per I’infanzia. In caso contrario, il rischio sarebbe quello di
una mancata individuazione di un’importante produzione narrativa fantastica ascrivibile al
postmodernismo con conseguente riduzione delle multiple sfaccettature dell’opera di Calvino.

Bibliografia

BRINZEU, Pia 2014: Fantasy: Beyond Failing Definitions, in Dana Percec (coord.), Reading the
Fantastic Imagination: The Avatars of a Literary Genre, Cambridge Scholars Publishing, pp. 2-
31.

CALVINO, Italo 1997: Marcovaldo ovvero le stagioni in citta, Milano, Mondadori Editore.

CALVINO, Italo 2002: I fantastico nella letteratura italiana, in Mondo scritto e mondo non scritto,
Milano, Mondadori Editore, pp. 219-230.

CALVINO, Italo 2002: Notturno italiano, in Mondo scritto e mondo non scritto, Milano, Mondadori
Editore, pp. 231-238.

124

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)



CALVINO, Italo 2003: Definizioni di territori: il fantastico, in Una pietra sopra, Milano, Mondadori
Editore, pp. 260-262.

CALVINO, Italo 2006: Introduzione, in Fiabe italiane raccolte dalla tradizione popolare durante gli

CESERANI, Remo 1990: Raccontare la letteratura, Torino, Bollati Boringhieri Editore.

CESERANI, Remo 2004 [1996]: Il Fantastico, Bologna, 11 Mulino.

FERRONI, Giulio 1991: [talo Calvino, in Storia della letteratura italiana 1V. 11 Novecento, Torino,
Einaudi Editore, pp. 566-589.

MATHEWS, Richard 2002: Fantasy: the liberation of imagination, London, Routledge.

MCcHALE, Brian 2009: Fictiunea postmodernista, lasi, Polirom.

SERRA, Francesca 2006: Calvino, Roma, Salerno Editrice.

STATI, Serban 1968: Amiaza fantastica, Bucuresti, Editura pentru literature universala.

TODOROY, Tzvetan 1973: Introducere in literatura fantastica, Bucuresti, Univers.

ZACCARIA, Giuseppe 2000: [talo Calvino, in Enrico Malato (coord.), Storia della letteratura italiana
Vol. IX. Il Novecento, Roma, Salerno Editore, pp. 883-923.

wxx% 2000: Dizionario delle opere 11, Torino, Einaudi Editore.

125

BDD-A26367 © 2016 Editura Universititii de Vest
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:44:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

