
TEATRUL SUBSTANȚIALIST. 

CONCRETUL APOGETIC, „UN INSTANTANEU LUAT ASUPRA REALITĂȚII” 

 

Lăcrămioara BERECHET 

Universitatea „Ovidius” din Constanța 

 
Abstract: The text describes the formula of the substantialist theatre of Camil Petrescu, a theatrical 

formula defined as a balance between naturalism and expressionism. The dramatic discourse 

expresses the faith of the characters, in a world where individual experiences fully engage in 

knowledge in order to achieve high values of humanity. The absolute, rejected as exteriority and 

accepted as a hypothesis of consciousness, is identified as an object of knowledge in the substance of 

concrete and interrogated by ”the method of apogetic experience". 

 

Key terms: theatre, substantialism, dramatic discourse, representation, Camil Petrescu.  

 

 

Substanțialismul și metoda substanțialistă de cunoaștere este dezvoltată pe larg de Camil 

Petrescu în tratatul filosofic Doctrina substanței (1940),1 publicat postum în integralitatea sa 

abia în 1988. Teoriile despre cunoașterea substanței concretului fundamentează și conținutul 

teatrului substanțialist, pe care Camil Petrescu îl propune experimental, ca formulă de sinteză 

între teatrul realist și  cel expresionist. Conform acestei teorii, în opinia filosofului, existența 

se desfășoară ciclic, iar cunoașterea realității și a experiențelor desfășurate în concretul 

fenomenologic se datorește în primul rând unor conjuncturi norocoase care identifică 

momentul maxim al unui ciclu, acel moment apogetic, perfect structurat sub raportul 

înțelegerii esențiale, lămuritor pentru toate experiențele anterioare, mai puțin structurate sub 

raportul substanței: „Sunt esențe mai necesare decât altele și gradul necesității dă ordinea. E 

un ultra empirism, nu ultra pozitivism, în punctul de plecare, căci substanțialismul nu mai 

acceptă nici faptele, atât de scumpe scientismului, drept ceva pozitiv, ci pornește de la 

totalitatea experienței, atât cât e dată în ordinea substanțială”. 2   Momentul de maximă 

înțelegere se produce datorită „unei emancipări de mentalitate, care a pus esențele concretului 

în primul plan, nu unei metode”.3 În actul percepției accentul se pune pe ceea ce se schimbă 

în timpul propriei istorii și în istoria lumii, pe devenirea continuă a concretului infinit, pe 

transformare, pe neputința de a prinde într-o singură ramă realitatea fluidă, și pe exercițiul 

reducţiei fenomenologice, prin care se încearcă surprinderea quiddității experienţei 

apogetice 4  (care se oferă maximal cunoaşterii); acest efort de cunoaștere  permite 

personajelor  accederea la realul în sine, capacitatea de a surprinde unui moment de vârf 

substanța sa, patternul repetabil. Altfel, realitatea are aspectul unei succesiuni infinite de 

cadre caleidoscopice, imposibil de prins în contururi stabile. 

Pe de altă parte imposibilitatea de a determina desfășurarea ciclică a experiențelor 

concrete, nici măcar începutul unei experiențe și explicația succesiunii faptelor, obligă  

analiza experienței în totalitatea sa, cu datele certe și incerte, cu ezitările, iterogațiile  și 

neîmplinirile sale. Ceea ce se poate cunoaște este doar fragmentul concret dintr-un discurs 

imposibil de cunoscut în totalitatea sa, pentru că, în primul rând se află în permanentă 

devenire, este incontrolabil, intraductibil și indeterminabil: „În realitate, această pornire de la 

început e o iluzie, căci noi nu putem schimba momentul istoric în care ne înscriem în concret, 

căci suntem însuși acest concret, iar începutul, despre care e vorba e începutul discursiv. 

                                                           
1 Camil Petrescu, Doctrina substanţei, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1988, ediție îngrijită de 

Florica Ichim și Vasile Dem. Zamfirescu, cu un studiu introductiv de Vasile Dem. Zamfirescu.  
2 Idem. 
3 Ibidem, p. 58. 
4 Camil Petrescu, op. cit.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



Suntem în plină imposibitate de determinare”. 5Atunci ce se poate cunoaște? Din moment ce 

„fragmentul e în funcție de întreg, care întreg e însă necunoscut (...). Să spunem, deocamdată 

că socotim iluzie tot ceea ce, în decurs de 2500 de ani, este dat altfel decât în intuiții 

esențiale”.6  Se poate intui esențial întregul, prin concretul apogetic, „un instantaneu luat 

asupra realității”. 7  

Concretul individual este depășit în favoarea unui concret substanțial care-l implică și  

îl influențează pe cel dintâi și care permite radiografia substanței. Camil Petrescu 

polemizează cu sistemele filosofice idealiste, pe linia  Platon, Bergson, deoarece în opinia 

autorului  acestea nu au făcut trecerea  „de la eul finit la eul infinit, de la eul psihologic la cel 

transcendental, de la eul relativ la cel absolut, de la conștiința empirică la cea transcendentală 

(...) Desigur soluția era frumoasă, dar nu și reală”. Plină de concretețea experienței în ordinea 

realului este anecdota pe care Camil Petrescu o inserează cu umor, ca argument empiric de 

necontestat al teoriei sale și pe care, pentru frumusețea demonstrației, o cităm : „Ea  amintea 

o anecdotă care suna cam așa: - Olive, am să-ți povestesc ceva formidabil, ascultă numai să 

vezi! O buiabesă strașnică, un chateaubriand în sânge, fructe la discreție, cafea și o sticlă de 

Medoc superior. Totul pentru doi franci. - Unde? Marius, hai repede. -Nu e nicăieri, Olive, 

dar nu-i așa că e frumos?-Ah!”8. Camil Petrescu rămâne interesat de structura lumii imanente, 

care nu poate fi cunoscută însă în complexitatea sa decât atunci când s-a încheiat: „Explicația 

nu poate fi în timpul demersului, ci numai când demersul întreg e încheiat”. 9   În rest 

cunoașterea poate beneficia doar de descrieri  cu valoare practică și cu statut de provizorat: 

„Cunoașterea lumii, când va fi reală, absolută, va fi dată într-o intuiție esențială, dar acesta va 

fi la capătul istoriei. Până atunci ne rămâne domeniul imens al semnificațiilor concrete și al 

substanței”.10 

Substanțialismul izolează succesiuni ale fenomenelor fizice și descifrează structurile acestora 

„printr-o intuiție esențială, bazată pe analogiile puse la dispoziție de experiențele individului. 

Esența nu poate fi dedusă din experiențe perigetice, ci din plenitudinea unei experiențe, adică 

din experiențele apogetice: „Tehnica de cercetare, pe care o propunem, e metoda orientării 

structurale a surprinderii ciclurilor istorice în apogeul lor. Esența luminii nu o vom 

surprinde în amurg,  ci în plină zi, esența roșului nu ne-o va da portocaliul, structura stejarului 

nu  e dată istoric de ghindă, ci de copacul dezvoltat”.11 Camil Petrescu descrie o metodă de 

cunoaștere pe care o numește „metoda noocrată a substanțialității”, care fixează ca obiect al 

cunoașterii  concretul însuși, experiențele individuale, trăirile intense în scopul de a surprinde 

esența existenței, pe care filosoful o numește metoda experienței apogetice: „Nu numai că nu 

vom exclude nimic, așa cum făcea cogito sau mai târziu reducția fenomenologică, dar voim 

existența istorică în întregime, cu toate îndoielile, în trăirea totală, nu ca „durată pură”, ci cu 

înseși rezultatele științifice considerate ca date concrete, cu rătăcirile și insuccesele de până 

acum, cu toate încălcările de sensuri, cu nedumeririle și contradicțiile inevitabile, într-un 

echilibru instabil, care e totuși echilibru. Prin urmare depășim nu numai eul psihologic, dar în 

anume sens și pe cel pretins transcendental”.12 Absolutul este înregistrat de prezența unor 

conținuturi substanțiale unice, ceea ce transformă fenomenologia într-o știință eidetică. 

Existența eului, ca centru  subiectiv de trăire absolută, permite identificarea, prin intuiții 

esențiale, a unor realități absolute precum: iubirea, credința, libertatea, voința, etc. Deși 

                                                           
5 Ibidem, p.59. 
6 Ibidem, p. 62. 
7 Conform cu H. Bergson, L ̓ Évolution créatrice, Paris, Felix Alca, 1917, p.5-7, citat de Camil Petrescu în 

Doctrina substanței, ed. cit. p.74. 
8 Ibidem, p.90. 
9 Ibidem, p.91. 
10 Idem. 
11Ibidem, p. 93 (subl. aut.) 
12 Ibidem, p.94. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



dorește să surprindă în mod absolut structurile realului, filosoful  observă că nimeni nu poate 

modifica necesitatea acestei ordini absolute, deocamdată neînțelese  ca semnificație 

complexă, dar acceptată ca necesitate ordonatoare: „Tot ce există, există cu titlul de 

existență” 13  și nu poate fi modificat fără mutilarea întregului. Părțile întregului reflectă 

monadic întregul, fac parte ca necesitate din întreg.  

Singurele certitudini pe care le oferă această metodă de cunoaștere se referă la faptul 

că :„omul este o întâlnire a concretului lumii necesității cu concretul lumii cunoașterii și al 

libertății și că nici una dintre aceste două realități nu poate fi anulată ca să rămâie întreagă, 

totuși, cealaltă”. 14  Conștiința poate cunoaște prin intuiții esențiale, din șirul nesfârșit al 

experiențelor individuale, desfășurate după logica istoriei și nu după logica individului, ca 

acte necesare și absolute, seria de structuri perfect ancorate în fluiditatea concretului, esențe 

ale realului, date ca titluri de existență, deci ca modele în absolut în corpul concretului fluid. 

Și acestea pot fi: iubirea, libertatea, credința, voința, rațiunea, transformarea, etc. Cunoașterea 

substanțială este în concepția autorului „o dibuire  indefinită”, dar verificabilă prin experiența 

trăită. Aceste experiențe apogetice, desprinse din devenirea ciclică, izolează din corpul 

concretului, în mod maximal, esența acestuia. Punctul minim al unui ciclu descrie un moment 

perigetic, insuficient structurat, dar colorează normalitatea existenței umane, pe când 

momentul apogetic țâșnește ca fapt unic în istoria individului și a speciei și se lasă cunoscut 

prin cristalizarea unor structuri, a căror semnificații pot fi decelate în conștiință. Momentul 

apogetic include însă toate momentele perigetice anterioare care au condus, ca necesitate, la 

coagularea unui moment de excepție, care poate crea în planul conștiinței un eveniment de 

cunoaștere în ordinea quidittății realului. A avea acces la acest nivel al concretului înseamnă 

a te fixa în durata substanțială, care nu cunoaște evoluție, sesizabilă ca titlu de existență. 

Către acest nivel al cunoașterii tind personajele teatrului substanțialist al lui Camil Petrescu. 

Valoarea faptului trăit nu ține de prezența acestuia în ordinea lumii, ci de adevărul pe care îl 

revelează în raport cu substanța concretului pe care o conține: „Criteriul adevărului este, aici, 

criteriul adecvării la realitatea necesară și, în același timp, criteriul substanțialității”.15 

Faptele au valoare în măsura în care semnificația lor în ordinea substanțialității poate fi 

confirmată. Altfel, rămân în izolarea  periferică a perigeticului. Teatrul nu poate selecta în 

reprezentarea scenică, așa cum știm, condiționată de legea celor trei unități, de timp, de loc și 

de acțiune, evenimente cu valori perigetice, așa cum se întâmplă în cazul realismului verist cu 

influențe naturaliste, dar nici momente de esențialitate desprinse de formele concretului, ca în 

cazul expresionismului. 

„Fiecare moment de vârf, care se oferă cunoaşterii în mod maximal este expresia quiddităţii 

concretului. Accesul la o cunoaştere reală este permis însă doar prin comprehensiunea 

fiecărui moment de substanţialitate în totalitatea concretului, deoarece fiecare moment 

concret explică, prin analogie, întregul. Camil Petrescu modifică  poetica proustiană, care 

impunea risipirea în meandrele detaliului perceput microscopic, o lectură evanescentă a 

realului. Drama cunoaşterii survine din neputinţa personajului de a stăpâni concretul în 

dinamica sa infinită. Ceea ce rămâne instanţei actoriale este şansa de a selecta acel moment 

de vârf al trăirii, capabil să esenţializeze experienţa, transgresând analiza acesteia într-o 

durata substanţială, perfect structurată, care transformă realitatea într-un prezent sui-generis, 

un timp dramatic. Nu individul rămâne în final în centrul cunoaşterii, ci quidditatea realităţii, 

surprinsă de vederea noosică. În acest moment de intim proces al cunoaşterii, individualitatea 

se sustrage din teatrul lumii, lăsând statutul de solist conştiinţei martor. Fenomenologia aşază 

lumea exterioară între paranteze. Ceea ce contează este doar fluxul conştiinţei individuale.  

                                                           
13 Ibidem, p.97. 
14 Ibidem, p.101. 
15 Ibidem, p.162. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



Substanțialismul și etica noocrată a Erosului. Suflete tari. Aflat permanent în dialog cu 

literatura vestului, Camil Petrescu polemizează, în efortul de a înnoi paradigmele. În Suflete 

tari autorul rescrie polemic unul dintre marile romane pe tema arivismului în amor, Roşu şi 

negru a lui Stendhal. Autorul român regândește istoria celei mai febrile şi mai mobilizatoare 

forme de cucerire a celuilalt, într-o cucerire a sinelui, prin seducţia alter-ului. Şi de această 

dată autorul polemizează cu tema erosului literaturizat, comportându-se asemenea 

bibliotecarului borgesian care, negăsind în biblioteca sa cartea pe care o caută, scrie el însuşi 

o altă carte, în care aceeaşi poveste este rescrisă cu grija de a muta limitele demersului 

cognitiv al precursorilor. Se reconstituie năzuinţa personajelor sale de a trăi valoric şi nevoia 

de a se afla în permanent acord cu sine, paradoxal, trăind inconstant, cu multiple accente, 

caleidoscopic şi halucinant. 

Conform cu operatorii specifici interogării textului dramaturgic, analiza textului 

începe întotdeauna prin contextualizarea stilistică, estetică și  cu stabilirea posibilităților  

regizorale care decurg din referințele exterioare textului.16 În cazul piesei de teatru Suflete 

tari, pe care îl considerăm cel mai modern text dramatic al lui Camil Petrescu, există  

exprimată în clar poziția polemică a autorului dramatic, în raport cu romanul Roșu și negru al 

lui Stendhal: „Mi s-a părut că laborioasa tactică a lui Julien Sorel ca să seducă pe domnișoara 

de la Mole ar putea fi temeinic înlocuită cu o irupere psihică atât de clocotitoare, atât de 

neprevăzută, încât să izbutească în 40 de minute, acolo unde eroul stendhalian avusese nevoie 

de luni de  manevre calculate și dibuiri de tot soiul”. În ceea ce privește subgenul dramatic,17 

textul se înscrie în seria dramelor de cunoaștere, încadrabile în repertoriul teatrului de 

semnificație, în care personajele  sunt preocupate să înțeleagă sensul experienței trăite și să 

adecveze acest sens concretului general. Se poate distinge de asemenea maniera teatrului 

epic, prin care evenimentele sunt narate dramaturgic prin metoda reducționismului 

fenomenologic, punerea în intrigă selectând doar acele acte care țâșnesc din serie prin 

excepționalitatea lor apogetică.   

Viziunea textocentristă a dramaturgului reiese în text din didascaliile foarte mari, care 

protejează textul în raport cu reprezentarea scenică, demonstrând autocrația scriptorului. 

Didascaliile sunt aproape  un text descriptiv de tip reprezentativ, cu pronunțate funcții 

mimetice și semiotice. Semnificanții scenici, decorurile, intonațiile, mimica, gesturile, 

atitudinile corporale, costumele, proxemica funcționează ca metafore teatrale, indicând mai 

ales spre lumea interioară a personajelor, așa cum se va vedea. În didascalii se cere în mod 

explicit interiorizarea jocului actoricesc. Autorul plasează acțiunea în toamn anaului 1913, 

spre sfârșitul unei după-amieze, în casa lui Matei Boiu-Dorcani. Casa descrie un spațiu 

protectiv: clădire veche, cu ziduri groase,ca de cetate, simbol al unui univers ce conservă 

valorile culturii și civilizației de tip tradiționalost, valori stricte, protejate de o viziune 

noocratică. Dincolo de cetate se desfășoară un spațiu al incompletitudinii, în care valorile 

modernității decadente, al cărei reprezentant este Basile, au înlocuit  reperele fostei 

aristocrații. Între aceste două spații contrastante, se deschide spațiul bibliotecii (un 

suprapersonaj al  dramei), în care se ordonează tăcut rosturile ascunse ale lumii. Biblioteca 

glosează asupra dramelor  eroilor, a căror experiențe par că imită un text despre lume; par să 

trăiască pentru a demonstra adevărul textelor și nu autenticitatea vieții. Piesa pune problema 

unui mimesis retrovers, textul de imitat dobândind forța destinului. Pentru Ioana Boiu 

domnișoara de la Mole este un model livresc, un cod prin care se adecvează la realitate. În 

                                                           
16 Frédéric Calas,  Dominique-Rita Charbonneau,  Méthode du commentaire stylistique, Paris, Editions Nathan, 

2000, dar și Patrice Pavice, Études théâtrale, în Théorie littéraire. Problèmes et perspectives, sous la dirréction 

de Mark Augenot, Presse Universitaire de France, Paris, 1989 și Patrice Pavis,, Le théâtre contemporain, Paris, 

Nathan, 2002. 
17 Frédéric Calas,  Dominique-Rita Charbonneau,  Méthode du commentaire stylistique, Paris, Editions Nathan, 

2000, p.199. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



opoziție, Andrei Pietraru refuză orice model livresc: „Și cine este această domnișoară de la 

Mole?” Intertextualitatea dă sens dramei, funcționează ca semn al destinului, personajele 

având un parcurs extrem de oscilant între viață și text. Ioana rămâne în prizonieratul textului 

scris; în final, rămâne sprijinită semnificativ de bibliotecă, fiind expresia  un personaj ante-

scris și rescris într-o variantă nouă a jupâniței Suzana Boiu și a domnișoarei de la Mole. 

Drama inventează astfel un timp fabulos, al literaturii, o temporalitate labirintică în 

care coordonatele intertextualității generează reversibilitatea imaginară a tuturor istoriilor 

consemnate vreodată în athanorul sinelui complex al literaturii. În acest timp fabulos 

personajele pravilelor sunt contemporane cu cele din romanul lui Stendhal și cu personajele 

hipertextului care se scrie sub ochii noștri, prin raportare serioasă și polemică la textul model. 

Cititorul acestei drame, în calitatea sa de lectactor, devine el însuși un personaj asimilat de 

corpul infinit al Bibiotecii, care îi echivalează și rescrie poate, propria istorie de viață într-un 

joc infinit de oglindiri paralele. Arta se pare că nu poate imita realitatea, ci cel mult realitatea 

unei alte opere de artă. Camil Petrescu apare în piesa sa, în rolul bibliotecarului imperfect al 

lui Borges, care negăsind cartea pe care o caută, începe să scrie o altă carte, foarte 

asemănătoare celei negăsite. Biblioteca este un spațiu analogon Alephului borgesian, care 

cuprinde toate spațiile posibile, o arhivă  care păstrează toate scenariile posibile ale existenței, 

în care totul a fost deja scris, iar individul poate deveni o pagină scrisă, un scenariu rescris, o 

ficțiune care are pretenția de a mărturisi realul. Dar asta înseamnă să literaturizezi viața și 

tocmai împotriva acestei scheme statice de  adecvare la real se împotrivește Andrei. 

Literatura se trăiește nu se literaturizează viața. Andrei Pietraru se face purtătorul de voce al 

metodei substanțialiste de cunoaștere și demonstrează că se poate cunoaște realitatea într-un 

moment de vârf al experienței care extrage din concret structura acestuia, în esențialitate. 

Arta trebuie să reflecte, dacă nu poate realitatea, atunci aceste structuri  ale concretului, care 

se succed în experiențele trăite valoric, sub titlu de existență.  

Expozițiunea introduce conflictele majore ale piesei și situațiile limită în care acestea 

se plasează încă de la început. Andrei, servitor în casa lui Boiu Dorcani se îndrăgostește de 

fiica stăpânului său. Ca să poată rămâne lângă Ioana, renunță la studii și la o carieră strălucită 

de universitar. Nu își poate mărturisi iubirea fără a fi etichetat drept „vânător de zestre”. Când 

în final își destăinuie pasiunea, se află în situația de a proba iubirea prin sinucidere, ca ultim 

argument al angajării în această dramă. Andrei pare un personaj inactual, trăitor al unor 

ficțiuni elaborate, în care se etichetează ca prinț al onoarei, geniu ratat de o pasiune unică. 

Ioana își adecvează  propriile experiențe modelelor livrești pe care le consideră forme ideale 

de viață, modele de umanitate. Conflictele dramei sunt și de ordin social, casta din care face 

parte Ioana nu permite mezalianțe. Prologul introduce simbolic și tema duelului, subordonată 

ethosului cavaleresc și codului său valoric sub semnul căruia se vor desfășura evenimentele 

narate dramatic. Textul își construiește simetriile: în paralel cu duelul concret dintre Andrei 

Pietraru și Basile, dintre Ioana și Matei Boiu Dorcani, Andrei și Ioana Boiu, personaje statice, 

esențe tari, există un permanent duel al ideilor pe care frământata viață interioară a 

personajelor îl determină. 

Structurile discursive, secvențializate în acte și scene introduc pe rând temele 

dezbaterii, configurează structurile actanțiale, cronotopurile ce induc în structura de adâncime 

ideologemele mesajului, construiesc retorica dramei de idei. Urmărind această ordonare 

specifică dramaticului, analiza pe scene poate verifica ipotezele de lectură, referențialitatea la 

care trimite istoria narată, structurile apogetice ale  concretului  verificat prin experiențele 

personajelor. Scena întâi construiește prin punere în abis schema istoriei narate prin punerea 

în perspectivă  a unei alte povești dramatice a unei iubiri imposibile, cea dintre Șerban-Saru 

Sinești și Maria Sinești, istorie reperspectivată, pe care cititorii o cunosc din Jocul Ielelor. De 

această dată, punctul de vedere schimbat, face din Șerban Saru- Sinești un personaj superior, 

care dorește să dea sens unei pasiuni mistuitoare. Are în comun cu Andrei eticheta 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



arivismului în amor, impusă de casta care nu permite legăturile primejdioase ale 

incompatibilităților sociale. Fără să știe funcționează ca un personaj agent prin replica ce 

conține principiile dramei absolutului, pe care i-o adresează lui Andrei, :„Ascultă. E în viața 

fiecărui om o clipă, uneori o singură clipă, când firul vieții trebuie răsucit cu 

dușmănie”. 18 Scena următoare supralicitează conflictul de ordin social. Ziaristul Deciu 

realizează cu atributele unei retorici a excesului portretul Ioanei Boiu : chip de icoană 

bizantină, oval al feței prea fin, ochi prea mari, gură prea expresivă, degete prea subțiri, nu 

pune preț pe noblețea de sânge. Iatacul jupâniței este la rândul său un cronotop al existenței 

prescrise de codurile unei civilizații idealizate, poate chiar absolutizante. Camera are aspectul 

îmbătrânit al unui muzeu ce găzduiește vestigii ale unui trecut ce ține în prizonierat: jilțuri, 

tablouri bizantine, pe noptieră o biblie din secolul XVII și un roman al lui Stendhal, evident 

un text despre un eșec în amor, simboluri teatrale ce orientează semnificațiile experiențelor 

trăite. Se reface contextul epocii, istoria liberală, disprețul față de vechile canoane ale caselor 

domnitoare, se prezintă noua putere care aduce în prim plan legea entropică a demosului. 

Ioana preia identitatea Suzanei, știe pe de rost textul cronicii care vorbește despre pasiunea 

excepțională pe care a făcut-o pentru un haiduc: „iară obiceiul pământului, mai tare decât 

voia Domnului și pravila fiind, iertatu-s-au acela haiducu, spre marea mulțămită a prostimei... 

iară ea, Suzana adică, luatu-l-au de bărbatu...”(repetă pe dinafară): Plăcut-au hirea și 

cutezanța lui fiicei biv-vel vornicului Iordache Boiu”.19 Se afirmă ideologemul nevoii de trăi 

valoric, sub semnul excepționalității, al faptelor singulare, care extrag din ciclicitatea amorfă 

a devenirii momentele apogetice ce se livrează maximal cunoașterii. Scena șapte, introduce 

un personaj contrapunctic, Culai-Darie, posesorul unei viziuni și al unei sensibilități 

romantice de tip biedermeier, cu idealuri de viață mic-burgheze: soție, conac la țară, tabieturi 

de cerdac, modestie, plăcere de a trăi. Tot un personaj de contrast este și Basile Cantacusin, 

un sportsman, om de lume, donjuan, poet și pictor diletant, boier de neam și metec la Paris; 

nu acceptă să se dueleze cu Andrei, pe care îl consideră „om de casă”. Are dispreț față de 

românism, își consideră neamul adunătură de șarlatani caracterizați de prostie cinică, 

prețuiește codurile de conduită occidentale. Ca o anti-mirroir, Ioana consideră că numai în 

spațiul neamului se poate reconstitui adevărul identității primare. Scena este importantă 

pentru că stabilește etichetele comune dintre cei doi eroi ai dramei; luciditatea îndreptată spre 

sine, nevoia de a descoperi adevărul în faptele de viață, autenticitatea trăirii, obsesia pentru 

ceea ce este esențial, extras devenirii. 

Punctul culminant al piesei se desfășoară în iatacul jupâniței, deasupra Bibliotecii, 

cronotopul ciclicității devenirii istorice și al reversibilității timpului ficțional. Cei doi sunt 

înconjurați de fastul bizantin, expresia unui dandysm de ordin feminin, ce creează prin decor 

și vestimentație, prin intenția excesivă pentru artă, o personalitate care să măgulească orgoliul 

de a trăi altfel. Discursul lui Andrei este strict urmărit de indicațiile regizorale care 

semnalează în detaliu modulațiile vocii. La început Andrei este sincer, livresc, încurcat, umil, 

vag, încremenit, revoltat. Pentru ca, după ce o cucerește, să fie plin de dispreț, stăpân, dur, 

aspru, bărbătesc. Ioana, dimpotrivă, începe prin a fi agresivă, ironică, rece, superioară, 

batjocoritoare pentru ca după momentul cedării să fie doar mânioasă. Aceste indicații 

regizorale punctează atent jocul actorilor care trebuie să distribuie alchimic stările interioare, 

într-un exercițiu de autenticitate. În același act apare acel amănunt neprevăzut care schimbă 

cursul evenimentelor. Ioana îl surprinde pe Andrei îmbrățișând-o pe Elena, o altă angajată a 

tatălui, și îi revalorizează trăirile, numindu-l „suflet de servitor”. Pentru a-și dovedi onoarea, 

conform cu acel ethos cavaleresc amintit, Andrei alege sinuciderea, ca opțiune totală. 

Conflictele dramei se declanșează în conștiințele personajelor, în timp ce la Stendhal, 

                                                           
18 Camil Petrescu, Teatru, vol.I,  București, Editura Minerva, 1981, p.17. 
19 Ibidem, p. 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



hipotextul inițial, conflictul era desemnat de caractere. Fabula dramei ar putea fi rezumată ca 

pasiune unică, trăită valoric, în planul conștiinței, într-un moment de substanță, în care 

personajele își obiectivează esențele valorice. O poveste de iubire scrisă împotriva unor 

coduri estetice clasicizate. O pledoarie pentru viață, pentru adecvarea la concretul infinit, în 

pofida ireversibilității și indeterminării, intraductibilității sale, o pledoarie pentru experiențele 

unice, care se oferă cunoașterii în structurile sale complexe.  Iubirile absolutizante nasc 

tragedii, anunță falimentul minții. Andrei alege în final echilibrul între antiteze, prezența 

personajului Culai se dovedește acum funcțională. Iubirea trăită simplu, ca titlu de existență, 

renunțarea la absolutizările minții refac echilibrul, construiesc eliberarea prin înțelegerea 

erosului ca experiență definitivă care poate să elibereze de constrângerile și condiționările 

sociale. În acest sens, seria personajelor care trăiesc iubirea ca formă de loialitate față de sine,  

cu dorința de a oferi simplu, bucurie și voluptate celuilalt, într-o poezie simplă, care trece 

proba marilor decepții, se mărește cu Andrei Pietraru, alături de Ladima, Fred Vasilescu,  

Doamna T., Alta. Iubirea acestor personaje se proiectează în principiul increat, este ridicată 

prin intervenția spiritului la esență. Deși fac saltul în transcendență, instalându-se prin actele 

conștiinței la nivelul substanței, abstrase oricărei deveniri, aceste personaje sunt învinse de 

concretul viu, dinamic, cu neputință de controlat. Cât despre formulele discursive ale 

teatrului, Camil Petrescu  utilizează mai ales dialogul, monologul, tirada în momentele de 

maximă intensitate, nu distribuie pe scenă multe personaje, își construiește decorul cu 

semnificanți care introduc propria istorie, metonimii și metafore care rescriu poveștile, cum 

sunt de exemplu revolverul, tabloul Suzanei Boiu, Biblioteca, romanul lui Stendhal, etc   

Camil Petrescu formulează artistic prin personajele sale, faţă de care se apropie cu simpatie 

„ori cu rezervă, trei scenarii ale căutării erotice, încarcă lumea ficțională cu ideologii care 

amintesc de lumea aristocrată a canonului occidental. Este ca şi cum, în graba sa de a marca 

epoca haosului, reface grăbit absenţele, reia discursul occidental despre eros de la Platon la 

Stendhal, într-un exerciţiu de sinteză personală. Ar fi vorba, mai întâi despre erosul trăit 

simplu, ca lealitate faţă de sine, o instalare în starea de eros, înţeles ca titlu de existenţă, 

absolut trăit în conştiinţă cu simplitatea misticilor, nemediat prin nicio formă de improvizaţie 

teoretică, oricare ar fi aceasta. Exponenţi ai scenariului sunt Ladima, Alta şi Fred Vasilescu 

de după scrisorile lui Ladima. Cel de-al doilea scenariu al căutării erotice îl reprezintă erosul 

ca trăire absolutizantă, mediat filozofic, conceptualizat, stilizat estetic, niciodată împlinit, 

consumat în orgoliile şi mefienţele luciferice, motiv pentru care este interpretat ca un eşec al 

minţii, în maniera lui Ştefan Gheorghidiu, Pietro Gralla, Gellu Ruscanu, Suzana Boiu. Şi, în 

al treilea rând, iluzia eroticului ca sinceritate biologică a dorinţei, care odată ce consumă 

satisfacerea se instalează în saturaţie şi dezgust faţă de obiectul pasiunii, formă de percepţie 

gregară, mediocră, prin limitarea la condiţia materialului erotic, inconstantă şi indiferentă faţă 

de eros. Să fi încercat autorul român, din instinct polemic, să creeze o replică în negativ, 

feminităţii beatifice, atunci când ne convingea, prin intermediul lui Ștefan Gheorghidiu, că 

numele rapacităţii şi al mercantilităţii, în ordinea erotică este generic purtat de femeie, aşa 

cum Shakespeare îl identificase în Shylock?: „Shylock n-a avut curajul să taie din spatele 

unui om viu exact livra de carne la care avea dreptul, căci ştia că asta nu se poate. Totuşi, 

femeia crede că din această simbioză sentimentală, care e iubirea, poate să-şi ia înapoi numai 

partea pe care a adus-o ea fără să facă rău restului”.20 Autorul îşi asuma misiunea extraordinar 

de dificilă de a sincroniza literatura română la valorile universale ale canonului vestic, într-un 

dialog peste timp, începând cu centrul canonului occidental, dar conectând literatura română 

și la actualitatea sistemelor de gândire, proprii epocii interbelice.  

 

                                                           
20 Camil Petrescu, Ultima noapte de dragoste, ultima noapte de război, Editura Albatros,1974,  p. 14.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press



 

Bibliografie selectivă:  

 

Petrescu, Camil, Doctrina substanţei, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică,  1988, 

ediție îngrijită de Florica Ichim și Vasile Dem. Zamfirescu, cu un studiu introductiv de Vasile 

Dem. Zamfirescu.  

 

Petrescu, Camil,  Ultima noapte de dragoste, ultima noapte de război, Editura Albatros,1974.  

 

Petrescu, Camil, Teatru, vol.I,  București, Editura Minerva, 1981. 

 

Calas,  Frédéric, Charbonneau,  Dominique-Rita, Méthode du commentaire stylistique, Paris, 

Editions Nathan, 2000.  

 

Pavis, Patrice,  ”Études théâtrale”, în Théorie littéraire. Problèmes et perspectives, sous la 

dirréction de Mark Augenot, Presse Universitaire de France, Paris, 1989.  

 

Pavis, Patrice, Le théâtre contemporain, Paris , Nathan, 2002. 

 

Pavis, Patrice,  Dicționar de teatru, Editura Fides, Iași, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:40 UTC)
BDD-A26204 © 2017 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

